
número 59, enero-abril, 2014

Ideología lingüística y uso del 
silencio como formas cotidianas  

de resistencia

Pablo Sánchez Pichardo
Instituto de Investigaciones Antropológicas, unam

El libro de la etnóloga Claudia Jean Harriss Clare está organizado en seis 
capítulos con una amplia bibliografía de trabajos teóricos y metodológicos, 
fuentes históricas y un conjunto de etnografías clásicas y actuales del gru-
po estudiado. Además contiene mapas, cuadros explicativos, fotografías y 
transcripciones de los diálogos en lengua indígena y español grabados por 
la autora.

El primer capítulo comprende una introducción al tema de estudio. En él 
se resaltan el planteamiento del problema, sus objetivos e hipótesis. En rela-
ción con el patrón de asentamiento de los guarijó, la autora observa que está 
formado por rancherías y pueblos, donde existen dos variantes lingüísticas. 
Los que viven en el alto río Mayo, hacia la sierra de Chihuahua, se autode-
nominan guarijós; mientras que la variante que habita la cuenca del mismo 
río en el estado de Sonora, se nombran guarijío. Harriss destaca que es en las
rancherías donde predomina el uso de la lengua guarijó, mientras que en  
los pueblos ésta se ve confrontada con el español, principalmente en los lu-
gares públicos. La lengua guarijó dentro de los pueblos padece la estigmati-
zación y exclusión social, principalmente a causa de los yoris,1 personas mes-
tizas que comparten en cierta medida el territorio tradicional de este pueblo.

1	 Otros grupos indígenas del noroeste, como los yaquis y los mayos de Sonora y Sinaloa, 
identifican a los mestizos con la palabra yori, término que significa “valiente” o “bestia 

Claudia Harriss, Wa?ási-kehkíbuu naaósa-buga, “Hasta aquí 
son todas las palabras”. La ideología lingüística en la 

construcción de la identidad entre los guarijó del Alto 
Mayo, México, Gobierno del Estado de Chihuahua-Instituto 

Chihuahuense de la Cultura (Colección Rayénali), 2012.



Pablo Sánchez Pichardo316
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

El uso del silencio entre los guarijó adquiere una importancia crucial que 
permite entender las normas internas del grupo, pues en muchas ocasiones 
es empleado para construir una barrera o distancia social frente a los deno-
minados yoris. El silencio contiene pautas de conducta en los modos discursi-
vos, una acción social o individual e implicaciones en las relaciones de poder. 
Es una forma de comunicar, de decir algo bajo una conducta no verbal. 

El segundo capítulo presenta el empleo de los conceptos que sustentan 
el tema, el marco teórico, la metodología y las técnicas requeridas para el 
estudio de la ideología lingüística e identidad, así como un recorrido bi-
bliográfico que comprende las principales etnografías del grupo étnico en 
cuestión. Los principales conceptos utilizados son la ideología lingüística y la 
identidad étnica. La ideología lingüística le permite a nuestra autora compren-
der distintas dimensiones de la acción humana, lazos sociales dentro de 
relaciones de poder y diversas estrategias del habla. Por su parte, la identi-
dad étnica contribuye al análisis de las construcciones sociales de “persona” 
a partir de las diferentes ideologías y prácticas discursivas que tienen los 
grupos sociales en varios contextos. 

Dentro del método etnográfico, la actividad primordial fue la obser-
vación participante, pues permitió a la investigadora insertarse en la vida 
íntima de las familias. Otras técnicas empleadas le resultaron útiles para 
captar los diálogos y las diferentes ideologías de los grupos sociales, como 
el uso de la fotografía, el manejo de grabadoras, entrevistas, cuestionarios 
y pláticas cotidianas. 

El capítulo 3, denominado “Contexto sociohistórico”, aborda, desde un 
corte transversal, el proceso histórico del pueblo guarijó. Este devenir com-
prende las lógicas ancestrales de la organización social en las rancherías, las 
relaciones interétnicas con otros grupos indígenas previas a la colonización 
española, el periodo de Conquista y las rebeliones indígenas en los siglos 
xvii y xviii, así como la consolidación del dominio de los mestizos en el 
territorio guarijó y los actuales espacios de conflicto y desplazamiento lin-
güístico reflejados en las relaciones interétnicas locales. 

La forma dispersa de vivir en rancherías permite a sus pobladores tener 
una mayor autonomía frente al contacto mestizo y minimizar los procesos 
de control social, ya sea de los mismos guarijó o de los yoris. Las relaciones 
interétnicas entre los guarijó y la población mestiza, dentro del mismo te-

fiera”, cuyo antecedente histórico se refiere a los colonizadores que sometieron a estos 
pueblos. Sin embargo, en el caso de los mayos de Sonora y Sinaloa el vocablo también 
tiene otras connotaciones, para ellos el mestizo o yori es “el que no habla la lengua”, o 
“el que no respeta” las tradiciones indígenas.



317Ideología lingüística y uso del silencio como formas cotidianas de resistencia

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

rritorio, presentan situaciones contradictorias entre ambos grupos sociales. 
Por ejemplo, Claudia Harriss señala que, con la consolidación económica 
de las familias mestizas en el siglo xix, los guarijó que necesitaban acceder y 
operar dentro de los pueblos mestizos tenían dos requerimientos que cum-
plir: “uno era hablar español y el otro consistía en portar ropa occidental 
de pantalón, camisa o, en el caso de las mujeres, vestidos. De no ser así, los 
mestizos, según cuenta la gente mayor, apedreaban a los indígenas para 
alejarlos” [Harriss, 2012: 89].

Por otro lado, existían mestizos que actuaban en favor de los guarijó. 
La autora narra que, en el periodo posrevolucionario, una familia abando-
nó sus tierras del pueblo de San Juan dejando a un líder como encargado: 
“desde entonces este personaje ha mantenido su prestigio entre los indí-
genas y foráneos a partir de una reputación basada en su reciprocidad e 
interés por mantener las tradiciones locales, incluyendo el uso de la lengua, 
y por promover una relativa autonomía política y cultural frente a los yori” 
[2012: 91].

Al final de este capítulo se analizan los actuales espacios de conflic-
to lingüístico, donde Harris argumenta que esto es más evidente en los 
lugares públicos de los pueblos de Loreto y Arechuyvo, como escuelas, 
clínicas, edificios municipales, etc., e incluso cuando los guarijós viajan 
a las ciudades de Chihuahua, Navojoa o Ciudad Obregón en Sonora. Es 
en estas situaciones y espacios sociales en los que tanto los guarijó como 
la sociedad mestiza se valen de ciertas estrategias lingüísticas para hacer 
frente a los discursos de exclusión, por ejemplo, a través del uso selectivo 
del silencio por parte de los guarijó o, en el caso mestizo, por la imposi-
ción del español como lengua dominante. 

El capítulo 4 se ocupa del contenido etnográfico. En él se analizan y 
describen las interacciones observadas en las rancherías, así como sus redes 
sociales compuestas por familias y compadrazgos, el silencio en la comu-
nicación guarijó, las conversaciones y cuentos en la vida cotidiana, la tra-
dición oral, el lenguaje ritual, los cantos y los conflictos lingüísticos en los 
nichos de vitalidad lingüística entre yoris y guarijós. 

La autora recalca que en las rancherías de San Juan, La Barranca y La 
Finca de Pesqueira existe una mayor vitalidad de la lengua guarijó, en 
comparación con los pueblos de Arechuyvo y Loreto, donde el español, 
o como dicen los guarijó, “la razón”, es la lengua dominante. A través de 
cuadros explicativos, esquemas y, en mayor medida, transcripciones, la 
etnografía nos muestra las interacciones de la lengua indígena en el ámbi-
to doméstico, comunitario y ritual. Como categoría de análisis, el silencio 
entre los guarijó contiene diversos significados en relación con las pautas 



Pablo Sánchez Pichardo318
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

de comportamiento dentro de los distintos contextos sociales y culturales. 
El silencio incluye elementos culturales, identitarios y connotaciones de ex-
clusión social. Es un recurso empleado por los guarijó frente a los mestizos 
para delimitar fronteras sociales y diferenciación étnica. Para ellos el si-
lencio es prudencia, muestra de respeto, mecanismo de resistencia y valor. 
Harriss concluye en este capítulo que la negación de la lengua por parte de 
los mismos hablantes es mal visto por el resto de la comunidad, así como la 
negación de los antepasados y el uso del español, aunque en ciertos contex-
tos es aceptado. Por su parte, los cantos rituales en las fiestas de tuguri trans-
miten valores culturales y sociales, así como la humanización del mundo 
natural como una función normativa. El contenido de los cuentos y mitos 
expresa una identidad étnica, un apego al territorio, conocimiento del me-
dio ecológico por medio de las toponimias que explican, a su vez, un buen 
comportamiento de la persona.

El capítulo 5 contiene las conclusiones de esta investigación. En gene-
ral, es un resumen de lo que la autora encontró en el campo. Señala aspec-
tos que no se pudieron cubrir y deja abiertas nuevas líneas de investigación 
para estudios posteriores. Finalmente, Claudia Harriss no puede dejar de 
ser crítica con la realidad etnográfica al hacer mención sobre la violencia 
en el territorio guarijó. Así, el narcotráfico, el terror del estado, el tráfico de 
armas, el abuso de mujeres, niñas y niños, secuestros, etc., forman parte  
de la vida cotidiana que se vive día a día. 


