La interpretacién de los mitos
desde la hermenéutica analdgica

Arturo Cristébal Alvarez Balandra
Universidad Pedagdgica Nacional-Unidad Ajusco

ReSUMEN: En el presente articulo se explica como las categorias de la hermenéutica analégica
pueden ser empleadas para realizar la interpretacion de los mitos. Son recursos tedrico-
metodoldgicos que muestran una manera distinta de pensar y proceder en la interpretacién con
respecto a la que se ha desarrollado en las visiones positivistas y estructuralistas. Para ello se parte
de explicar el sentido de la palabra mito, se continiia con algunos de los aspectos fundamentales
que se plantean en la hermenéutica como enfoque epistemoldgico. Finalmente se precisa la funcién
interpretativa analégica de las categorias: intencionalidad, distanciamiento-acercamiento, icono y
proporcionalidad (propia e impropia o metaforica).

PALABRAS CLAVE: mito, icono, intencionalidad, proporcionalidad, hermenéutica.

ABSTRACT: This article explains how the categories of analogical hermeneutics may be used to
interpret myths. These theoretical-methodological resources show a different way of thinking
and proceeding in interpretation with respect to what has been developed in the positivistic and
structuralist perspectives. To do so, the meaning of the word myth is first explained, continuing
with some of the fundamental aspects proposed by hermeneutics, as an epistemological approach.
Finally, the analogical interpretative function of the categories is precisely set out: intentionality,
approach-avoidance, icon and proportionality (proper and improper or metaphorical).

Keyworbs: myth, icon, intentionality, proportionality, hermeneutics.

INTRODUCCION

Con el presente articulo se busca explicar cudl es la utilidad de la herme-
néutica para la interpretacion de los mitos. Para ello lo primero es enten-
der que éstos no tienen como posibilidad de explicacién la visiéon dura y

cuantitativista del positivismo ilustrado o del estructuralismo fragmenta-

Cuicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 77 13/06/14 10:49



78 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

rio-mecénico, dos visiones que se buscé imponer como tnicas vias para la
comprension de la realidad —concreta y pensada—; lo segundo es ubicar
a la hermenéutica como una visién en la que toda realidad puede ser in-
terpretada de manera abierta y flexible, pero manteniendo ciertos limites
en funcién del interés investigativo y de las categorias propias del enfoque
hermenéutico que se trate; el recurso cognitivo a través del cual podemos
establecer ciertos vinculos o relaciones contextualizadas, las cuales tienen
como principal fundamento la intencionalidad del intérprete.

LA TRANSFORMACION DEL CONCEPTO DE MITO

Para desarrollar esta reflexién podemos partir de preguntarnos: ;qué de-
bemos entender por mito? Este trata de lo dicho, de una historia narrada en
donde estan implicitos los saberes y las creencias que se expresan emplean-
do eventos, lugares y seres magicos e imaginarios que nos hablan de una
verdad dicha con la voz de la sabiduria de un tiempo originario. Saberes
y creencias que sobrepasan la estructura lingtiistica (la metonimia) y, a su
vez, el conocimiento erudito y cientificista; pues el mito siempre invita a
recrear lo que en él esta expresado: saberes, sentimientos, creencias y alego-
rias. Entendiendo que:

La alegoria o metdfora continuada [como indica Beristdin] trata de un “conjunto de
elementos figurativos usados con valor translaticio y que guarda paralelismo
con un sistema de conceptos o realidades”, lo que permite que haya un sentido
aparente o literal que se borra y deja lugar a otro sentido mas profundo, que es
el tinico que funciona y que es alegodrico. [Lo que] produce una ambigiiedad en el
enunciado porque éste ofrece simultaneamente dos interpretaciones. [También
sirve] para expresar poéticamente un pensamiento a partir de comparaciones o
metaforas [donde] se establece una correspondencia entre elementos imagina-
rios [Beristain, 2003: 25].

Se trata de uno de los medios de comunicacién del hombre con el hom-
bre, con su comunidad y con su cultura y la de otros. Narraciones que ex-
presan una historia de algo sobrenatural que acttia sobre el hombre y que
muestra los saberes populares que se tienen de la naturaleza: estado vital
de cualquier cultura, de sus creencias y saberes. Condiciéon que lleva a que
el mito sea un relato de origen sobre acontecimientos imaginarios y/o ma-
ravillosos, protagonizados habitualmente por seres extraordinarios, tales
como dioses, semidioses, héroes o monstruos; pues, como dice Gadamer,

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 78 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 79

los mitos son: “sobre todo, historias de dioses y de su accién sobre los hom-
bres” [Gadamer, 1997: 19].

Ahora bien, jqué llevé a que el mito se fuera desacreditando como una ex-
presion de los saberes populares de una cultura? En realidad el mito es una
expresion humana que surge con el logos o razon (cientifica y técnica). Dos
términos griegos (mythos y logos) que tienen un origen comun, ya que eran
utilizados por éstos para referir el habla, la palabra, el discurso y otras
acepciones comunes, con ciertos matices. De ahi que hay que reconocer
que: “El pensamiento moderno tiene un doble origen. Por su rasgo esencial
es Ilustracién, pues comienza con el &nimo de pensar por uno mismo que
hoy impulsa a la ciencia [...] Al mismo tiempo, todavia hoy vivimos de
algo cuyo origen es distinto. Es la filosofia del idealismo aleman, la poesia
romantica y el descubrimiento del mundo histérico que acaeci6 en el Ro-
manticismo” [1997: 13].

Sin embargo, con la consolidacién de ese pensamiento Ilustrado euro-
peo los mitos pasaron a ser opuestos, enfrentados con el logos, a tal grado
que su relacién resulté irreconciliable, divergente y claramente opuesta a
la manera en que éste explica la naturaleza, las culturas, el mundo y al
hombre. Transicion que llev6 a que el mito pasara a ser la forma balbu-
ceante, infantil, primitiva, salvaje y falsa de la realidad que busca expresar;
mientras que el logos ocupé el lugar de lo racional, maduro, civilizado,
fundamentado, absoluto y verdadero, lo que llevé a que el: “’Mito’” [pasara
a ser el] “‘pensamiento irracional’ y el ‘Logos’ [el] ‘pensamiento racional’”
[Baltza, 1998: 550].

Un origen diferente al que tuvo el mito en el Nuevo Mundo (Latino-
américa), ya que en éste los mitos eran indigenas y sus primeros enfrenta-
mientos se dieron con el dogma de fe de la Iglesia catélica; pues con la pro-
clamacion del Nuevo Testamento el cristianismo realizé una critica radical
a los mitos indigenas y, en general, al “mundo de los dioses paganos [...]
teniendo presente el Dios [...] de la religién judeocristiana, como un mun-
do de demonios, es decir, de falsos dioses y seres diabdlicos, y ello porque
todos son dioses mundanos” [Gadamer, 1997: 15].

Esta corriente se vio posteriormente acompanada por el pensamiento
ilustrado que lleg6 de Europa de manera “tardia” y clandestina. Un proce-
so de mestizaje muy complejo, en el que se implicaron précticas culturales
que sintetizaron mitos y dogmas, saberes y fe buscando desacreditar, subsu-
mir y eliminar, pero sin lograrlo porque se hicieron mestizos, es decir, se
mezclaron. Lo anterior marcé el surgimiento de un mundo mitico mestizo
que, se quiera o no, hoy en dia sigue vigente y desempefia un papel fun-
damental en la convivencia de nuestro mundo nativo, sobre todo el de los

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 79 13/06/14 10:49



80 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

pueblos indigenas. Se trata del mundo de los mitos mestizos que expresan
“mundos de la vida”, como dijera Husserl; el ethos mitico que caracteriza
una manera de pensar, de ser, de saber, de creer, de convivir, de estar ante y
con el préjimo, en el mundo y con la naturaleza, lo que implica ciertos ritos
que por lo regular se relacionan con saberes practicos. Por ello: “[Se puede
hablar de una] mito-logia conjuntamente, englobando el aspecto mitico o
cosmovision y religioso o moral, pudiéndose definir como aquel relato fun-
dacional que relaciona los aspectos contradictorios de la experiencia huma-
na a través del lenguaje simbdlico y dramaético, capaz de exorcizar el mal
implicandolo en un sentido o disposicién [Ortiz-Osés, 1998: 559].

Un claro ejemplo de esos relatos son las enramadas de los yoremes-mayo
de Sinaloa, que cumplen la funcién de articular esquemas, conocimiento y
concepciones (su cosmovisién) con su Universo-mundo, o Annia, el cual
estd expresado en sus universos: mar, viento, tierra y cielo; con el Annia
Bahue, o universo del mar, al estar la enramada orientada en direccién a
donde sale el sol, el “Norte indigena” o “Este occidental”, que geogréfi-
camente coincide con los litorales del estado de Sinaloa; con Annia Jeka o
universo del viento, que orienta a los musicos pascolas en direccién de las
montanas de la Sierra Madre Occidental, quedando el pajco’ola yohua al cen-
tro en forma de flor (segua); con el Annia Buia o universo de la tierra, al
quedar dirigida la mirada del danzante venado y sus cantos hacia la salida
del sol, buscando representar la tierra (a los montes y valles); y con el Annia
Tehueca o universo del cielo al estar el flautero “tempoleero” mirando al cie-
lo para “abrirlo” y para “ayudar al amanecer transitando junto con el sol”
[Medina, 2007: 173]. Todo ello vinculado con sus practicas agricolas [véase
Colectivo Coa, 2011].

Otro ejemplo son los saberes practicos de los agricultores del Altiplano
Central de México, que son empleados en una diversa gama productiva y
cultural, aquéllos en los que se muestra como en esta region hay mudiltiples
modos de conformar su “cultura productiva”, la que depende de las diferen-
tes condiciones locales y donde se puede identificar una clara persistencia
de patrones productivos propios de la agricultura indigena; conocimientos
que, al no seguir las reglas del pensamiento cientifico institucionalizado, pa-
san a ser mitos, supercherias, idolatrias o resabios de practicas no civilizadas
y atrasadas. Saberes locales sobre el agro que, como dice Diaz:

[...] deben partir del conocimiento e identificacién de la forma en que se conju-
gan a nivel local los diferentes elementos involucrados en el trabajo campesino
(clima, fisiografia, suelo, agua, tamafio de la tierra, tipo de propiedad, patrén

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

de cultivos, ritmo de crecimiento de especies, especies animales complementa-

Libro cuicuilco 58 .indb 80 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 81

rias, formas de comercializacion, herramientas disponibles, organizacién de la
fuerza de trabajo, conocimientos productivos, crédito) [Diaz, 2005: 19] ya que
los sistemas cognoscitivos campesinos no pueden ser estudiados de manera
separada de su puesta en practica [Toledo, 1991: 1].

Esto implica conocer los espacios donde se opera y saber con qué re-
cursos naturales se cuenta: a) geogrificos (terrestres, acudticos y fenémenos
meteoroldgicos y climéticos); b) fisicos (minerales, rocas, suelos, recursos hi-
draulicos); ¢) ecogeogrificos (masas de vegetacion, relieve, topografia, suelos,
agrohdbitats y microhébitats); d) biolégicos (plantas, animales, hongos). Un
conjunto de saberes que, si bien estan ubicados en el centro de la cultura
campesina, como propone la misma Diaz [2005], también suelen ser expre-
sados dentro de algunos otros elementos de la misma (formas de caminar y
moverse, educacion de la mirada, division del tiempo, sistemas calendarios,
habilidades especificas, mitos fundacionales, rituales magico-religiosos), y
mediante los cuales se facilita su ensefianza, su aprendizaje y su practica.
Se trata de un saberes que surgen del ensayo-error y que para su interpre-
tacién-explicacion deben ser comprendidos-interpretados desde las practi-
cas asociadas a ellos: mitos, ritos, tabties y sistemas nativos de clasificacién
[Diaz, 2005: 60, 69 y 70].

EL MITO VERSUS LOGOS ILUSTRADO

Ahora bien, ;cémo puede el mito desempefiar un papel en una sociedad dominada
por el logos o razon ilustrada? Como dice Gadamer, “el mito tiene su propia
riqueza y credibilidad” [1997: 10], ya que nos muestra la relacién que hay
entre lo magico y los saberes précticos de una cultura, es la voz que posibi-
lita transmitir un tiempo originario y que nos muestra la sabiduria de una
cultura. Una tarea comprensiva que no se reduce a la filosofia, pues la in-
terpretacién de los mitos se puede realizar desde diferentes perspectivas,
disciplinarias o no disciplinarias. Al final hemos de comprender que la in-
terpretacion estd vinculada con una intencionalidad. La pregunta es: ;cudl es
esa intencionalidad? La respuesta es: la que establece el intérprete, con peligro
de error y pérdida, pero también con la posibilidad de enriquecimiento, sin
que en ello se elimine todo limite y se corra el riesgo de llegar al disparate.
Segtin la hermenéutica, ;cémo podemos evitar esto? Lo primero es tener
presente que no hay un solo tipo de hermenéutica, sino distintos tipos de
hermenéutica (filosofica, metaférica, critica, débil, analégica-iconica) [Al-
varez, 2001: 159], las que en si tienen, como dijera Wittgenstein, un parecido

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 81 13/06/14 10:49



82 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

de familia que en su especificidad mantiene ciertas diferencias. De ahi que se
pueda decir que no hay una hermenéutica, sino distintos enfoques herme-
néuticos, los que paradigmaticamente se fundamentan en la idea de que la
realidad —concreta y pensada— se comprende a través de interpretaciones,
pero con la peculiaridad de que para concebirlas se emplean diferentes ca-
tegorias en funcién de la especificidad del enfoque hermenéutico. Asi, en
el caso de la hermenéutica analdgica partimos de reconocer que el acto de in-
terpretacion se apoya en un conjunto de categorias, entendidas éstas como
el instrumental comprensivo que orienta y apoya la interpretacién que se
busca elaborar [véase Alvarez, 2012: 84-109 y Beuchot, 2005: 75-87].

LAS CATEGORIAS DE LA HERMENEUTICA ANALOGICA EN LA INTERPRETACION DEL MITO

En atencion a lo antes indicado, y en correspondencia con este enfoque
hermenéutico, una primera categoria base para desarrollar una interpreta-
cién analdgica del mito es la intencionalidad interpretativa, la cual implica
recoger la especificidad que tiene cada mito, su potencial comunicador de
diversos sentidos, por supuesto que en funcién de sus particularidades y
en correspondencia con la versatilidad y riqueza —intra e intertextual—
que en €l se condensa. Esto depende de la relacién que se establece entre
el mito y el intérprete, quien imprime su intencionalidad y el conjunto de
referentes que éste tiene de él y que emplea para elaborar su comprension-
explicaciéon [véase Alvarez, 2009: 142]. De hecho, Cassirer veia en el mito un
trasfondo emotivo, pues en él esta el: “sentimiento de la unidad indestruc-
tible de la vida, la conviccién profunda de una solidaridad fundamental
e indeleble de la vida que salta por sobre la multiplicidad de sus formas
singulares” [Cassirer, 1994: 127].

En ello hay que tener cuidado, pues la pura intencionalidad con su de-
signado (el mito) puede llevar a que éste sea visto como: “un signo sin seme-
janza ni contigiiidad, sino solamente con un vinculo convencional entre su
significante y su denotado” [Sebeok, 1996: 49]. Para evitar esto es necesario
entender que el“sentido de semejanza del interpretante [exija] una referen-
cia: es inevitable (dado su cardcter de mediador). [Pues, la] referencia exige
una clarificacién ontoldgica [...] Inclusive [el mito] mismo exige una eluci-
dacioén ontoldgica [...] Podemos aun decir que [el mito] en si mismo, y en
cuanto signo, esconde sé6lo potencialmente el status ontolégico del mundo
al que abre o se refiere. Y esto sucede irremediablemente, por virtud del
interpretante, que conecta [el mito] con el mundo que determina [Beuchot,
2000: 111].

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 82 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 83

Una segunda categoria base de esta hermenéutica es la del distancia-
miento-acercamiento. Se trata de la alteridad en la que se genera la compren-
sién-explicacion del mito, lo que implica dos “movimientos” que necesaria-
mente estdn dados en la dialéctica, en el didlogo que se entabla en el com-
prender: uno, referido a la separacién que se debe dar entre el intérprete y el
mito; y otro, en funcién del acercamiento que el intérprete tiene que realizar
para lograr una interpretacion y la espiralidad que inevitablemente involu-
cra: “un conflicto de intencionalidades, de deseos, de voluntades, entre lo
que se quiere decir y lo que se quiere leer, ademas de un conflicto de ideas o
conceptos” [Beuchot, 2000: 27]

De ese movimiento comprensivo se deriva un desplazamiento que debe
estar mas alla de la constitucion psiquica que dio origen al mito, algo que va
en contra de lo que se planteaba en la hermenéutica romantica de Friedrich
Schleiermacher [2000], pues el intérprete se debe colocar en una perspectiva
bajo la cual el mito ha ganado su propio valor, su propio horizonte. Debe
buscar suprimir, aunque sea parcialmente, la autoproyecciéon que impide la
alteridad y que, por lo tanto, elimina el didlogo que posibilita hacer presente
la tradicién y los saberes practicos que en el mito se condensan y que, se
quiera o no, involucran a la cultura de origen, tanto la del mito como la del
intérprete.

Se trata de la tradiciéon que no es un simple acontecer que puede cono-
cerse o dominarse por la experiencia o por la ciencia, pues la tradicion es len-
guaje que habla por si mismo al igual que lo hace un tii: un td que no es un
objeto, sino que se comporta respecto del objeto. Algo que segin Gadamer
no debe interpretarse como si lo que estd en la tradicién: “se comprendiese
como la opinién de otro que es a su vez un tu. Por el contrario [...] la tradi-
cién no entiende el [mito] transmitido como la manifestacion vital de un td,
sino como un contenido de sentido libre de toda atadura a los que opinan, el
yoy el ti [Gadamer, 1994a: 434].

Esta condicion del quehacer de la interpretacion analégica se apoya
en la categoria de funcion de horizontes que propone el mismo Gadamer,
y que refiere a la idea de que hay que distanciar y acercar el pasado a mi
presente, una via que nos lleva a lograr una mejor comprensién del mito,
pues la interpretacion depende del contexto devenido del mito (horizonte
del pasado) y del contexto actual del intérprete (horizonte del presente), lo
cual lleva a Gadamer a indicar que:

[...] la razén histérica no equivale a la capacidad de “suspender” el propio
pasado en la presencia absoluta del saber. La conciencia histérica es ella misma

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

histérica y experimenta, como la existencia en su obrar histérico, un traslado

Libro cuicuilco 58 .indb 83 13/06/14 10:49



84 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

permanente de corriente, pues no se sitia en lo “estético”, desprendimiento de
la distancia, sino en la corriente de la historia. Le es propio elevarse a través
de la reflexién por encima de su momento histérico [Gadamer, 2001: 121].

Y es que, se quiera 0 no, nuestra comprension a la distancia se da de
manera incontrolable deribado a nuestros prejuicios, cuya resonancia debe-
mos ajustar al contenido y significado del mito a través de la abstraccién de
las circunstancias, los sentidos y los saberes en él contenidos. Proceso que nos
lleva de manera interminable a la distancia temporal y cultural que debemos
integrar a nuestros prejuicios (la naturaleza especifica del intérprete), los que
en si mismos posibilitan el surgimiento de un nuevo horizonte de compren-
sion, ya que la distancia temporal a menudo puede resolver la verdadera
tarea critica de la hermenéutica, es decir: “distinguir entre los prejuicios
verdaderos y los falsos. Por eso la conciencia formada hermenéuticamente
incluird una conciencia histérica. Ella tendré que sacar a la luz los prejuicios
que presiden a la comprension para que aflore y se imponga la tradicién
como otra manera de pensar [Gadamer, 1994b: 69].

Se trata del verdadero correlato de la experiencia hermenéutica, en don-
de se tiene que dejar valer a la tradicién, la misma historia efectual, pues la
tentacién del historicismo nos lleva a ver la reproduccién de lo que el au-
tor piensa como la génesis del texto o del mito mismo, “el conocido ideal
cognoscitivo del conocimiento de la naturaleza, segtin el cual sélo compren-
demos un proceso cuando estamos en condiciones de producirlo artificial-
mente” [Gadamer, 1994a: 451]. Tal condicién ha llevado a olvidar que toda
interpretacién de un texto —escrito, hablado, actuado, imaginado, diagra-
mado, etc.— implica tener presente la imposibilidad de cerrar el horizonte
de sentido del comprender, pues en realidad éste es la llave que posibilita la
generacion de nuevos significados, nuevas historias por contar, de ahi la ri-
queza del mito.

Se trata de evitar reducir la interpretacién a un simple reconocimiento
de la alteridad y a la cronologia del pasado, en términos de que ella tiene
algo que decir, la forma fundamental de apertura en la que el intérprete va
mas alld de la ingenuidad del término medio, de lo habitual y de la cronolo-
gia. El poder poner el mito (su texto) en su contexto, con riesgo de pérdida,
pero también con la posibilidad de ganancia. Pues, como dice Aguilar: “lo
que Gadamer esta planteando es que, asi como es imposible un [mito] sin
contexto, también es imposible que un solo contexto encapsule completa-
mente [al mito] Es decir, los contextos son porosos y establecen entre si
relaciones mediante vasos comunicantes” [Aguilar, 2005: 87].

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 84 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 85

Claro esta que no debemos olvidar que la interpretacién de cualquier
mito estd imposibilitada para recuperar su contexto de origen, es decir, cual-
quier interpretacion estd impedida para poder pisar el suelo en que se produjo
el mito, lo cual lleva a tener que reconocer que tinicamente nos queda la exis-
tencia secundaria de la cultura en la que se transmite y se reitera, lo que sélo
es posible captar a través de una mediacion que la hermenéutica analdgica
reconoce y que se da con base en la dialéctica del distanciarse y acercarse
para posicionarse ante el mito, para estar mas alla de la simple inmediatez
de su entorno, de la simple descripcién que anula lo simbélico y los saberes
que hay en éste: el mundo del mito. Una racionalidad simbdlica que requiere:
“una cierta analogia con lo simbdlico [...] una relacién entre dos niveles de
significacién fundada en la analogia” [Mardones, 2005: 59].

Ademas, en la hermenéutica analdgica se reconoce que el mito es ic6-
nico, no en el sentido tecnificado de la sociedad moderna, donde el icono
ha pasado a ser la simple imagen que utilitariamente exterioriza o muestra
un objeto, una funcién o un proceso sin que se distinga su potencial in-
terpretativo. Vision que se ha venido fortaleciendo con el desarrollo de la
cibernética y los sistemas de telecomunicacion.

Por el contrario, aqui el icono es un tercer instrumento cognitivo que
nos lleva al signo [véase Beuchot, 2000: 189 y Sebeok, 1996: 44] que se
basa en semejanzas con lo significado, lo que se da de manera multiple y
respondiendo a propiedades tanto cualitativas como relacionales, pues
sirve para referir e interpretar la realidad, las culturas y todos los proce-
sos que en ésta se dan; es decir, se puede recuperar desde su participacién
simple como imagen, desde su relacion como diagrama y desde su parale-
lismo como metafora [véase Peirce, 2012: 347]. fcono que, segtin el mismo
Peirce, es el “signo que esta en lugar del objeto porque, en tanto que cosa
percibida, provoca una idea naturalmente vinculada a la idea que ese objeto
provocaria” [2012: 63]. De ahi que se pueda indicar que el icono es el sig-
no mas rico, el mas complejo, porque se encuentra en un mundo intermedio
que el hombre puede descubrir para establecer una relacion, la de las leyes
biolégicas, “las que gobiernan la vida de todos los demés organismos”, y
las de la abstraccién que se depositan en su pensamiento para operar los
objetos de la realidad. fcono que, como dice Ricoeur, al ubicarse entre el bios
y el logos de la interpretacion, se “transfiere de un nivel al otro y se asimila
a una segunda significacién por medio de lo literal [significacién simboélica
que] esta constituida de tal forma que sélo podemos lograr la significacion
secundaria por medio de la significacion primaria, que constituye el tnico
medio de acceso al excedente de sentido” [Ricoeur, 2001: 68].

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 85 13/06/14 10:49



86 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

Tal funcién bidimensional puede estar expresada en algiin personaje,
evento o metdfora del mito. En un ir de lo seméntico del mito a lo no se-
mantico, la “superabundancia” de sentido que en éste se condensa de ma-
nera simbolica.

Finalmente esta la analogia de proporcionalidad, una categoria en la que
se implica la semejanza en términos de proporcién, en funcién de las re-
laciones que se establecen entre dos o mas analogados que se vinculan y
distancian segtin sea la relacion de semejanza y diferencia que se dé entre
ellos: esto es a esto, como esto es a esto otro. Se trata de la correspondencia que
estd mas alla de aspectos puramente conceptuales y del juego de palabras
que se puedan elaborar. Un tipo de analogia dificil de aplicar, pues en si
depende de los criterios que se establecen para determinar las porciones,
proporciones o relaciones entre las partes, entre el sentido mitico y lo sig-
nificado.

Dicha analogia se subdivide en proporcionalidad propia e impropia o
metaforica. La primera analogia, la de proporcionalidad propia, es una en la
que el nombre comtin es compartido por ambos analogados manteniendo
proporcionalmente elementos que los vinculan y distinguen; un ejemplo es
el mito mixe conocido como La costumbre, y en el que los mixes sacrifican
aves de corral en sustitucion de los sacrificios humanos que sus antepasa-
dos realizaban para pedir y agradecer los favores (agricolas, de curacién,
mortuorios y de parentesco) que les otorga la madre naturaleza. El sacrifi-
cio se realiza en dos niveles, primero en pequefios grupos, a nivel familiar,
y después a nivel de todo el pueblo, de toda la comunidad, en favor de
todos, estén o no presentes. Los mixes realizan tal sacrificio para agradecer
a los dioses, alimentindolos con la sangre del hombre, por haberlos creado [véase
Reyes, 2009: 52-55]. Dos razones que mantienen la unidad, s6lo que salva-
guardando el predominio de la diferencia que distingue al objeto sacrifica-
do, pero a través de una proporcionalidad propia y conservando el sentido
originario.

Se trata de la analogia en la que se busca recoger con la mayor igualdad
posible los diversos sentidos de los términos de los actos, sin que haya pro-
piamente un analogado principal y otro secundario (como en la analogia
de atribucién), con la salvedad de que podra haber casos con ciertas condi-
ciones de jerarquia en funcién de los simbolos y significados del mito y rito
de que se trate, y segtn el grado de implicacién. Por ello, se trata de una
analogia que nos lleva a reconocer que no hay sélo una interpretacion valida
y verdadera, sino que puede haber varias diferentes sin que se pierda el va-
lor proporcional y creativo del mito, una cierta equivalencia y equidistancia
prudencial que las hace complementarias entre si. Esto supone que se trata

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 86 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 87

de una analogifa en la que se reconoce la presencia de rangos de variacién,
grados de certidumbre que se abren y se oponen a una supuesta verdad
absoluta, a una interpretaciéon tinica y valida de los mitos, como ha preten-
dido hacer el positivismo (univocismo); lo que no significa caer en el otro
extremo, en el equivocismo, ya que en tal analogia se establecen limites pru-
denciales, puntos de conmensurabilidad en funcién del texto y contexto del
mito. Limites que ademads son dados por la finitud del hombre, por su po-
tencial cognitivo, por su intencionalidad interpretativa, por el conocimiento
que se tiene del mito, por el contexto, por el momento histdrico en que se
genera y se lee; en fin, por todo lo que esté implicado en la interpretacién. De
ahi que se trate de una analogia en la que, a través de la comparacién y tras-
lacion (sintagmatica y paradigmatica), se obtiene la proporcion miltiple.

La segunda analogia, la de proporcionalidad impropia o metaforica, y tal
vez la més ttil cuando se trata del mito, presenta una clara tendencia a la
diversidad, a la diferencia, ya que la proporcionalidad se da de manera
simbdlica, a través de similitudes y de comparaciones complejas, regular-
mente abreviadas, elipticas y parabélicas; pues s6lo se sobreentienden en
funcién del contexto, por lo cual es una analogia en la que sé6lo uno de los
términos relacionados recibe la predicacion de manera literal, en tanto que
el otro la recibe de manera metaférica. Un ejemplo claro de ello es el mismo
mito ya mencionado, el de que La costumbre, donde metaféricamente se
muestra que el cuerpo del ave (antes del hombre) se transforma al morir
en el espiritu que puede cumplir con la encomienda de llevar y dar las gra-
cias a las deidades que viven en un mundo espiritual; es decir, el ave pasa
a ser un espiritu inmaterial que de manera simbélica puede ir al mundo
inmaterial de los dioses. De manera impropia (simbélica o metaférica) se
implica un “desplazamiento” metonimico. Se trata de una relacién de se-
mejanza entre los significados que participan. Una especie de composicién
conceptual, seméntica o referencial, que siempre tiene excedentes de sen-
tido y novedad expresados en los elementos del mito.

Esto es lo que se propone y se busca con la hermenéutica analégica,
contar con instrumentos cognitivos que orienten y posibiliten, de manera
abierta, flexible y no literal, la interpretaciéon de los mitos, sin que ello
signifique que todo es vélido y complementario, pues si bien la analogia
privilegia la diferencia, su condicién de ana-logos establece limites para no
caer en el desatino y el absurdo. Poder reconocer que en ellos hay una
sabiduria popular y préctica distinta a la de la ciencia ilustrada, muy pro-
pia de una cultura y de su vision ética, pues éstos, ademads, son parte de
la moral que nos muestra sus saberes de origen; y que en funcién de sus
bondades también los podemos recuperar para repensar nuestras practi-

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 87 13/06/14 10:49



88 ARTURO CRISTOBAL ALVAREZ BALANDRA

cas sociales y educativas. Se trata de la verdad como sentido y no como
referencia. Asi, para la hermenéutica analédgica el punto de partida es el
mundo de la cultura, el mundo que se habita, al que le hemos de pregun-
tar por sus condiciones de posibilidad, ya que éste est4 limitado y abierto
a la vez, pues: “al conocer su limitacién ya lo estamos trascendiendo”
[Beuchot, 2000: 103-104]. Una hermenéutica analégica que posibilita pro-
poner una manera diferente de proceder en la interpretacién de y desde
los mitos.

BiBLIOGRAFIA

Aguilar, Mariflor

2005 Didlogos y alteridad. Trazos de la hermenéutica de Gadamer, México, Facultad
de Filosofia y Letras-unam, 138 pp.

Alvarez, Arturo

2001 “La hermenéutica analdgica-barroca como un modo de abordaje a los
procesos educativos”, Caleidoscopio, afo 5, nim. 9, pp. 155 -175.

2009 El corpus categorial y el método en la hermenéutica analégica para la interpreta-
cion de los procesos educativos, tesis doctoral, México, UPN-UA, 176 pp.

2012 La interpretacién de los procesos educativos desde la hermenéutica analégica
(ontologia, episteme y método), México, UPN-Ua (Horizontes Educativos),
300 pp.

Baltza, Jon

1998 “Mito/Logos”, en Andrés Ortiz-Osés y Patxi Lanceros (coords.), Dicciona-

rio de hermenéutica, Bilbao, Universidad de Deuto, pp. 550-556.
Beristain, Helena

2003 Diccionario de retérica y poética, México, Porria, 520 pp.

Beuchot, Mauricio

2000 Tratado de hermenéutica analégica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion,
México, Facultad de Filosofia y Letras-uNam/ ftaca, 204 pp-

2005 “Hermenéutica, analogia, icono y simbolo”, en Blanca Solares y Maria del

Carmen Valverde (eds.), Sym-bolon. Ensayos sobre cultura, religion y arte,
México, Facultad de Filosofia y Letras-uNaMm, pp. 75-87.

Cassirer, Ernst

1994 Antropologia filoséfica. Introduccion a una filosofia de la cultura, México, Fon-
do de Cultura Econémica, 335 pp.

Colectivo Coa

2011 Una espina es un bosque de advertencias, pensamiento del consejo de ancianos de
la tribu yoreme de Cohuirimpo, México, GRAIN/Ojarasca/Itaca/CS Fund,
156 pp.

Diaz, Maria Guadalupe

2005 Interculturalidad, saberes campesinos y educacion. Un debate con la diversidad cul-

CUicuilco numero 58, septiembre-diciembre, 2013

tural, Tlaxcala, Colegio de Tlaxcala/Sefoa/Heinrich Béll Stiftung, 209 pp.

Libro cuicuilco 58 .indb 88 13/06/14 10:49



LA INTERPRETACION DE LOS MITOS DESDE LA HERMENEUTICA ANALOGICA 89

Gadamer, Hans-Georg

1994a Verdad y método, t. I, Salamanca, Sigueme (Hermeneica, num. 7), 697 pp.

1994b “Sobre el circulo de la comprensiéon (1959)”, en Verdad y método, t. I1, Sala-
manca, Sigueme (Hermeneica, nim. 34), pp. 63-80.

1997 Mito y razén, Barcelona, Paidés, 136 pp.

2001 “Limites de la razén histérica”, en Hans-Georg Gadamer, El giro herme-
néutico, Madrid, Céatedra, pp. 117-121.

Mardones, José

2005 “La racionalidad simbdlica”, en Blanca Solares y Maria Valverde (eds.).
Sym-bolon. Ensayos sobre cultura, religion y arte, México, Facultad de Filoso-
fia y Letras-unawm, pp. 39-73.

Medina, Patricia

2007 Identidad y conocimiento. Territorio de la memoria: experiencia intercultural yo-
reme mayo de Sinaloa, México, Conacyt/uPN/Plaza y Valdés, 284 pp.

Ortiz-Osés, Andrés

1998 “Mitologia y simbolismo”, en Andrés Ortiz-Osés y Patxi Lanceros (coords.),
Diccionario de hermenéutica, Bilbao, Universidad de Deuto, pp. 558-566.

Peirce, Charles

2012 Obra filosdfica reunida, t. I1, 1893-1913, México, Fondo de Cultura Econémi-

ca, 709 pp.
Reyes, Jehu
2009 El valor de la muisica en el contexto cultural mixe: asi la confeccion de una pro-

puesta diddctica para la escuela primaria a partir de los saberes locales, tesis de
doctorado, México, UPN-UA, 259 pp.

Ricoeur, Paul

2001 “Discurso y excedente de sentido”, en Teoria de la interpretacién, México,
Siglo Veintiuno Editores, 115 pp.

Schleiermacher, Friedrich

2000 Sobre los diferentes métodos de traducir, Madrid, Gredos, 144 pp.

Sebeok, Thomas

1996 Signo: una introduccién a la semidtica, Barcelona, Paidés, 181 pp.

Toledo, Victor

1991 El juego de la supervivencia. Un manual para la investigacién etnoecoldégica en
Latinoamérica, México, Centro de Ecologia-uNaM, 76 pp.

Olicuiloo numero 58, septiembre-diciembre, 2013

Libro cuicuilco 58 .indb 89 13/06/14 10:49



