
número 58, septiembre-diciembre, 2013

¿De qué se trata Antropología de la 
violencia…?

María de la Paloma Escalante Gonzalbo
Escuela Nacional de Antropología e Historia, inah

Hay libros que son muy buenos porque están muy bien escritos, o bien 
documentados, o tratan temas de gran interés, o nos son muy útiles para 
nuestro trabajo, nos cuestionan cosas trascendentales, en fin, podemos con-
siderar un buen libro por muy diversas razones. Antropología de la violen-
cia… es un libro fuera de serie por todo lo anterior y por mucho más. Este 
trabajo no es sólo una obra exhaustivamente documentada, de gran interés, 
bien escrito y todo lo anterior, es además el producto de una vida de trabajo 
y de la pasión que ha movido el trabajo y la vida. 

Entre la antropología y la terapia familiar se da una síntesis que sólo 
Florence podía hacer, no porque no pueda alguien más tener la misma for-
mación, sino por la peculiar combinación de ambas, con una gran pasión y 
dedicación. No se trata de realizar un trabajo académico, sino de compartir 
una experiencia y una visión del mundo, es decir, del sentido de una vida. 
Para algunos hay una separación entre el trabajo, lo que hacemos para te-
ner un ingreso y subsistir, y el resto de la vida; para los más afortunados, 
eso no es así, la vida y el trabajo son uno y lo mismo, lo uno nutre lo otro 
y le da sentido de ida y vuelta todo el tiempo. Y la búsqueda intelectual va 
tejiendo y dando sentido al conocimiento y a la experiencia a la par, lo uno 
no puede ser sin lo otro y por eso el resultado es único y a la vez accesible y 
cercano a todos, nos conecta con lo más elevado en términos intelectuales, 
con las grandes teorías que buscan explicar asuntos fundamentales para la 
humanidad y con las genuinas preocupaciones cotidianas, afectos, emocio-
nes, tragedias y satisfacciones.

Todo esto lo hilvana Florence a través de la teoría de la complejidad, 
de la que es firme seguidora, y en esa complejidad no sólo se encuentra su 
objeto de estudio, sino un devenir biográfico de ella misma. Cuando nos 

Florence Rosemberg Seifer, Antropología 
de la violencia en la Ciudad de México: familia, 

poder, género y emociones, México, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 2013.

Libro cuicuilco 58 .indb   293 13/06/14   10:50



María de la Paloma Escalante Gonzalbo294
nú

m
er
o
 5
8,
 s
ep

tie
m
b
re
-d

ic
ie
m
b
re
, 2

01
3

refiere en la introducción cómo se llega a gestar el libro, nos está contando 
su vida y el sentido que su profesión tiene para ella. 

El título completo de la obra es Antropología de la violencia en la Ciudad 
de México: familia, poder, género y emociones, y al principio no me quedaba 
muy claro por qué lo reducía a la Ciudad de México, puesto que comienza 
con un recuento de lo que la antropología ha hecho en el campo de los es-
tudios sobre la violencia llevándonos alrededor del mundo; utiliza algunos 
ejemplos que también se refieren a otras culturas; pero el tratamiento pro-
fundo, los análisis sustentados en un serio trabajo etnográfico y terapéutico 
corresponden estrictamente a la Ciudad de México. El título es pues sim-
plemente honesto y congruente con el planteamiento de la complejidad. 
Nuestro conocimiento, nuestra mirada y nuestra carga teórica es variada en 
su origen y su forma e historia es revisada y analizada a conciencia; desde 
la violencia en la propia mirada del antropólogo, muchas veces prejuzgan-
do y encasillando, hasta la conciencia del riesgo que las terapias tienen de 
volverse colonizadoras e impositivas.

En el campo de la antropología, considera Florence que la “antropolo-
gía pasteurizada”, la que pretende no involucrarse, no intervenir, no alterar 
la realidad observada, es producto de pensar la antropología como ciencia 
y no como una disciplina del conocimiento humano. Yo realmente no estoy 
de acuerdo en ese punto; habría que saber en todo caso qué es una disci-
plina del conocimiento humano y qué concepto de ciencia es el que se con-
sidera, pero no es que eso realmente importe para leer el libro, es sólo que 
no estar de acuerdo con algunas cosas es un buen punto de partida para las 
discusiones más estimulantes y productivas, así que no hay que dejar de 
practicar este deporte.

El recorrido que nos hace de los antropólogos y sus temas es apasio-
nante e imperdible para cualquier interesado en esta “disciplina del conoci-
miento”, pero donde comienza a explicar lo específico de esta mirada es en 
el planteamiento que llama: “Transdisciplina y violencia. Puentes entre la 
psicología y la antropología”.

La transdisciplina la entiende Florence como “un diálogo entre las di-
versas disciplinas del saber acumulado a lo largo del tiempo” y, si bien el 
eje de su trabajo son la antropología y la psicología, las disciplinas que se 
cruzan en su propuesta son muchas más y el tratamiento y referencia a ellas 
es amplio y erudito. Uno de los resultados más importantes de este análisis 
transdisciplinario es el del trabajo sobre el conocimiento antropológico del 
mundo de las emociones, sin éstas el trabajo sobre la violencia tendría otro 
significado.

Libro cuicuilco 58 .indb   294 13/06/14   10:50



295¿De qué se trata Antropología de la violencia…?

nú
m
er
o
 5
8,
 s
ep

tie
m
b
re
-d

ic
ie
m
b
re
, 2

01
3

La violencia estructural, el contexto de la globalización, los miedos glo-
balizados a la diferencia ante todo; la forma en que la violencia estructural 
permea los ámbitos de la economía, la política y toda la vida social van 
dando cuerpo y sustancia al siguiente capítulo, hasta llegar a una mirada 
de las emociones más cercana en su origen a la psicología, pero que nos 
hace replantearnos ciertas carencias en la mirada antropológica, como se 
ve en la “Antropología de las edades y la violencia”. Se aborda la violencia 
intrafamiliar, pero también la forma en que ésta se construye culturalmen-
te, se mistifica incluso en la cultura y se perpetúa en las generaciones. La 
ilustración de este capítulo se hace con la referencia del trabajo de campo 
antropológico, donde la mirada de un grupo de niños urbanos deja claro 
cómo la violencia estructural da sustento a la intrafamiliar, que se ha legi-
timado con un discurso y una aceptación simbólica del orden establecido.

No hay ningún grupo de edad exento de sufrir violencia y de todos se 
ocupa este libro, es la primera vez en que vemos juntos a todos estos sec-
tores de la población y las formas de violencia que sufre cada uno. Nadie 
escapa y si lo pensamos un poco ya lo sabíamos, pero no se había planteado 
de esta forma, no habíamos tenido delante al mismo tiempo la violencia ha-
cia los niños, los jóvenes, los adultos mayores y toda la población en gene-
ral. Es muy claro el entorno de violencia estructural y la forma que toman 
las violencias específicas con su trama de significados, de implicaciones y 
de repercusiones en todos los ámbitos de la vida y la cultura.

Se presentan aquí casos extraídos de las sesiones de terapia psicológica 
y una entrevista a una persona anciana; queda claro que precisamente por 
eso es que el compromiso de la investigación era mostrar el universo de la 
violencia en la Ciudad de México, que es la que se muestra a profundidad. 
La utilización de situaciones individuales para ilustrar esta parte, como an-
tropóloga no me satisface, pero tal como se ha tratado el tema de la comple-
jidad y la transdisciplina, queda clara la utilidad de esta mirada particular, 
la cual parte de un recurso de salud mental accesible precisamente en el 
contexto de esta urbe. Por otra parte, el análisis de la estructura económica, 
de la dinámica social, de la ideología y el discurso sobre familia, etc., nos 
comunican esa perspectiva de análisis antropológico.

El tema del relativismo cultural y los derechos humanos se trata en el 
penúltimo capítulo al hablar del cuerpo y la tortura, retomando de nuevo 
la mirada más global, que no deja de tener relación directa con nuestra 
cultura y realidad.

Reflexionar sobre el mal es sumamente interesante porque se puede con-
cluir que el mal es creado por el pensamiento humano, que lo define, nom-
bra y juzga, y aunque decreta que no es aceptable, acepta que es parte de la 

Libro cuicuilco 58 .indb   295 13/06/14   10:50



María de la Paloma Escalante Gonzalbo296
nú

m
er
o
 5
8,
 s
ep

tie
m
b
re
-d

ic
ie
m
b
re
, 2

01
3

trágica existencia humana. Se puede comprender y no justificar, pero existe 
porque lo creamos, así como creamos el juicio que nos hace no tolerarlo.

En fin, la obra es toda una enciclopedia sobre la violencia, el miedo, las 
emociones, la cultura y, como tal, en toda la amplitud de temas que abarca 
y de perspectivas desde las que analiza, sugiere una infinidad de ideas y 
cada uno en su lectura encontrará aquello relacionado con sus propias pre-
ocupaciones intelectuales o temas de investigación.

A mí me resultó particularmente sugerente en este momento un epí-
grafe donde cita a Bauman y que dice: “la identidad se inventa justo cuan-
do colapsa la comunidad. La identidad es un sucedáneo de la comunidad, 
brota del cementerio y promete la resurrección de los muertos. Las luchas 
identitarias están plenas de ruido y furia”. Y las luchas identitarias, si ade-
más de estar plenas de ruido y furia lo están de violencia y de rechazo ha-
cia las diferencias, quizá más que nada por el temor a la soledad asociada 
con la pérdida de la comunidad, precisamente, entre menos certeza tene-
mos de la pertenencia a un grupo, de tener un lugar preciso en el mundo 
en el que somos necesarios y que da sentido a nuestra vida, más necesidad 
sentiremos de gritar a los demás que sí lo tenemos, que sí somos parte de 
algo, a ver si así nos lo creemos y nos regresa la paz.

Pensar la comunidad y la identidad desde la perspectiva que nos ofrece 
el trabajo de Florence Rosemberg significa profundizar, a través de la com-
plejidad y la transdisciplina, en los terrenos de la historia, la memoria, la 
cultura, las emociones, la sociología… nos pone ante un panorama, si bien 
tentador, también difícil. Era más sencillo discutir la identidad desde la 
cultura como algo dado, como algo que todos los seres humanos de una u 
otra forma vamos construyendo a la largo de la vida. Esta oposición con el 
concepto de comunidad no la había pensado tras haber utilizado a discre-
ción ambos conceptos en muchas investigaciones. 

En fin, es sólo un botón de muestra, cada uno encontrará los suyos 
cuando aborde esta lectura que, indiscutiblemente, enriquece la produc-
ción antropológica de nuestro tiempo. Es lectura obligada y necesaria para 
los antropólogos, pero también para casi cualquier disciplina social existen-
te en la actualidad.

Como dije, es el resultado de una vida de trabajo, de reflexión, estudio, 
pasión y compromiso, algo que no se encuentra todos los días.

Libro cuicuilco 58 .indb   296 13/06/14   10:50


