Guillermo Bonfil Batalla.
Aportaciones al pensamiento social
contemporaneo

Maya Lorena Pérez Ruiz
Direccidon de Etnologia y Antropologia Social-INaH

ResuMEN: La vigencia del pensamiento de Guillermo Bonfil Batalla (1935-1991) se demuestra
en la intensidad con la que en América Latina circulan hoy sus propuestas. Recuperar sus
aportaciones, a 20 afios de su muerte, significa repensar los debates en torno a la construccion
del Estado nacional mexicano; a la especificidad de la subalternidad colonial y a como enfocar
las demandas por el reconocimiento de la pluralidad y la diversidad culturales. Problemas que
ya se discutian ampliamente en América Latina desde la sequnda mitad del siglo xx debido
a la influencia de los movimientos descolonizadores y de liberacién nacional, y bajo la luz de
las demandas del movimiento indigena continental americano, y no, como muchos suponen,
por influencia del multiculturalismo anglosajon, la interculturalidad europea y los debates
posmodernos y poscoloniales que nos llegan como aportes novedosos.!

PALABRAS CLAVE: Guillermo Bonfil, clases subalternas, pueblo colonizado y subalternidad colonial.

ABSTRACT: The currency of the thought of Guillermo Bonfil Batalla (1935-1991) is shown by
the intensity with which his concepts are circulating in Latin America today. Reexamining
his contributions, 20 years after his death, means rethinking the debates about building the
Mexican national state, the specificity of colonial subordination and how to focus the demands
for recognizing cultural plurality and diversity. These problems have already been widely under
discussion in Latin America, since the second half of the 20th century, as a result of the influence
of the decolonialization and national liberation movements, and in the light of the demands of the
indigenous movement in the Americas and not, as many assume, due to the influence of Anglo-
Saxon multi-culturalism, European inter-culturality and post-modern and post-colonial debates,
which come to us as new contributions.

Kevworps: Guillermo Bonfil, subordinate classes, colonized people and colonial subordination.

I Como etnografo, Bonfil escribié Cholula. Ciudad sagrada en la era industrial, uNam, 1973,
y Diagndstico sobre el hambre en Sudzal, Yucatin, INaH, 1962, obras que no se trataran en
este trabajo, el cual se enfoca en sus aportaciones generales al conjunto de las ciencias
sociales.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

116 Mava LORENA PErRez Ruiz

CREADOR DE POLITICAS E INSTITUCIONES PLURICULTURALES

Guillermo Bonfil fue un antropdlogo inteligente y creativo, capaz de com-
binar el trabajo académico con el politico, al tiempo que departia intensa-
mente con los amigos y disfrutaba la vida.

Como académico fue presidente del 41° Congreso Internacional de
Americanistas realizado en México en 1974, y fungié como presidente y
miembro fundador de la Asociacién Latinoamericana de Antropologia
en 1990. Desde sus primeros trabajos denunci6 los discursos, las politicas
y las instituciones nacionales dirigidas a construir en México una tnica y
homogénea cultura nacional; un proyecto nacional en el que identificé el
conflicto y la exclusion de los indigenas y los grupos con culturas popula-
res. Desde esa trinchera contribuyd, junto con intelectuales como Rodolfo
Stavenhagen, Lourdes Arizpe, Néstor Garcia Canclini y Carlos Monsivais,
entre otros, a impulsar en el gobierno mexicano una politica cultural plu-
riétnica, pluricultural y popular.?

En ese contexto Bonfil propuso la creacién, o la renovacion, de institu-
ciones nacionales para que respondieran, en algtin grado, a las demandas
sociales que buscaban que existiera en México mayor pluralidad cultural y
mas democracia; tarea en la que demostr6 gran capacidad de innovaciéon
y proyeccion. Baste sefialar que como director del Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia (INAH) (1971-1976) impuls6 la renovacion del sistema
de museos y apoy6 experiencias que condujeron a trabajar directamente
y de forma participativa con comunidades populares rurales y urbanas.
Ademas, en 1972 cre6 el Centro de Investigaciones Superiores del INAH,
que en 1980, cuando Bonfil era su director (cargo que desempeiié de 1976
a 1980), se transformé en el actual Centro de Investigaciones Superiores
en Antropologia Social (c1Esas). Desde su cargo al frente del c1s-INAH, en
1979, impuls6, con apoyo del Instituto Nacional Indigenista, la formacién
del Programa de Formacién Profesional de Etnolingtiistas. Posteriormente
(1982-1985) cre6 el Museo Nacional de Culturas Populares (1982). En sus
dos ultimos afios de vida fue coordinador del Seminario de Estudios sobre
Cultura y asumi6 la direccién de la Direccion General de Culturas Popu-
lares. En una ocasioén, ante la pregunta de por qué aceptaba trabajar para
el gobierno mexicano, dijo: “Porque lo que hice en el Museo de Culturas
Populares no lo habria podido hacer fuera del Estado. Digo, si Televisa me

2 El principio de que México es un pafs pluricultural se expuso inicialmente en 1977 en
la seccion de educacion del plan de gobierno de José Lépez Portillo (1976-1982).



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 117

financia otro proyecto igual, yo le entro, pero no me lo va a financiar... La
Unica critica que no admito es la de los intelectuales que cobran en el Esta-
do y que no hacen nada” [Pérez Ruiz, 2004: 17].

La situacion de los antropélogos en sus relaciones con el Estado era
compleja, y Bonfil la analizé en el articulo “;Problemas conyugales? Una
hipétesis sobre las relaciones del Estado y la antropologia social en Méxi-
co” [1988b]. En su trabajo institucional predomina el realizado en el Museo
Nacional de Culturas Populares, del que fue director entre 1982 y 1985.
Desde este museo, cuyos contenidos, practicas y formas de expresion él
consideraba antihegemonicos, impulsé formas de produccién cultural y
de relacién con los sectores populares que revolucionaron el trabajo en
los museos y en las instituciones culturales de México. En su concepcién
no solo influy6 la crisis generalizada de los museos como centros elitistas,
cosificadores y reproductores de los poderes hegemoénicos, sino también
las movilizaciones populares, que lo llevaron a buscar mejores formas de
conceptualizacién y de accién politica [Pérez Ruiz, 1999].

Bonfil concibié el Museo Nacional de Culturas Populares como un es-
pacio cultural de y para los grupos populares, y propuso redefinir el papel
de los intelectuales con el fin de apoyar al desarrollo propio de los grupos
con culturas subalternas y sortear los limites de las instituciones creadas y
operadas con recursos gubernamentales. Con este proyecto, y dentro del
marco general de inquietudes generadas en torno a la nueva museologia
mexicana, Bonfil fue mas alld de esa corriente, de por si innovadora, al
asignarle un papel fundamental a la participacién social en la produccién
cultural de los museos. De modo que alent6 la construccién de un paradig-
ma que lleg6 a diferenciar a este museo de los otros museos de México y del
mundo al incorporar la participacion directa de los creadores de la cultura
popular en la investigacion, la definiciéon de contenidos, el montaje museo-
grafico, la promocién y la difusiéon y el consumo; siempre en el marco de
un compromiso politico en favor de los sectores subalternos [Pérez Ruiz,
2008]. Su propuesta contemplaba impulsar en el pais politicas culturales
propicias para desarrollar las capacidades de decisién, autonomia y control
de la sociedad, en oposicién a las que normalmente alientan la imposicién,
la enajenacion, la dependencia y la sujeciéon de los grupos sociales subal-
ternos a los sectores hegemonicos y sus culturas. A lo largo de su vida
Bonfil fundamenté su labor institucional en interaccién con el desarrollo
de su pensamiento critico; primero en su caracterizaciéon del indio como
categoria colonial y luego en su adaptacién del concepto de lo popular a
la realidad latinoamericana; aportaciones que lo condujeron a formular su
teoria del control cultural.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

118 Mava LORENA PErRez Ruiz

LA DE INDIO, UNA CATEGORIA COLONIAL

Como parte del grupo de los antropdlogos criticos, en 1970 Bonfil publicé,
al lado de Arturo Warman, Margarita Nolasco, Mercedes Olivera y Enrique
Valencia, el libro De eso que llaman la antropologin mexicana, una obra que
significé un parteaguas en el pensamiento social mexicano al cuestionar el
quehacer antropoldgico, entonces ligado al pensamiento nacionalista que
llevé a cabo la reforma agraria, la educacién rural y las politicas indigenistas.
En su articulo “Del indigenismo de la revolucién a la antropologia critica”,
contenido en ese libro, cuestiona el modelo nacional mexicanoy su propues-
ta etnocéntrica de integracion de los indigenas, a quienes se les niega el
derecho de mantener sus culturas propias. Considera que el indigenismo
es un recurso para perpetuar el sistema de poder establecido y en esa me-
dida se opone al Estado mexicano, a su sistema de clases y a los canales
de explotacion implicados en las concepciones de desarrollo que guian sus
politicas e instituciones como via para imponer un modelo de cultura, de
desarrollo y de sociedad emanado de los paises hegemoénicos y colonialis-
tas. De forma significativa, llama a discutir las relaciones entre cultura de
clase y conciencia de clase, y a desentrafar las especificidades de la asimetria
y el tipo de dominacién que sufren los indigenas, las cuales determinan
que las formas de opresion y explotacién que ellos sufren sean diferentes a
las que padecen las demas clases sociales, ya que en el caso de estas tltimas
son producto del sistema capitalista. Llama “vicariales” a las formas de
explotacién de origen colonial, sustentadas en las diferencias culturales en-
tre indigenas y no indigenas, y que fueron adecuadas histéricamente para
ejercer la dominacion y la explotacion de los indigenas. Al identificar desde
entonces esta peculiaridad y el papel que desempena la cultura en la do-
minacién, puso las bases para establecer las diferencias entre la dominacién
que se ejerce sobre las clases sociales y las que se ejercen sobre un pueblo
colonizado. Ademaés vislumbro el sentido de los movimientos de liberacién
étnicos, como los que sucedieron durante los decenios posteriores, que no
se agotan en la lucha de clases debido al caracter colonial de la dominacién
que padecen los indigenas. Bajo esa 6ptica Bonfil considera que su libera-
cién “resulta ser una condicion previa para la estructuraciéon de un estado
pluricultural” [Bonfil, 1986: 57].

A este autor se le debe también una aportacion fundamental, diluida
actualmente bajo el sesgo culturalista del multiculturalismo anglosajon que
agobia al mundo intelectual y politico de México, cuando precisa el cardcter
estructural de la subordinacién de los pueblos originarios, es decir, cuando
considera que el concepto de indio es una categoria social de origen colonial



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 19

que no remite a contenidos culturales especificos y que en cambio denota el
tipo de relacion social (asimétrica y de dominacién) que se establece entre
los indios y los demds sectores sociales del sistema del que forman parte.
Es, por lo tanto, una categoria social transétnica que expresa la condicion
estructural de la dominacién del indio colonizado [Bonfil, 1972].

Los planteamientos de Bonfil estuvieron presentes en la Primera Re-
union de Barbados de 1971, asi como en las reuniones posteriores. La “De-
claracién de Barbados: por la liberacién del indigena” [Grupo de Barba-
dos: 1979], dio forma a las inquietudes y propuestas de dirigentes indios,
antropdlogos, misioneros y algunos indigenistas, y sirvié de fundamento
para la formacién de diversas organizaciones indigenas, asi como para la
creacion, en América Latina, de movimientos indigenas locales, nacionales
y continentales. El debate para imaginar nuevos Estados qued¢ abierto al
reivindicarse el derecho de los pueblos indigenas para experimentar sus
propios esquemas de autogobierno y desarrollo, y para formular mode-
los alternativos de sociedad. En su trabajo “Utopia y revolucioén: el pensa-
miento politico contemporaneo de los indios en América Latina” [1981],
Bonfil analiz6 la creciente apropiacién de las nociones de indio e indigena
por parte de los movimientos indigenas americanos, transformandolas en
categorias politicas, positivas, de caracter transétnico, capaces de unificar
y movilizar pueblos diversos en su oposicién a los Estados nacionales mo-
noétnicos y autoritarios. En su lucha en favor de los pueblos indigenas for-
mo parte del IV Tribunal Russel, en 1980, dedicado a defender los derechos
de los pueblos indigenas del mundo, fue, ademas, un activo colaborador de
la Academia Mexicana de Derechos Humanos.

APORTACIONES AL CONCEPTO DE LO POPULAR

En México el estudio de las culturas populares emergié como campo au-
tonomo en los albores del decenio de 1970. Antes los principales temas de
trabajo de la antropologia mexicana se habian encontrado en el indigenis-
mo y en las poblaciones indigenas y campesinas, sin que se reconocieran
éstos como estudios de cultura popular. El interés por las culturas popu-
lares se relaciond con las profundas transformaciones que en lo social, lo
politico y lo cultural provocaron las politicas de modernizaciéon impulsadas
después de los afios cuarenta: la industrializacion, la urbanizacién acele-
rada, los nuevos vinculos entre el campo y la ciudad, y las migraciones y
la emergencia de nuevos sujetos sociales que demandaban participar en la
vida politica nacional [Garcia Canclini, 1987a, 1987b y 1988; Bonfil, 1991;

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

120 Mava LorenA PERez Ruiz

Krotz, 1993; Martin Barbero, 1987]. Debido a la crisis de legitimidad que
el sistema enfrenté después de 1968, era necesario conocer los movimien-
tos sociales para intentar renovar el consenso en torno al Estado mexicano;
mientras que dentro de las ciencias sociales se requeria comprender el pa-
pel que desempena la cultura en la reproduccién y el cambio social. Con
los postulados gramscianos que acompafiaron el concepto de cultura po-
pular en su arribo a México se buscé, entonces, complementar los modelos
analiticos que antes se empleaban y atender ambitos descuidados, como
el de lo simbdlico. El éxito que tuvo ese concepto en las ciencias sociales,
principalmente en la antropologia, se debi6 en gran medida a que permitia
conectar los estudios microsocioldgicos, relacionados con los nuevos su-
jetos y movimientos sociales, con el marco de andlisis global de caracter
marxista, hegemoénico en el decenio anterior. Con esto, ademads, se supera-
ban las perspectivas atomizadas de los estudios culturalistas al integrarlas
a un esquema analitico mas amplio que permitia incluir las inquietudes
sociales y politicas presentes en la antropologia mexicana. Esta conjuncién
de intereses y perspectivas permitio el regreso de la antropologia mexicana
a los estudios de la cultura, los que antes habian sido rechazados por su
asociacion con la antropologia cultural estadounidense [Garcia Canclini,
1987a, 1987b y 1988; Krotz, 1993]. El auge del concepto de lo popular, sin
embargo, condujo a su uso indiscriminado, lo que generé entre otras co-
sas la sobrevaloracion o de la resistencia o de la dominacién, la oposiciéon
mecénica entre lo tradicional y lo moderno, la idealizacion de los sectores
subalternos, la oposicién radical entre lo popular y lo hegemonico, el auge
de descripciones empiricas, y una gran arbitrariedad en las formas de em-
plearlo y de asignarle sus significados.

Bonfil manifesté su interés por las culturas subalternas en la mesa re-
donda sobre marxismo y antropologia realizada en 1979. Inquieto por esa
amplia e irreflexiva aplicacién de lo popular, Bonfil discute la necesidad de
trabajar criticamente el concepto para adaptarlo a las condiciones peculia-
res de composicién étnica de México. En su participacion, si bien reconoce
los importantes aportes del marxismo, sefiala que:

3 Se efectud el 28 de julio de 1978 en El Colegio de México. Se discutieron: la crisis de la
antropologia (Marcela Lagarde), las perspectivas de una antropologia marxista (Silvia
Gomez Tagle), el marxismo como antropologia (Andrés Fabregas), como era que se ha-
bia llegado al “engendro” de la “antropologia marxista” (Diaz Polanco), asi como las
aportaciones de la antropologia al marxismo y la crisis tanto del marxismo como de
la antropologia (Angel Palerm); las discusiones se publicaron en Nueva Antropologia,
vol. 3, num. 11 [1979].



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 121

[...] cuando se trata de sociedades coloniales la expansion del capitalismo no
implica necesariamente la homogeneizaciéon del mercado, es decir, la creacion
del mercado y la homogenizaciéon completa, o la tendencia a la homogeneiza-
cién dentro de todos los sectores de la sociedad; sino que, al contrario, implica
el establecimiento de la diferencia, la diferencia fundamental entre el coloni-
zador y los colonizados. Esta es una diferencia que no es formal, sino que es
una diferencia estructural, ‘es una diferencia necesaria para el funcionamiento
del sistema colonial [...] la forma concreta en que se realiza la expansién del
capitalismo, a través de un proceso colonial, de alguna manera contradice el
postulado de que la expansién del capitalismo conducird necesariamente a la
homogeneizacién” [Bonfil, 1979: 24].

Bonfil piensa que la antropologia mexicana debe asomarse a otras co-
rrientes de pensamiento, como las de la escuela italiana que trabaja sobre
las clases y las culturas subalternas; y en particular propone acercarse a
Gramsci y De Martino para comprender a las culturas subalternas, cuya
persistencia “implica también la persistencia de formas de articulacién y
formas de accion distintas que se combinan naturalmente con la otra di-
mensién de diferencia, que serfa la diferencia clasista” [Bonfil, 1979: 24].
Bajo lo popular, incluye tanto a los indigenas como a los sectores urbanos.

Segun Bonlfil, la rapidez con que el uso del concepto de cultura po-
pular (o de culturas populares) se generalizé entre los antropdlogos
mexicanos tuvo relacién con el surgimiento, entre 1976 y 1977, de la Di-
recciéon General de Culturas Populares; la institucién que sustituy6 a la
Direcciéon General de Arte Popular de la sEp, la cual fue propuesta por
Rodolfo Stavenhagen, quien fungié durante dos afios como su director. Sin
embargo, reconoce Bonfil, el interés por las culturas populares no puede
atribuirse sélo a un nuevo proyecto gubernamental, ya que la antropolo-
gla mexicana tuvo que enfrentarse al reto de explicar los nuevos actores
urbanos y movimientos sociales. Uno de los caminos que se exploraron fue
el de la cultura de la pobreza, propuesto por Oscar Lewis, el cual pronto
fue abandonado, segtn Bonfil, porque las unidades sociales de anélisis que
empleaba este antropdlogo (la familia y la vecindad) no sélo no compagi-
naban con la nocién antropolégica de cultura, sino que “la empobrecian
hasta el grado de que en vez de una cultura de la pobreza teniamos una po-
breza de la cultura, al menos una pobreza del concepto de cultura” [Bonfil,
1991: 59-60].

En efecto, el sector social al que pertenecian “Los hijos de Sanchez” no po-
dia definirse como indio o campesino, términos que tenian ciertos significados

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

122 Mava LorenA PERez Ruiz

previos para el antrop6logo de entonces. Pero tampoco eran obreros en el sen-
tido estricto del término, por lo tanto, no podia abordarse su cultura desde la
perspectiva, digamos, de una posible cultura proletaria. La nociéon de cultura
urbana nos llegaba por fragmentos y como chisme desde la sociologia norte-
americana y uno que otro antropélogo que se metia en el terreno por aquellos
rumbos; pero en todo caso parecia dificil entender a las “Cinco familias” en el
marco conceptual elaborado a partir de la vida en un barrio de Indianapolis
[...] Cuando se institucionaliza el término cultura popular y se define a partir
de ciertos grupos sociales y no de tales o cuales caracteristicas de la propia cul-
tura, se abre una posibilidad diferente y mas promisoria para salir del laberinto
en el que se meti6 la antropologia urbana [Bonfil, 1991: 59-60].

La incursién personal de Bonfil en la problematica de la cultura popular
surge de su interés por analizar la dindmica cultural y el fenémeno de la
identidad étnica en contextos interculturales, por ende, de conocer también
lo que sucedia con los mestizos. En su articulo “De culturas populares y
politicas culturales” presenta su definicién caracterizando a las culturas po-
pulares “como las que corresponden al mundo subalterno en una sociedad
clasista y multiétnica de origen colonial” (Bonfil, 1982: 14-15]. Aqui sefala
nuevamente el origen colonial de nuestro pais, y la necesidad de compren-
der la relacion no mecénica entre etnias y clases sociales. Insiste en que el
problema indigena no se agota en el analisis de clase debido al caracter co-
lonial de la explotacién del indigena, y propone la construccion multiétnica
y pluricultural del pais. Se advierte, por un lado, la influencia de Gramsci y
Cirese,* al tiempo que se deslinda de las concepciones esencialistas y cul-
turalistas que definian el cardcter de lo popular a partir de la existencia de
ciertos rasgos culturales; mientras que, por el otro lado, comparte la pers-
pectiva de investigadores como Pierre Jaulin, Stefano Varese, Darcy Ribeiro
y Miguel A. Bartolomé, entre otros, que insisten en el sentido estructural y
clasista de la dominacién étnica y denuncian el etnocidio indigena provoca-
do por el expansionismo colonial del capitalismo.

Las culturas populares definidas como subalternas —por su posicion
estructural en relaciéon con las hegemoénicas— le permitieron a Bonfil in-

4 No abundan los estudios sobre la influencia de las concepciones de Gramsci, De Martino,
Cirese y Satriani en autores particulares, a pesar de su importancia en los estudios de las
culturas y los movimientos populares en Latinoamérica hasta finales de la década de
1980; antes de que el interés de las ciencias sociales se desplazara hacia los movimientos
indigenas y sus reivindicaciones para obtener derechos como pueblos.



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 123

corporar a la discusién en torno a la pluralidad de la cultura nacional
no soélo a los indigenas, sino también a los sectores emergentes en el pa-
norama social (colonos, vendedores ambulantes, campesinos migrantes,
inquilinos, etc.), cuya presencia era manifiesta en movilizaciones y pro-
testas sociales, y que en general habian sido excluidos de los estudios an-
tropolégicos y de la discusién sobre la democratizacién del pais. En este
texto el autor menciona dos caracteristicas relevantes: la pluralidad de las
culturas populares y su organizacién basica en el ambito local. Considera
que si bien la diversidad cultural es anterior a la Colonia, la atomizacién
de la organizacién social y su reduccién a la comunidad local fue parte de
la politica de la dominacién colonial impuesta a partir del siglo xv1. Bonfil
toma el referente indigena como caracteristica de los grupos subalternos,
aun de aquellos que ya no se consideran indigenas; concepcion que afnos
mas tarde sustentara su hipotesis sobre el México profundo.

La fragmentacion y el caracter local de la mayoria de las expresiones
de las culturas populares en el pais se convierten, para Bonfil, en uno de
los principales retos a vencer por la politica cultural alternativa que busca
desarrollar desde el Museo Nacional de Culturas Populares. En este texto de
1982 la aportacion de Bonfil al problema de las culturas populares estriba en
reconocer a los indigenas como parte de las clases subalternas, al tiempo que
sefala que eso no basta para explicar su condicién subordinada, ya que eso
también es producto de una sociedad colonizada.

Bonfil sustenta esta propuesta, que diferencia la dominacién que se ejer-
ce sobre una clase social de la que se impone sobre un pueblo colonizado, en
el principio de que una clase subordinada comparte el mismo esquema cul-
tural del dominador, mientras que un pueblo colonizado posee caracteristi-
cas culturales, e incluso civilizatorias, diferentes de las del dominador. Este
planteamiento lo conduce a unir la problematica de las culturas populares
con la derivada de las relaciones interétnicas, lo que da como resultado su
Teoria del control cultural.

LA TEORIA DEL CONTROL CULTURAL

En sus ejercicios de creacion tedrica Bonfil buscé identificar los elementos
comunes entre las poblaciones indigenas que conforman (o que podrian con-
formar) un sustento civilizatorio alternativo al impuesto por Occidente, y
en esa busqueda necesité explicar tanto la persistencia como el cambio cul-
tural entre los indigenas. Considerd que las nociones de mestizaje y sincre-
tismo eran insuficientes y desarroll6 su teoria del control cultural [Bonfil,

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

124 Mava LORENA PERez Ruiz

1987a] para explicar la dindmica de grupos con culturas diferentes en situa-
ciones de contacto interétnico de asimetria y dominacién. Con ella explicit6
la dimensién politica de las relaciones entre los pueblos en contacto asimé-
trico y desarrollé conceptos para dar cuenta de los procesos que se ponen
en marcha cuando grupos con culturas distintas se interrelacionan dentro
de estructuras de dominacién-subordinacién: imposicion, enajenacion, re-
sistencia, innovacién y apropiacion.

Bonfil define el control cultural como la capacidad social de decisién
que tiene un grupo sobre los elementos culturales (vistos como recursos) que
son necesarios para formular y realizar un propésito social, la cual tiene
implicita una dimensién politica relacionada con la mayor o la menor ca-
pacidad que tiene ese grupo subalterno para el ejercicio del poder. De la
capacidad de decisién, y de las relaciones que establecen los grupos do-
minantes y subordinados, se derivan diferentes procesos culturales que se
expresan en el &mbito de la cultura auténoma (el grupo no sélo mantiene la
capacidad de uso sino también el control de reproduccién de sus elementos
y procesos culturales), en el de la cultura apropiada (ambito en el que el
grupo mantiene solo el control de uso, pero no el de la produccién cultural),
en el de la cultura enajenada (d&mbitos de la cultura sobre los cuales han
perdido el control, aunque por origen le sean propios) y en el de la cultura
impuesta (dmbito cultural sobre el cual no tienen ninguna capacidad de
control, pues éste es ejercido por el grupo cultural dominante). El conteni-
do de tales dmbitos culturales —insiste Bonfil— no esta predeterminado
y varia de acuerdo con procesos sociales especificos como producto de las
relaciones totales que mantiene un grupo social con otros, incluyendo a
los dominantes. De ahi que el contenido particular de cada ambito depen-
derd de una multiplicidad de factores, entre los que destacan los procesos de
resistencia de la cultura auténoma, la fuerza de la imposicién de la cultu-
ra ajena, la capacidad de apropiacién de los elementos ajenos (los cuales
pueden llegar a ser parte de la cultura propia o auténoma si se apropia no
s6lo del control sobre su uso sino también del control de su produccién) y
la pérdida, o enajenacion, de la capacidad de decisién de un grupo sobre
elementos culturales propios. En ese contexto Bonfil propone el control de
la toma de decisiones sobre la permanencia o el cambio cultural como via
politica para que los grupos subalternos luchen por conservar su autono-
mia y su identidad propia [Bonfil, 1982, 1984 y 1987a].

Si las poblaciones indigenas de México, por su herencia colonial, han
vivido procesos de imposicién y de enajenacién, pero también de resis-
tencia, apropiacién e innovacion, es légica la propuesta de Bonfil acerca
de que existe un &mbito de cultura auténoma que acttia como eje organi-



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 125

zador en cualquier cultura subalterna. Propuesta que en algunos de sus
trabajos hace extensiva a todas las culturas populares de México, ya que,
seglin €él, tuvieron como origen culturas indigenas subordinadas.

La articulaciéon que hace entre el cardcter subalterno de lo popular y su
teoria del control cultural para explicar el cambio y la permanencia cultural
es el fondo conceptual que lo lleva a proponer politicas ptiblicas destina-
das a fomentar en México los ambitos de cultura propia y auténoma entre
los grupos populares; asi como a desarrollar la capacidad de decisién de la
sociedad nacional sobre los procesos de innovacién y de apropiacién de lo
ajeno. De esta manera, plantea Bonfil, es posible evaluar las politicas cultu-
rales nacionales de acuerdo con sus objetivos y segiin propongan “reforzar
o ampliar el campo de la cultura auténoma o ensanchar el ambito de la
cultura impuesta” [Bonfil, 1982: 20].

A pesar de la importancia que Bonfil le otorga a los ambitos de la cul-
tura propia y auténoma, asi como a las luchas de los grupos populares en
contra de la dominacién, no deja de reconocer las transformaciones que la
imposicién y la enajenacién, producidas por la dominacién, provocan en
las identidades y culturas de los grupos populares. Al reconocer esto se
aleja de las posiciones romanticas segtn las cuales el pueblo y las clases
subalternas tienen en esencia el carécter revolucionario, y con ello matiza
las propuestas tedricas de la escuela italiana, principalmente las de Satriani
[1987], respecto de las relaciones entre lo hegemonico y lo subalterno;’ al
tiempo que se distancia de la concepcién de Cirese [1987], quien plantea la
existencia de niveles y desniveles culturales entre las clases dominantes y
las subalternas. Los conceptos de enajenacioén e imposicion, pero también
los de apropiacién e innovacién, propuestos por Bonfil, tienden puentes
para comprender las complejas interrelaciones y mutuas influencias entre
las culturas hegemonicas y las subalternas, y entre las sociedades occiden-
tales y las de origen no occidental, o “etnolégicas o primitivas” como las
llama Cirese. De forma tal que es posible que los grupos subalternos incor-
poren elementos culturales “ajenos” a su ambito de “cultura propia” (con-
formada por los dmbitos de cultura auténoma y apropiada) dependiendo
de su capacidad de control y de decisién sobre los procesos culturales; y de
acuerdo con las formas de articulacién que se establecen entre los grupos
dominantes y subordinados implicados en la sociedad colonial. Por lo tan-
to, para Bonfil no tiene sentido caracterizar a las culturas populares como

° En Lombardi Satriani prevalece una oposicién tajante entre lo hegemonico y lo subalter-
no y, por lo tanto, entre la dominacion y la resistencia cultural, que identifica como dos
bloques homogéneos y reciprocamente hostiles, enfrascados en una lucha permanente.

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

126 Mavya LORENA PERez Ruiz

i a7

“puras”, “auténticamente indigenas”, “hibridas” o “espurias” como hacen
otros autores [Bonfil, 1987a].

DIFERENCIAS ENTRE CLASES SUBORDINADAS Y PUEBLOS COLONIZADOS

En la versién ampliada del articulo de 1984 “Lo propio y lo ajeno...”, que
Bonfil publicé en 1987 como La teoria del control cultural en el estudio de los
procesos étnicos, el autor se enfoca en los procesos culturales que enfrentan
los grupos indigenas que se encuentran en contacto asimétrico y subordi-
nado con grupos culturales dominantes no indigenas. En ese modelo de
interaccién étnica las categorias de grupo, cultura e identidad se relacio-
nan internamente, por lo que Bonfil propone la existencia de una relacién
significativa entre grupo (sociedad) y cultura, que considera pertinente
para entender la especificidad de un grupo étnico. Propone atender las
dimensiones diversas del fenémeno étnico, los grupos, las identidades,
las culturas como entidades diferenciadas y contrastantes inmersas en un
sistema determinado de relaciones, de modo que cuando se trata de grupos
son relaciones sociales, cuando se trata de individuos con identidades étni-
cas diferentes son relaciones interpersonales e intersubjetivas y cuando se
trata de sistemas policulturales son relaciones interculturales [Bonfil, 1986].

Al delimitar como campo de su interés entender los procesos de inte-
rrelacién y de dominacién-subordinacién entre grupos con culturas dife-
rentes, Bonfil recupera el sentido de atender las diferencias que existen en-
tre grupos sociales, no s6lo por su posicién relacional —como hegemonicas
o como subalternas— sino por las cualidades del proceso histérico que los
condujeron a establecer un tipo particular de relaciones sociales de domi-
nacién-subordinacion. Esto le permite identificar el caracter especifico de la
dominacién que se impone entre grupos hegemonicos y subalternos, segtin
su origen cultural y civilizatorio; el cual variard de acuerdo con el grupo
de que se trate, ya sean grupos subordinados que provienen de la consti-
tucién de las clases sociales (un mismo horizonte cultural y civilizatorio,
diferente posicién social), o de grupos subordinados que provienen de un
proceso colonial (distintos horizontes culturales y civilizatorios, y diferente
posicién social). Los grupos que comparten el mismo origen sociocultural
del grupo dominante y tienen una posicion de clase subordinada formaran
“clases subalternas”; en tanto que aquellos que estan subordinados a los
hegemonicos, pero por su origen se diferencian de ellos cultural y civiliza-
toriamente, y han padecido un proceso de colonizacién, se consideraran en
conjunto “pueblo colonizado”, lo que deriva en sociedades de origen colo-



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 127

nial y multiétnicas que enfrentan interacciones complejas entre sociedad
colonizadora, clase dominante, clases subalternas y pueblos colonizados
[Bonfil, 1984].

La necesidad de diferenciar a las clases subalternas —nacidas de la 16-
gica propia del sistema capitalista colonizador—, de lo que son los pueblos
colonizados —cuyos origenes y légicas culturales son diferentes a los de la
sociedad colonizadora— se extiende a la lucha politica, ya que para Bonfil
una clase subalterna como la proletaria comparte con la clase dominante,
la burguesia, un mismo sistema sociocultural a pesar de que se desarrollen
procesos de explotacién de la clase subalterna en beneficio de la clase do-
minante, y de que se generen conflictos por la distribucién de los bienes
sociales. La lucha se desarrolla dentro de un mismo horizonte civilizatorio
a pesar de que sus intereses difieran; de modo que los recursos sociales y
culturales cuyo control se disputan finalmente son los mismos. Una clase
subalterna lucha, entonces, por el poder dentro de la sociedad. En cambio
considera que la naturaleza del conflicto es difrente cuando se desarrolla
entre un pueblo colonizado y el grupo colonizador. El pueblo colonizado
—subordinado también por los Estados nacionales surgidos de los procesos
de independencia— lucha por la preservacion de su cultura y su identidad
distintiva; por lo que su proyecto de liberacién no sélo persigue transfor-
mar las relaciones asimétricas de clase, sino descolonizar las relaciones so-
ciales, lo cual incluye lograr su autonomia y el derecho de desarrollar una
cultura propia, opuesta a la del colonizador y a la de los Estados nacionales
[Bonfil, 1984]. El pueblo colonizado comparte con las clases sociales subal-
ternas el interés por transformar el orden social que permite la dominacién,
pero se diferencia de ellas porque el proyecto de liberaciéon de los indios
contempla la descolonizacién. Esta distincién entre clases subalternas y
pueblo colonizado, ampliamente difundida hasta volverse anénima es asu-
mida en la actualidad por varios movimientos indigenas latinoamericanos,
asi como por la intelectualidad orgéanica que los apoya, y ha cimentado
proyectos de reforma y refundacion de Estados nacionales, como los de
Bolivia y Ecuador.

Para Bonfil la persistencia de un &mbito de cultura propia es lo que per-
mite la continuidad cultural de los pueblos colonizados, ya que sin ella no
existirfan como sociedades diferenciadas. Asi que su continuidad histérica
es posible en la medida en que poseen un nticleo de cultura propia (cons-
truida a través del tiempo también mediante la innovacién y la apropiacién
de elementos culturales ajenos), y es en torno a ella que se organiza y se re-
interpreta permanentemente el universo de la cultura ajena e impuesta. La
identidad contrastante, inherente a toda sociedad culturalmente diferencia-

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

128 Mava Lorena PERez Ruiz

da, descansa también en ese reducto de cultura propia. Por ello, habrd una
relacion directa entre la profundidad y la intensidad de la identidad social
(étnica), y la amplitud y solidez de su cultura propia. De alli que la presen-
cia de una identidad social diferenciada dependa de que el pueblo coloni-
zado mantenga esa cultura propia que le otorga especificidad [Bonfil, 1984].

Para el caso de las clases subalternas, si bien Bonfil considera que no po-
seen una cultura diferente a la dominante, si admite que poseen un dmbito
de cultura propia en la medida en que existen desigualdades en el acceso
a la cultura y como resultado de “que las sociedades clasistas y estratifica-
das presentan desniveles culturales correspondientes a posiciones sociales
jerarquizadas” [Bonfil, 1984: 85]. En consecuencia, estas culturas de clase,
o subculturas de la dominante, a pesar de que comparten la misma ma-
triz cultural, pueden poseer un dmbito de cultura propia, en tanto mantie-
nen y ejercen capacidad de decisién sobre un cierto conjunto de elementos
culturales que han hecho suyos, y con los cuales se identifican. Igual a lo
que sucede entre las culturas de los pueblos colonizados, estos nticleos de
cultura propia constituyen el lugar desde donde se lucha contra la domi-
nacion y se brindan alternativas para la sociedad total [Bonfil, 1984]. En
la batalla contra la dominacién las diferencias entre clases dominadas y
pueblo colonizado radican, en suma, en que estos ultimos luchan por su
autonomia cultural y politica, en tanto que las clases subalternas luchan
por el poder dentro de la misma sociedad, la misma cultura y la misma ci-
vilizacién de la que forman parte. Y si bien Bonfil reconoce que, debido a su
condicion de subalternos, ambos sectores (tanto la clase subordinada como
el pueblo colonizado) coinciden en su interés por transformar el orden de
dominacién existente, que los sojuzga a ambos, considera que la lucha
de clases es insuficiente para liquidar la dominacién colonial [Bonfil, 1984].

Entre las dos opciones que desarroll6 para caracterizar a quienes inte-
gran el mundo de lo subalterno o lo popular, Bonfil se inclina por la versiéon
que incorpora la nocién de diferencia cultural junto a la posicién estruc-
tural, y renuncia, aunque no se autocritica explicitamente, a sus formula-
ciones iniciales sobre lo popular en las que para definirlo s6lo consideraba
la posicién de los subalternos en contraste con la posicién superior de los
grupos hegemonicos. Cabe decir, por ejemplo, que en un texto presenta-
do por primera vez en 1987, y posteriormente reeditado en 1991, llamado
“Los conceptos de diferencia y subordinaciéon en el estudio de las culturas



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 129

populares”,® Bonfil [1987] reflexiona sobre los inconvenientes de emplear
la propuesta de Cirese acerca de los niveles y subniveles para explicar en
Meéxico a las culturas populares, cuando en un texto anterior [1982] propo-
ne cierta equivalencia entre su nocién de “clase subalterna” y la de “desni-
veles internos” de Cirese, asi como entre su nocién de “pueblo colonizado”
y lo que Cirese denomina “sociedades etnoldgicas o primitivas”. Bonfil
pasa por alto lo que planted en su texto de 1982 y en el de 1987 critica a los
investigadores que “por aplicar mecanicamente ciertas construcciones te6-
ricas conciben la cultura de los grupos subalternos exclusivamente como
un resultado de la dominacién. Se entienden entonces como subculturas o
como expresion de los desniveles culturales en el interior de una sociedad
estratificada” [Bonfil, 1991b: 61].

Con esto deja de lado, sin explicitarlo, su propia concepcién de lo
subalterno, el cual incluia a las “clases subalternas” como subculturas de
las dominantes. Una vez deslindado de Cirese, Bonfil tiene la audacia
de incluir dentro de los pueblos colonizados a ciertos sectores no indige-
nas de los paises que han sido colonizados; y para ejemplificar la persistencia
de la matriz cultural india en ellos, menciona a las comunidades campesi-
nas, a los inmigrantes rurales de las urbes y a los barrios tradicionales en
las ciudades. Y, si bien ese texto deja abierto el camino a cambios en sus
concepciones al reconocer que no tiene suficiente informacién sobre otros
sectores populares urbanos, mas adelante reitera su posicién respecto de la
riqueza que implica ver a las culturas populares no s6lo como subalternas
sino también como diferentes culturalmente de las hegemonicas. La razén,
argumenta, estriba en que esa perspectiva es mas acorde a la realidad histo-
rica nacional y, por ende, significa un cambio respecto de los enfoques ante-
riormente trabajados que no daban cuenta de la complejidad de situaciones
presentes entre los grupos populares.

Las dos posiciones de Guillermo Bonfil sobre lo popular y lo subalterno
ilustran la evolucién de su pensamiento, en tanto que la propuesta por la
que finalmente se decide, la cual considera que en la mayoria de los sec-
tores populares mexicanos subsiste una matriz cultural y civilizatoria de
origen indio, lo conduce a proponer el proyecto politico e ideolégico que
expresa en su libro México profundo: una civilizacién negada [Bonfil, 1987].

® Fue presentado como ponencia en 1987 en el Simposio sobre Teorfa e Investigacién en la
Antropologia Social Mexicana, organizado por el Colegio de Etnélogos y Antropélogos
en el Colmeyx, el cual fue publicado en el libro Pensar nuestra cultura [1991b].

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

130 Mava Lorena PErRez Ruiz

EL MEXICO PROFUNDO COMO PROYECTO POLITICO

En su obra Meéxico profundo... Bonfil ensaya la aplicaciéon de su teoria del
control cultural, no para efectuar una estricta interpretacién histérica, sino
para ponerla al servicio de una propuesta politica que consiste en denun-
ciar la situacién de subordinacién cultural de los indigenas, asi como la
permanente confrontacién entre dos propuestas civilizatorias y de socie-
dad en México: la de los pueblos indios con una matriz cultural propia, y la
impuesta por Occidente y sus impetus imperiales y colonizadores, lo que
genera una contienda entre diferentes propuestas de desarrollo, de cultura
y de sociedad. Esta lucha, segtin Bonfil, se desarrolla en todos los ambitos
de la vida y permea a todos los sectores sociales.

Su propuesta es una invitacién, no a iniciar una confrontacién cie-
ga con todo lo producido por Occidente, ni a acrecentar y radicalizar el
conflicto entre indios y no indios, tampoco a retornar al pasado, sino a
explicitar lo que, a través de la resistencia, la innovacién y la apropiacion,
queda en cada mexicano del México profundo. Es decir, que en la polé-
mica afirmacién acerca del caracter indio de la mayoria de la poblacién
mexicana, considerada generalmente como mestiza, Bonfil recurre a la
persistencia y arraigo de innumerables elementos culturales propios (en
el sentido que le da a lo propio en la teoria del control cultural, que impli-
ca procesos de apropiacion y de control de lo ajeno) para que, desde ese
espacio de recuperacion, se oponga a los procesos de imposicién cultural
y civilizatoria. Se trata, entonces, de una invitacién a definirse, a tomar
posicion, no a rechazar todo lo producido por Occidente, ni a radicalizar el
conflicto entre indios y no indios, sino a explicitar, sin vergilienza, la raiz
cultural que atin persiste en cada mexicano, simbolizada en la metafora
de la persistencia del México profundo. El reconocimiento de la existencia de
esta raiz cultural seria la base para construir un Estado y un conjunto
de politicas publicas destinadas a desarrollar las capacidades de control y de
autonomia politica de la sociedad, de tal manera que ésta pueda decidir el
tipo de Estado, de nacién y de desarrollo que desea. Por supuesto, segiin
la utopia bonfiliana, la sociedad se inclinaria por su niicleo duro de cultu-
ra propia hasta volverla auténoma. Desde esa 6ptica, su proyecto implica
pensar en la construccion de una sociedad que abarque en su diversidad
no sélo a los sectores indios del pais, sino a todos los grupos subalternos
dispuestos a revalorar una matriz de identidad propia para que, desde el
ejercicio de un control politico y cultural democratico, sea capaz de decidir
y de orientar el desarrollo social y econémico, lo mismo que el cambio cul-
tural, sobre la base de acuerdos y consensos sociales. Se trata de un proyecto



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 131

de nacién e identidad que, como todos, busca sus origenes en el pasado,
a veces real, a veces recreado, y en ocasiones inventado, y cuya construc-
cién ideal y utdpica se proyecta hacia adelante. Es por eso que en la obra
de Bonfil hay un proyecto que no sélo involucra a los indios, su propuesta del
México profundo, de la cual se han apropiado diversos actores dispuestos
a reconocerse con una herencia cultural y civilizatoria propia, y desde alli
construir un proyecto politico y cultural alternativo al impuesto por los
paises hegemonicos.

Con esa amplitud de miras, los proyectos que en la actualidad se tejen
alrededor de la idea del México profundo, y que se extienden a la utopia
de construir una Ameérica profunda para el siglo xx1, son diversos en fines
y enfoques, y van desde propuestas milenaristas de retorno y de exclusién,
hasta proyectos nacionales y plurinacionales democréticos, incluyentes de
la diversidad y participativos. Son proyectos que recuperan determinados
elementos culturales propios, de organizacién social, tecnolégicos, de re-
lacién con el medio ambiente y de desarrollo humano, ademas de propi-
ciatorios de modelos sociales alternativos. Es por esto que en la actualidad
la propuesta del México profundo no sustenta sélo un proyecto politico,
abanderado y desarrollado por un actor especifico; y que en cambio se
identifica con diversos proyectos en marcha, en los cuales cada actor, cada
movimiento social, incluye sus interpretaciones de la historia, sus expec-
tativas, sus valores e ideas movilizadoras, y sus propias propuestas de
cambio y construccién social. Es, por lo tanto, una nocién capaz de crear
identidades e impulsar la acciéon para el cambio social, la cual habra que
analizar en todo momento en su contexto y su historicidad.

EL PENSAMIENTO DE BONFIL PARA LA REFLEXION CONTEMPORANEA

Una de las principales aportaciones de Guillermo Bonfil al pensamiento
social latinoamericano es su propuesta de diferenciar a los pueblos colo-
nizados de las clases subalternas. Sin embargo, para llegar a ella desarro-
116 varios acercamientos. En su articulo “De culturas populares y politica
cultural” [1982] y en su propuesta contenida en “Lo propio y lo ajeno...”
[1984], que desarrolla de manera detallada en su teoria del control cultural
[1987], hay diferencias y matices en sus concepciones sobre lo subalterno
que vale la pena mencionar aqui, ya que en el primer trabajo explica la
posiciéon subordinada que ocupan los grupos subalternos, en los cuales in-
corpora a los indigenas, aunque subraya el origen colonial de la sociedad
mexicana; mientras que en la segunda se preocupa por desentranar las pe-

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

132 Mava Lorena PERez Ruiz

culiaridades que la dominacién les imprime a los indigenas como pue-
blos colonizados. Es decir, en los dos textos Bonfil considera a lo popular
como lo subalterno; pero en el de 1982 no hace referencia a los contenidos
culturales como cualidad definitoria, sino que define lo popular por la
posicién que ocupan los grupos subalternos en la estructura social, asi
como por su oposicion a los grupos hegemonicos; en tanto que en su otra
definicién, la cual desarrolla mas ampliamente en su teoria del control
cultural, a la posicién social le agrega la dimensién cultural al senalar el
énfasis que el proceso colonial le otorga a la cultura como elemento que
justifica la dominacién. Se trata de una caracterizaciéon de lo popular indige-
na que incluye tanto la posicién estructural (la subordinacién y la oposicion)
como las especificidades identitarias y culturales empleadas por los sectores
dominantes para subalternizar a un pueblo mediante procesos coloniales.
Al desentranar el tipo de dominacién que se ejerce sobre los pueblos colo-
nizados, Bonfil puede diferenciarla de la dominacion que se ejerce sobre las
clases subalternas, las cuales, al formar parte del mismo sistema y tener el
mismo horizonte cultural que los grupos hegeménicos, sufren una domi-
nacioén vinculada al acceso y distribuciéon del mismo tipo de bienes sociales
(medios de produccién, bienes de consumo, prestigio, etc.); mientras que
los pueblos colonizados, con una matriz cultural y un horizonte civilizato-
rio distinto, viven una dominacién que, si bien tiene una base econémica,
emplea la diferencia cultural para justificarla y reproducirla, de modo que
a la dominacién econémica se suma la dominacién cultural.

A pesar de que Bonfil dej6 pendiente la reflexion critica sobre sus dos
propuestas acerca de lo popular, es importante recalcar lo fundamental de
su aportacién para comprender el tipo de dominacién que se ejerce sobre
los pueblos colonizados, la cual ha contribuido a darle rostro, identidad y
especificidad a las luchas indigenas al sustentar, histérica, conceptual y poli-
ticamente, su lucha por la autonomia.

Por otra parte, su teoria del control cultural es una aportacién que vale
la pena recuperar para las discusiones actuales sobre la cultura y las inte-
racciones asimétricas entre grupos y sociedades con culturas distintas en el
mundo globalizado. Esas discusiones muchas veces estin permeadas por
explicaciones que, por una parte, no siempre atienden a los procesos estruc-
turales de asimetria y dominacién que rigen los impulsos globalizadores
de las sociedades hegemonicas, y por otra, reducen la complejidad de las
interacciones con formulaciones que describen hibridaciones, flujos y rup-
tura de fronteras, pero se ahorran las explicaciones sobre los procesos his-
toricos y contextuales que dan por resultado mosaicos diversos, en los que
en ocasiones se fortalecen, en otras se pierden y en otras més se reformulan,



G

UILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 133

readaptan y resignifican determinados elementos y expresiones culturales.
Procesos que se requiere dilucidar y no sélo describir, y que hay que leer
bajo la dimensién politica que también tienen.

Una vigorizacién de las propuestas de Bonfil, sin embargo, requiere

que se trabaje sobre varios aspectos, indispensables para comprender la si-
tuacion de los pueblos indigenas en tiempos de globalizacion. Es necesario,
entre otras cosas,

a)

b)

Actualizar la nocién de cultura que emplea Bonfil e incorporarla en una
teoria general sobre las identidades sociales que permita comprender
de forma mas dindmica las relaciones entre cultura e identidad.” Esto
serd importante, por ejemplo, para comprender por qué miembros de
un grupo, como el de los llamados mestizos en México, a pesar de man-
tener innumerables elementos culturales de procedencia indigena, no
asumen esa identidad; o para explicar por qué algunos miembros de
pueblos indigenas, a pesar de haber perdido o abandonado importan-
tes elementos culturales propios, como sus lenguas originarias, pueden
mantener y reproducir su pertenencia a las identidades colectivas que
consideran propias; o bien, para analizar procesos en los que diversas
identidades colectivas coexisten como dimensiones identitarias entre
los individuos que forman un pueblo indigena, a veces arménicamen-
te y a veces en conflicto, como sucede, por ejemplo, con los indigenas
que incorporan a sus identidades individuales su lealtad a identidades
colectivas juveniles urbanas sin romper con su pertenencia a identida-
des colectivas, como las étnicas, para inclusive luchar desde ellas por
la autonomia y los derechos de sus pueblos.

Extender su teoria del control cultural y flexibilizar su andlisis de los
procesos de cambio cultural y génesis identitaria para aplicarla a las
poblaciones no indigenas y entender su dinamismo, ya que no hay
razones para excluirlas de los ricos procesos que Bonfil advierte para
las poblaciones indias, tales como el fortalecimiento de identidades
propias y la apropiacién e innovacién comparadas con procesos de
imposicion y enajenacién cultural, entre otros.

7

Reformularla a la luz de las definiciones simbélicas, por ejemplo, en los términos que
propone Gilberto Giménez [2007], quien recupera las aportaciones de Clifford Geertz
y John B. Thompson.

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

134

Mavya LORENA PERez Ruiz

¢) Ampliar el andlisis de clase a las poblaciones indigenas, en el entendido
de que, ademas de formar parte de pueblos colonizados, no han que-
dado exentas de los procesos de diferenciacion social que han generado
clases en su interior, lo cual crea condiciones sui géneris que le dan ma-
tices y rasgos peculiares a su dinamica cultural e identitaria, asi como a
sus luchas politicas por la autonomia.

BiBLIOGRAFIA

Bonfil Batalla, Guillermo

1972

1979

1981

1982

1983

1984

“El concepto de indio. Una categoria de la situaciéon colonial”, Anales de
Antropologia, vol. IX, pp.106-124, México, UNAM.

Participacion en la Mesa Marxismo y Antropologia, Nueva Antropologia,
ano III, nam. 11, pp.13-59, México.

“Utopia y revolucién. El pensamiento politico contemporaneo de los in-
dios en América Latina”, en Guillermo Bonfil (comp.), Utopia y revolucion,
México, Editorial Nueva Imagen, pp. 11-59.

“De culturas populares y politicas culturales”, en Bonfil Guillermo et al.,

Culturas populares y politica cultural, México, MNCP/SEP, pp. 9-22.

“El Museo Nacional de Culturas Populares”, Nueva Antropologia, nim.
20, pp. 151-155, México.

“Lo propio y lo ajeno. Una aproximacién al problema del control cultu-
ral”, en Colombres Adolfo (comp.), La cultura popular, México, Premia
Editora, pp. 79-86.

1986 [1970] “Del indigenismo de la Revolucién a la Antropologia Critica”, en De eso

1987a

1987b

1987¢
1988a

1988b

1991a

1991b

que llaman la antropologia mexicana, México, ENAH, pp. 39-65.

La teoria del control cultural en el estudio de los procesos étnicos, México, Pape-
les de la Casa Chata, CIESAS.

“Los pueblos indios, sus culturas y las politicas culturales”, en Garcia
Canclini Néstor et al., Politicas culturales en América Latina, México, Grijal-
bo, pp. 89-125.

Meéxico profundo: una civilizacion negada, México, CIESAS / SEP.

“Panorama étnico y cultural de México”, en Rodolfo Stavenhagen y Mar-
garita Nolasco (coords.), Politica cultural en un pais multiétnico, México,
Colmex/sep/DGCP, pp. 61-68.

“iProblemas conyugales? Una hipétesis sobre las relaciones del Estado y
la antropologia social en México”, Boletin de Antropologia Americana, nam.
17, julio, pp. 51-61, México.

“Desafios a la antropologia en la sociedad contemporanea”, Iztapalapa,
ano 11, nam. 24, pp. 77-89, México.

“Los conceptos de diferencia y subordinacion en el estudio de las culturas
populares”, en Pensar nuestra cultura, México, Alianza Editorial, pp. 58-67.



GUILLERMO BONFIL BATALLA. APORTACIONES AL PENSAMIENTO SOCIAL CONTEMPORANEO 135

1991c¢ “Nuestro patrimonio cultural. Un laberinto de significados”, en Pensar
nuestra cultura, México, Alianza Editorial, pp. 127-151.

Cirese, Alberto

1987 “El concepto de cultura”, en Cimet Esther et al., Cultura y sociedad en Méxi-
co y América Latina, México, Cenidiap-INBA, pp. 11-14.

Colombres Adolfo

1982 “Elementos para una teoria de la cultura de Latinoamérica”, en Colom-

bres Adolfo (comp.), La cultura popular, México, Premia Editora (Colec-
ciéon La Red de Jonas), pp. 111-135.

Garcia Canclini, Néstor

1987a “¢De qué estamos hablando cuando hablamos de lo popular?, en Comu-
nicacién y culturas populares en Latinoamérica, México, Federacion Latinoa-
mericana de Facultades de Comunicacién Social, pp. 21-37.

1987b “Politicas culturales y crisis del desarrollo. Un balance latinoamericano”,
en Politicas culturales en América Latina, México, Grijalbo, pp. 13-61.

1988 “La crisis tedrica en la investigacion sobre cultura popular”, en Teoria e
investigacion en la antropologia social mexicana, México, CIESAS/UAM-1/SEP,
pp- 67-96.

Giménez Montiel, Gilberto

2007 Estudios sobre la cultura y las identidades sociales, México, Conaculta/Insti-
tuto Tecnolégico de Estudios Superiores de Occidente.

Grupo de Barbados

1979 Indianidad y descolonizacién en América Latina, México, Nueva Imagen/Ins-
tituto Nacional de Antropologia e Historia.

1986 Programa Nacional de Museos, México, Instituto Nacional de Antropologia
e Historia.

Krotz, Esteban

1993 “El concepto de “cultura’ y la antropologia mexicana. ;Una tension per-
manente?”, en Krotz Esteban (comp.), La cultura adjetivada, México, UAM-I,
pp- 14-31.

Martin Barbero, Jests

1987 “Comunicacién, pueblo y cultura en el tiempo de las transnacionales”,

en Comunicacion y culturas populares en Latinoamérica, México, Federacion
Latinoamericana de Facultades de Comunicacién Social, pp. 38-50.
Pérez Ruiz, Maya Lorena

1999 El sentido de las cosas. La cultura popular en los museos contempordneos, Méxi-
co, Instituto Nacional de Antropologia e Historia.
2004 “En su voz. Aportaciones de Guillermo Bonfil a la museologia mexicana”,

Cuadernos de Antropologia y Patrimonio Cultural, nim. 3, enero-febrero, pp.
3-23, Suplemento de Diario de Campo, México, INAH.

2008 “La museologia participativa. ;Tercera vertiente de la museologia mexi-
cana?”, Cuicuilco, nueva época, vol. 15, nim. 44, septiembre-diciembre,
pp- 87-110, México, ENAH.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

136

Mavya LORENA PERez Ruiz

Satriani, Lombardi M.

1978

1987

Apropiacion y destruccion de las culturas subalternas, México, Editorial Nue-
va Imagen.

“Los ejemplos se podrian multiplicar”, en Cimet et al. (comp.), Cultura
y sociedad en México y América Latina, México, Cenidiap-iNBa (Coleccion
Artes Plasticas).



