Cargos en movimiento y practicas

religiosas migrantes en Petlalcingo,
Puebla

Luis Jesus Martinez Gomez
Colegio de Antropologia Social-Benemérita
Universidad Autonoma de Puebla

RESUMEN: En el presente ensayo se analiza la forma en que las dindmicas de movilidad espacial y
ciertos procesos organizativos de los migrantes han generado una serie de transformaciones en el
sistema de cargos de algunas geografias rurales mexicanas. Por otro lado, a través del seguimiento
etnogrifico de las principales variaciones que se han producido en el aparato ritual de Petlalcingo,
Puebla, como resultado del éxodo masivo y las pricticas religiosas de sus hijos ausentes, se
pretende contribuir al desarrollo del “estado de la cuestion” en torno al papel que la migracion ha
desempefiado en la reconfiguracién de los sistemas de cargos religiosos.

PALABRAS CLAVE: migracion, sistemas de cargos, pricticas religiosas, procesos de cambio,
flexibilizacion, transnacionalizacion.

ABSTRACT: This essay analyzes the way in which the dynamics of migrants’ spatial movements
and certain organizational processes have generated a series of transformations in the positions
systems of some Mexican rural areas. There is also an ethnographic follow-up of the main
variations that have taken place in the ritual structure of Petlalcingo, Puebla, as a result of the
mass exodus and the religious practices of the absent offspring. The intention is to contribute to
the development of the “status of the question” concerning the role that migration has played in
the reconfiguration of religious positions.

Keyworps: migration, positions systems, religious practices, processes of change, flexibilization,
transnationalization.

INTRODUCCION
En el presente escrito mostraré la forma en que las dindmicas de movilidad
espacial y ciertos procesos organizativos de los migrantes han generado

una serie de transformaciones en el sistema de cargos de algunas geogra-

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

246 Luis JEsus MarTINEZ GOMEZ

fias rurales mexicanas. Mostraré también cémo estos cambios han alentado
la transnacionalizacion de sus dispositivos politico-religiosos, asi como la
puesta en marcha de un sofisticado sistema de gobernanza transnacional
que, ademas de coadyuvar a la reproduccién y mantenimiento de sus ins-
tituciones, concede a los migrantes la posibilidad de negociar permanente-
mente su pertenencia y membresia comunitaria.

Por otro lado, a través del seguimiento etnogréfico de las principales
variaciones que se han producido en el aparato ritual de Petlalcingo, Pue-
bla, como resultado del éxodo masivo y las practicas religiosas de sus hijos
ausentes, se pretende contribuir al desarrollo del “estado de la cuestién” en
torno al papel que la migraciéon ha desempefiado en la reconfiguracién de
los sistemas de cargos religiosos.

En ausencia de marcos explicativos formales y la existencia de un
campo de estudios en vias de consolidacion, este trabajo sostiene, a ma-
nera de hipotesis, que las dinamicas de migracién interna e internacional
han desempefiado un papel de suma importancia en la transnacionali-
zacién de algunas comunidades rurales mexicanas, un proceso que ha
encontrado en el sistema de cargos politico y religioso la mas flexible y
dindmica de las instituciones comunitarias para expandirse, descentrarse
y transnacionalizarse.

Adicionalmente proponemos que la razén por la que los sistemas de
cargos se han transnacionalizado, al igual que otras dimensiones de la
vida de las localidades de migrantes, es que muchos de los proyectos co-
munitarios, acuerdos, conflictos, tensiones, negociaciones, normas, practi-
cas y aspectos que definen a la membresia y ciudadania (social, politica y
religiosa) frecuentemente son pactados o establecidos més alla del espacio
de origen o establecimiento de los migrantes.! Ejemplos de esto son: el pro-
cedimiento de seleccion de los ciudadanos que cumplirdn con funciones
civicas o ceremoniales, la constitucion de las listas de los cargos politicos
y religiosos, el ejercicio y duracién de las responsabilidades rituales o de
gobernanza, las prescripciones comunitarias para nombrar a las autori-
dades del ayuntamiento, el cabildo y las mayordomias; la organizacién y
conduccién de los espacios festivos, el desarrollo de proyectos en beneficio
de los espacios ptblicos y rituales o de las deidades de las localidades de
migrantes.

! Buena parte del contenido de esta hipétesis fue retomada del trabajo de Castro [2004].



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLa 247

RELIGION TRANSNACIONAL EN EL MARCO DE LA MIGRACION MExico-EsTapos UNIDOS

Tras mucho buscar estoy convencido de que el trabajo de Odgers [2009] es
una de las pocas referencias —quizas la mds acertada— que sintetiza con
gran elocuencia el auge que ha cobrado desde hace varios afios el estudio
de la religion dentro de la migracién México-Estados Unidos. Dada la rele-
vancia que tiene este trabajo para el contexto de nuestro trabajo, en los pa-
rrafos siguientes me daré a la tarea de recuperar algunas de sus principales
anotaciones.

En términos generales coincidimos con Odgers en cuanto a que el es-
tudio de las religiones en movimiento fue por muchas décadas un tema
tangencial entre los estudiosos de la migracion México-Estados Unidos.?
Sin embargo, en la segunda mitad de los anos noventa este tema atraeria
el interés tanto de sociélogos como de antropdlogos frente al progresivo
desarrollo de una serie de fenémenos, como el surgimiento de santos pro-
tectores de migrantes, las remesas colectivas dedicadas a celebraciones re-
ligiosas, la diversificacion de las creencias en las metrdpolis receptoras de
migrantes, la transnacionalizacion de ritos tradicionales, la participacion
de asociaciones religiosas en la defensa de los derechos de los migrantes,
asi como la creciente influencia de la migracion en los procesos de cambios
en el ambito religioso [Odgers, 2009: 13-17].

Se puede concebir, en efecto, que con el advenimiento de este tipo de
pautas de cambios socio-religiosos el estudio de cémo el fendmeno de la
migracién se relaciona con la religién se consolidaria como un area funda-
mental a estudiar en aquél. De hecho, como fruto de lo anterior, noveles
investigaciones se sumarian a los intentos de responder a las consecuencias
de la mencionada relacién. Huelga decir que, frente a la proliferacion de
las problematicas examinadas en la literatura, Odgers emprende una pri-
mera clasificacion de las mismas con base en su frecuencia, alcanzando a
situar dos posibles rutas paralelas de analisis. A manera de ejemplo cita
lo siguiente:

[...] desde el campo de estudios de las migraciones internacionales son cada
vez mas frecuentes las referencias a la relevancia de las practicas y creencias
religiosas en aspectos tan variados como la importancia de las identidades reli-

% Si bien para Odgers [2009: 15-17] las referencias al ambito religioso no estuvieron au-
sentes en la retérica clasica de la migracion, éstas ocuparon un lugar secundario entre
los investigadores. Para profundizar en el tema véase la resefia de las obras de Gamio,
Herberg, Acufia y Maciel, entre otros, realizada por la autora.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

248 Luis JEsus MarTINEZ GOMEZ

giosas —y las devociones locales— en la conformacién de clubes y asociaciones
emprendidas por las instituciones religiosas —de diversas denominaciones—
en la defensa de los derechos humanos de los migrantes [Hondagneu-Sotelo et
al. apud Odgers, 2009: 17].

Hay casos, por otra parte, en donde “el notable decremento del por-
centaje de poblacién catdlica en México en la década de los afos setenta y
el acelerado crecimiento de la diversidad religiosa” promovieron diversas
investigaciones al respecto, destacando entre los factores de cambio a la
migracién [Hondagneu-Sotelo et al., apud Odgers, 2009].

De una u otra manera, lo cierto es que ambas tendencias han prose-
guido su curso durante las dos tltimas décadas, y con ello también los
esfuerzos que se ocupan de la diversidad de los elementos que emanan
de la religién en movimiento. Pese a la multiplicidad de los mismos, para
Odgers las obras que forman parte de este emergente campo disciplinario
podrian ser clasificadas conforme a sus recurrentes preocupaciones en cua-
tro grandes grupos.

El primero de ellos responde a aquellas publicaciones que centran su
mirada en el proceso de la redefinicién identitaria, ya sea desde la perspec-
tiva de la identidad de “minorias étnicas” o desde el punto de vista de las
sociedades “multiculturales” que buscan la “asimilacién” o la “integracién”
de los recién llegados. Lo que importa aqui destacar es que en el caso de la
migracién México-Estados Unidos los investigadores (particularmente los
antropo6logos) se han ocupado de comprender en qué medida la variable de
la religion (catolicismo popular) representa un elemento central en la con-
formacién de nuevas identidades (hispana, latina, entre otras), analizandose
la relacién de esta identificacion con los procesos de incorporacion a la socie-
dad receptora. [Hondagneu-Sotelo et al. apud Odgers, 2009: 18-19].

Un segundo cuerpo de textos ha indagado en la capacidad organizativa
de los migrantes mexicanos cuando transportan una serie de simbolos de
identidad religiosa. A menudo las practicas que realizan las asociaciones o
clubes migrantes han recibido bastante atencién, ya sea para restaurar las
iglesias de su terrufio, sufragar los gastos de sus fiestas patronales u otros
proyectos que pueden contribuir al desarrollo de sus comunidades de ori-
gen. En esta seccion también se consideran aquellos escritos que se ocupan
de la lucha por defender los derechos de los migrantes, los cuales, mediante
su estructura organizacional religiosa (ligada a las Iglesias), se convierten
en actores sociales activos [Hondagneu-Sotelo et al. apud Odgers, 2009:19-20].

Por su parte, una tercera clase de obras se ha preocupado por analizar
los vinculos que construyen las comunidades de origen y destino de los



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLa 249

migrantes a partir de la reconfiguracién de sus tradicionales practicas re-
ligiosas. Si bien estos esfuerzos se vinculan con el estudio de los clubes de
paisanos, discrepan de ellos en la medida en que atienden “al componente
religioso del vinculo establecido mas alla de la capacidad de organizacién
que logre movilizar”. En otras palabras, “la practica religiosa no es vista
s6lo como un referente de identidad, sino como parte de un complejo sis-
tema de creencias que implica formas especificas de concebir y actuar en el
mundo” [Hondagneu-Sotelo ef al., apud Odgers, 2009: 20].

A la postre, otras publicaciones se han interesado en los procesos de
modificaciones en el ambito religioso, atribuyéndolos a la experiencia mi-
gratoria, que puede ser una variable en el cuestionamiento y reelaboracién
de las creencias y précticas religiosas. Sin embargo, para la mencionada
autora “este proceso no necesariamente deriva en experiencias de conver-
sion, por lo que la experiencia migratoria es también un importante factor
de cambio religioso al interior del catolicismo. No obstante, por la gran
visibilidad —y el potencial de conflicto— de los procesos de diversificacion
religiosa, éstos han despertado un interés mayor” [Hondagneu-Sotelo e al.
apud Odgers, 2009: 20-21].

Convendria precisar que existen dos tipos de investigaciones que si-
guen esta tendencia. Por un lado estdn aquellas obras que indagan entre
la experiencia de vida de la migracién y los procesos de transformacién de
identidades religiosas que se pueden derivar de los procesos de conversion
y, por el otro, los estudios que a través de heterogéneas referencias cuantita-
tivas “buscan conocer en qué medida los desplazamientos geogréficos pue-
den contribuir a comprender la transformacién del campo religioso, tanto
en las comunidades de origen como en las de destino” [Hondagneu-Sotelo et
al. apud Odgers, 2009: 21].

Este documento también se ocupa, casi en los mismos términos, de
las tendencias metodolégicas que se han empleado en el estudio de la
relaciéon antes mencionada. En primer lugar se hallan aquellas etnografias
de las comunidades de origen y destino (o de ambas) de los migrantes,
que exploran el rol que tiene la religion en el proceso de integracion de los
mismos, o bien, el impacto que tiene la migracién en el cambio religioso
de las comunidades de origen o en las practicas religiosas transnaciona-
les de sus hijos ausentes. En segundo lugar se encuentran aquellos docu-
mentos que ponen énfasis en las agrupaciones religiosas y sus acciones
especificas, o bien, en las organizaciones laicas (clubes de migrantes) que
realizan précticas relevantes para las celebraciones u otros ambitos reli-
giosos [Hondagneu-Sotelo et al. apud Odgers, 2009].

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

250 Luis JEsus MarTINEZ GOMEZ

MIGRACION Y SISTEMAS DE CARGOS

Como el lector se habra percatado, el abordaje de la relacién migracién-
religion constituye un fecundo campo de estudios que abraza distintas ru-
tas de investigacion. De hecho, desde hace varios decenios un gran niimero
de antropodlogos, socidlogos y otros especialistas se han dado a la tarea de
profundizar tanto en el rol que tiene la religién dentro de la migracion
como en las experiencias que se desprenden de su peculiar relacién. Entre
ellas las relacionadas con el mundo de las creencias y practicas religiosas,
las manifestaciones de la fe o la “religiosidad popular”, las formas de or-
ganizacion, los &mbitos de accién de los migrantes en los espacios fisicos o
simbélicos, o bien, las disputas que surgen a causa de la negociacion de la
pertenencia, la identidad y el reconocimiento comunitario [Rivera, 2006 y
2008; Odgers, 2008 y 2009; Levitt, 2007a y 2007b].

Pese a las contribuciones presentes, todavia quedan muchos caminos
por recorrer y temas que atender sobre la relacion migracion-religion. Tal
es el caso de aquellas transformaciones que han sufrido los dispositivos
civico-religiosos (sistemas de cargos) de algunas comunidades rurales fren-
te a los procesos de movilidad espacial. Dediquemos algunos pérrafos a
este problema.

Durante muchas décadas el estudio de las transformaciones que los
dispositivos civico-religiosos de las comunidades rurales han sufrido
ante los procesos de movilidad espacial fue un tema desestimado en la
agenda de trabajo de los especialistas de la migracion y los estudiosos del
sistema de cargos.

Si volvemos la mirada hacia el desarrollo cronolégico del tema en
cuestién, observaremos que comenzé a abordarse con seriedad a media-
dos de la década pasada, en los primeros trabajos que realizaron los par-
tidarios de los estudios transnacionales con el fin de indagar en aquellas
dindmicas de reorganizacién, adaptacién y transnacionalizacién que las
instituciones comunitarias de ciertas geografias mexicanas habian presen-
ciado como reflejo de la migracién y las practicas de sus hijos ausentes
[Gil, 2006; Barabas, 2006; Castro, 2004, 2006 y 2009; D”Aubeterre, 2005; Ri-
vera, 2006; Ramirez, 2006; Rodriguez, 2011; y Martinez, 2007 y 2010].2

3 Sobre el tema del sistema de cargos no sélo se ha derramado mucha tinta, especial-
mente por parte de los partidarios de las perspectivas mesoamericanista [Aguirre
Beltran, 1973 y 1983; y Carrasco, 1985 y 1990] y funcional-estructuralista [Tax, 1996;
Cancian, 1976 y 1996; Wolf, 1986 y 1996; y Nash, 1996], también ha sido abordado por
un sinndmero de estudiosos [Medina, 1995; Chance y Taylor, 2003; Gonzalez, 2005;



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLa 251

Si hemos de arriesgar algin ejercicio clasificatorio que comprenda
los debates y temas mas significativos que yacen al interior de los estudios
transnacionales, advertiremos que el primer paso para comenzar dicha la-
bor seria reconocer la existencia de un corpus bibliogrifico, de reciente auto-
ria, que segun sus prioridades académicas se agrupa en uno de dos ejes de
investigacion.

El primero lo conforman aquellos trabajos que exponen cémo las di-
namicas migratorias y las acciones de los migrantes han contribuido a la
reconfiguracion de los dispositivos civico-politicos de las comunidades ru-
rales, la transnacionalizacion de sus instituciones, el surgimiento de nuevos
centros del poder y la creacién de sistemas de gobernanza transnacional.
Mirado en su totalidad, este cuerpo de investigaciones se ha preocupado
por explicar que, si bien los dispositivos de gobierno de las localidades
de migrantes han sufrido una serie de mutaciones frente a las dindmicas de
movilidad espacial, éstos atin constituyen el principal medio por el cual los
sujetos suelen negociar su ciudadania politica y social, las normas y reglas
comunitarias de la membresia y la pertenencia, las fronteras geograficas y
simbodlicas de la comunidad, la agenda de derechos y participacion politica
y el ejercicio del poder, entre otras cuestiones [Gil, 2006; Barabas, 2006; Cas-
tro, 2004, 2006 y 2009].

El segundo eje lo constituye la serie de ensayos que describen las modi-
ficaciones que, como reflejo del desplazamiento geografico, traen la ausen-
cia de personas que cumplan con los cargos ceremoniales, traen la carencia
de recursos monetarios para sustentar las responsabilidades rituales, etc. O
bien, como resultado de las practicas religiosas que los migrantes realizan
mas alla de las fronteras, cémo han sobrellevado las mayordomias, la orga-
nizacién comunitaria para el ceremonial, el sistema de seleccion de las auto-
ridades religiosas, el tiempo de duracién de los oficios sagrados, el ejercicio
de las responsabilidades rituales, las festividades de los santos o virgenes,
el sistema de creencias y otras dimensiones de la vida religiosa de las co-

Luciano, 2005; Mayorga, 2005; Topete, 2005; Millan, 2005; Leal, 2005; Portal, 1997];
sin embargo, adviértase que el registro de las mutaciones y procesos de transnacio-
nalizacion que el sistema ha sufrido frente a las dindmicas de la migracién se des-
prende de aquellas investigaciones pioneras que algunos antropdlogos y sociélogos
han efectuado desde el lente analitico de los estudios transnacionales. Pese a ello, no
debemos perder de vista que en la retérica clasica es posible situar en Wolf [1981] y
DeWalt [1996] algunas referencias etnogréficas en cuanto a que la migracion podria
ser considerada una de las muiltiples variables que influyen en la reconfiguracion de
las estructuras politico-religiosas de las comunidades amerindias.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

252 Luis JEsus MarTINEZ GOMEZ

munidades de migrantes [D'Aubeterre, 2005; Rivera, 2006; Barabas, 2006;
Rodriguez, 2011; Ramirez, 2006; y Martinez, 2010].

A reserva de que la presente propuesta pueda ser considerada arbitra-
ria, véase tan s6lo como una ventana para penetrar en aquellos dilemas y
temas mas recurrentes que desde hace un par de afios forman parte de las
agendas de trabajo de los estudiosos de la migracién y el sistema de cargos.
Lo cual, lejos de encasillar nuestra explicacion, intenta dirigirnos hacia ca-
minos que nos permitan construir puentes de comunicacién y encuentro en-
tre los autores y sus obras. En este sentido, no hay duda de que todo ejercicio
de sintesis enfrenta el riesgo de simplificacién, sin embargo, es preferible
correrlo que perder la oportunidad de aportar nuevas luces que orienten el
debate en curso.

Me parece oportuno aclarar que en otro trabajo me ocupé de la discu-
sién de aquellas elaboraciones que forman parte de la propuesta clasifica-
toria antes mencionada [Martinez, 2010]. Sin desdefiar su importancia, en
este momento me limitaré a presentar ciertos elementos etnograficos que
puedan contribuir al campo de estudios de la migracién vinculada al siste-
ma de cargos religiosos. Lo anterior supone el seguimiento de un estudio
de caso en el cual sean desveladas aquellas mutaciones que la organizacién
comunitaria para el ceremonial de Petlalcingo ha sobrellevado frente a las
dinamicas de movilidad geografica y las practicas religiosas de sus hijos
ausentes.!

* El municipio de Petlalcingo se encuentra ubicado al sur del estado de Puebla, dentro
de la region ecoldgica y cultural conocida como La Mixteca, la cual abarca partes de los
estados de Puebla, Oaxaca y Guerrero. Colinda al norte con los municipios de Acatlan
de Osorio, San Jerénimo Xayacatldn y el estado de Oaxaca; al este con el estado de
Oaxaca y el municipio de Chila; al sur con el municipio de Chila, el estado de Oaxaca
y el municipio de San Pedro Yeloixtlahuaca; al oeste con los municipios de San Pedro
Yeloixtlahuaca y Acatlan [INEGI, 2009]. Nétese que este municipio estd conformado
por 28 localidades, entre las cuales destacan Petlalcingo, La Providencia, El Mezquital,
El Idolo, Santa Ana Tepejillo, El Rosario Micaltepec, Guadalupe o Seccién Sexta, Santa
Gertrudis Salitrillo, San Antonio Tierra Colorada, Ejido San Antonio Tierra Colorada,
El Limon, Santa Cruz Texcalapa, Texcalapa de Judrez y San José Texcalapa. La cabecera
municipal, por su parte, es la poblacién mas grande de todo el municipio. Geogréfica-
mente esta entidad se localiza mds o menos en el kilémetro 327 de la carretera Federal
Panamericana México-Oaxaca; a 21 km de Acatlan de Osorio y a 42 km de Huajuapan
de Leon, Oaxaca.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLa 253

LA REESTRUCTURACION DE LOS CRITERIOS TRADICIONALES PARA ELEGIR
A LAS AUTORIDADES RELIGIOSAS

Hasta donde he podido investigar, antes del inicio de la migraciéon en la
mixteca poblana y el ingreso de los migrantes a la dimension religiosa de
Petlalcingo, tanto las mayordomias como las hermandades de la cabecera
municipal solian designar sus cargos ceremoniales en funcién de un sistema
moral de prescripciones comunitarias, cuyos preceptos convenian que sélo aque-
llos varones que reunieran una serie de requisitos y adscripciones religiosas
podrian profesar alguno de los oficios rituales que conforman al sistema de
cargos.® Entre tales requisitos estaban el ser mayor de edad, estar casados
por la iglesia catdlica, haber nacido y residir en el terrufio, y ser honrados y
responsables, ademds de tener una forma honesta de vivir y el capital eco-
némico necesario para sustentar las festividades del pueblo, ser devotos de
las iméagenes religiosas a representar, ser miembros de la instituciéon en la
que se ejercerd la funcion ritual y contar con la aprobacién de las autoridades
eclesidsticas.

Pese a la importancia histérica que estas disposiciones han tenido para
la reproduccién del orden ceremonial y la rotacion de los oficios sagrados,
llama la atencién que su permanencia seria cuestionada frente a los nuevos
ordenes sociales, econémicos, politicos y rituales que tanto las dindmicas
de movilidad espacial como las practicas de los migrantes han traido con-
sigo en la organizacién comunitaria para el ceremonial de Petlalcingo. En
este sentido, existen cuando menos dos coyunturas histéricas que pueden
ayudarnos a comprender el origen de las transformaciones suscitadas al
interior del sistema.

Lo que la cronologia de los sucesos nos revela es que en un primer mo-
mento los procesos de movilidad espacial influyeron en la flexibilizacién y
reconfiguracién de los criterios comunitarios del sistema de cargos, la razén
para esto es que muchos de los feligreses que integraban o desempefiaban
funciones rituales dentro de las mayordomias y hermandades se vieron
obligados a ingresar a las distintas oleadas migratorias (que desde los afios
veinte ocurren en la mixteca poblana) en biisqueda de mejores fuentes de

5 En este contexto etnografico, los criterios comunitarios tradicionales o el sistema moral de
prescripciones pueden ser conceptualizados como el conjunto de preceptos éticos, mo-
rales, econémicos, sociales, religiosos, legales y comunitarios que los petlalcinguenses
y sus instituciones ceremoniales estipulan como obligatorios para que un ciudadano
pueda desempeiiar alguno de los cargos rituales que existen dentro de las mayordo-
mias y hermandades de la cabecera municipal [Martinez, 2007].

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

254 Luis JEsus MARTINEZ GOMEZ

empleo y condiciones de vida que les permitieran satisfacer sus necesida-
des bésicas y las de sus familias.®

Aunque haber migrado resolvi6 en parte los problemas econémicos de
los petlalcinguenses, concedié un futuro mejor para sus hijos, mejoré su ni-
vel de vida y poder adquisitivo, y redujo la incertidumbre material de las
unidades domésticas de la cabecera municipal, también suscité dos grandes
dilemas dentro del sistema de cargos: la disminucién progresiva del nimero
de adeptos a las instituciones religiosas y de los recursos monetarios con los
cuales se sufragaban las festividades de los santos y virgenes del pueblo.

Ante la ausencia de feligreses y la pérdida de sus principales fuentes de
ingresos, las organizaciones religiosas advirtieron la urgencia de adecuar al
contexto de la movilidad espacial aquellos criterios tradicionales, como los
rangos de edad, el estatus conyugal bajo los canones religiosos, la constitucién
de las listas de los cargos, el ejercicio de las funciones rituales, la obligada
membresia a las mayordomias y hermandades, los mecanismos de patro-
nazgo de las festividades, la residencia en el terrufio, el orden ascendente
y generacional, asi como jerdrquico y rotativo, de algunas de las jerarquias
ceremoniales, con la esperanza de hallar entre sus hijos ausentes a los posi-
bles responsables de las jerarquias sagradas, o bien, de allegarse los recur-
sos para sustentar sus deberes ceremoniales.

Ademaés de reconocer que la explicaciéon de los cambios ocurridos en el
sistema de cargos se halla en el éxodo de sus miembros, no debemos per-
der de vista que otros de los factores que han influido en su flexibilizacién
se originan en las dsperas condiciones econémicas, ambientales, laborales
y agropecuarias que el municipio de Petlalcingo ha sufrido en los tltimos
90 afos, condiciones que llevaron al menoscabo de la economia de las uni-
dades domésticas, a la permanente disminucién de las fuentes de empleos
y de los ingresos por desempenar actividades agropecuarias, asi como de
las oportunidades laborales en el campo y otras ocupaciones econémicas
[Nava y Oropeza, 1999; y Nava, 2000] que desde hace varios decenios se han
registrado en este municipio.

Si prestamos atencién a las referencias que Nava [2000] sefiala sobre al-
gunos de estos factores, nos daremos cuenta que desde hace varias décadas
en Petlalcingo, Puebla,

® En el municipio de Petlalcingo, Puebla, pueden observarse cinco etapas histéricas que
caracterizan al fenémeno de la migracion interna y transnacional [véase Martinez,
2007 y 2010].



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLaLciNGO, PuesLa 255

[...] existen pocas oportunidades de empleo permanente [tanto en la actividad
agricola como en otras actividades econdmicas]. Ademads, a nivel regional el
jornal es bajo. Aunado a esto, la escasez de agua, el deterioro de los recursos
productivos, el retiro del apoyo estatal a los campesinos y los bajos precios
de mercado para los productos agricolas regionales hacen poco redituable la
actividad agricola, la cual se ha replegado en los tltimos afos a un nivel casi
exclusivamente de subsistencia. Esta situacion y los antecedentes histéricos de
la migracién orientan en gran medida la respuesta al por qué las personas salen
a buscar empleo y mejores ingresos econémicos fuera de la comunidad [Nava,
2000:159].

Nava y Marroni [2003] revelan, casi en los mismos términos, que en
este municipio es innegable el deterioro de la actividad agropecuaria de-
bido a la escasez de mano de obra provocada por la emigracion y factores
naturales y econémicos limitativos de la inversién productiva. Asimismo,
concluyen que en las comunidades estudiadas en Petlalcingo (Salitrillo, Te-
pejillo y la cabecera municipal) la emigracion ha tenido efectos contradic-
torios. Por ejemplo,

[...] en el ambiente familiar una sustancial mejora de la calidad de vida y con-
sumo (sobre todo en hogares con migrantes internacionales). En la comuni-
dad, un deterioro de la base econémica y cultural que sustenta la actividad
agropecuaria. El impacto positivo se observa, a corto plazo, relacionado con los
rubros a los que se destinan mayormente las remesas de los migrantes (mejora
de vivienda y consumo familiar). Los efectos negativos son los factores menos
evidentes (deterioro de la produccién agricola y la cultura rural), pero que a
largo plazo pueden resultar determinantes para el futuro de las comunidades
[Nava y Marroni, 2003: 663].

Una vez esbozado el contexto que abraza la zona en estudio, no es di-
ficil deducir que lejos de que tales circunstancias ofrecieran el escenario
mas alentador para que las organizaciones religiosas encontraran con cierta
facilidad a los cargueros que requiere el sistema, éstas tuvieron que adecuar
sus normas comunitarias al contexto de la movilidad espacial y, en con-
secuencia, delegar algunas de las funciones rituales a sus hijos ausentes,
los cuales aprovecharon los intersticios creados por la migracion y las con-
diciones adversas del municipio para convertirse en los nuevos mecenas
de las festividades religiosas, asi como en los principales promotores de la
reconfiguracion de las tradicionales pautas comunitarias.

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

256 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

De hecho, como resultado de su desplazamiento fisico, se conforma-
ria una serie de agrupaciones de migrantes que establecerian relaciones de
paisanaje y dindmicas organizativas en torno a las deidades del Sefior del
Calvario y Santiago Apostol en el Distrito Federal (1943), Puebla (1970),
Veracruz (1980), California (1998), Nueva York y Nueva Jersey (2001), cu-
yas précticas religiosas en torno a sus festividades han contribuido a que
éstas se reproduzcan y tengan continuidad dentro del aparato ritual de su
comunidad y, en consecuencia, se han transformado en una extensién del
sistema de cargos.

Con el advenimiento de las organizaciones de paisanos en la dimensién
religiosa de la cabecera municipal se renovarian aquellos vinculos comuni-
tarios que se hallaban fragmentados por la migracién. Desde luego, no sélo
con las mayordomias antes mencionadas, sino también con otras jerarquias
ceremoniales. Lo significativo, sin embargo, es que muchas de estas insti-
tuciones religiosas también acogerian a los migrantes entre sus filas, ya sea
para incluirlos en sus listas de cargos, asignarles funciones o requerirles su
apoyo para sus gastos festivos.

Esto tuvo como consecuencia nuevos cambios dentro del sistema de
cargos, por ejemplo, que se eliminaran aquellas reglas que demandaban a
los migrantes la forzosa afiliacién a las organizaciones religiosas, el esta-
blecimiento preciso de vinculos con la Iglesia catélica o el nacimiento y la
residencia en la comunidad de origen.

Ahora bien, las transformaciones suscitadas en el sistema de cargos
también estan relacionadas con un conjunto de practicas religiosas que los
comités de migrantes han incorporado en las festividades mas importan-
tes de su comunidad de origen. Ejemplo de este tipo de précticas son los
torneos deportivos, bailes, comidas, quema de fuegos pirotécnicos, misas,
procesiones, peregrinaciones, rituales, ceremonias de cambio de atavios
al santo, ofrendas monetarias para otras jerarquias u organizaciones del
terrufio, donacién de articulos diversos y recursos econémicos para los
nifos, ancianos y personas de bajos recursos, proyectos de construccién o
restauracion de los templos de su comunidad de origen, etcétera.

Ciertamente, el gasto suntuario que las organizaciones de paisanos han
incorporado a la organizacién y performance de las celebraciones religiosas
ha coadyuvado a la revitalizaciéon de muchos de los espacios sagrados y
profanos de la cabecera municipal, asi como al incremento del prestigio so-
cial de los migrantes mas alla de las fronteras. En este sentido, coincidimos
con la “literatura cldsica” sobre el sistema de cargos, la cual resefia como el
gasto monetario, tiempo y esfuerzo invertido por los cargueros en las festi-
vidades y jerarquias religiosas concede una amplia estima, reconocimiento



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 257

y prestigio social a quienes cumplen con su deber comunitario, o bien, con-
tribuye a redefinir la pertenencia local a su comunidad [Wolf, 1981 y 1996;
Nash, 1996; Camara, 1996; Cancian, 1976 y 1996; Aguirre, 1973].

No obstante, comparto con Barabas [2006] la idea de que el sistema de
prestigio de algunas localidades ha tenido que ser adaptado a las condicio-
nes generadas por la migracién. En el caso que nos atafie, llama la atencién
el hecho de que los migrantes petlalcinguenses que han ocupado cargos re-
ligiosos en su comunidad de origen son elegidos, en la mayoria de las oca-
siones, sin considerar las normas tradicionales que dicta la costumbre o los
criterios comunitarios que antes prescribian el ingreso al sistema de cargos.

Por el contrario, desde hace varios afios su nombramiento responde
mas bien a los nuevos valores y expresiones de prestigio que la migracién
y las préacticas de los migrantes han impulsado dentro del sistema de car-
gos, como la capacidad de patrocinar algunos de los eventos sagrados y pro-
fanos de aquellas instituciones de las cuales son miembros o simpatizantes,
o en las que desempefian funciones; la incorporacién de algunas practicas
religiosas en beneficio de otras organizaciones religiosas o celebraciones del
terrufio, o bien, el apoyo material para el desarrollo de ciertas obras ptiblicas
en favor de los templos y deidades de su comunidad.

Aunque las practicas religiosas de los migrantes han repercutido de dis-
tintas formas en las estructuras festivas de Petlalcingo, en este momento sélo
mencionaré que sus acciones promovieron la creacion de espacios favorables
para reanudar los vinculos con su comunidad de origen, negociar la mem-
bresia comunitaria y conquistar ciertos derechos ciudadanos que les habian
sido negados por su condicién migratoria. De mas estd decir que para esta
labor fue ineludible la reestructuracion de aquellas pautas tradicionales que
anteriormente habian constrefiido su ingreso al sistema de cargos.

Como resultado del éxito que alcanzaron las précticas religiosas de los
comités migrantes, otras jerarquias religiosas se darian a la tarea de modi-
ficar aquellas prescripciones comunitarias que limitaban tanto la participa-
cién de los migrantes en el &mbito religioso como en el sistema de cargos
con el fin de sortear la escasez de candidatos a ocupar los cargos ceremo-
niales y la disminucién de los ingresos para el ejercicio de sus funciones
sagradas.

A propésito de la flexibilizacién de los criterios tradicionales dentro del
sistema de cargos, Salvador Barragén, petlalcinguense radicado en Santa
Ana California, comenta lo siguiente:

Desde que me vine para los Estados Unidos siempre me ha gustado participar
con las mayordomias y hermandades del pueblo [...] pero antes de la llegada

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

258 Luis JEsus MARTINEZ GOMEZ

de los comités de paisanos era muy dificil que te dejaran participar si vivias
fuera de Petlalcingo [...] después, con la llegada de las colonias de paisanos las
cosas cambiaron, pues ellos comenzaron a pagar las misas, los cuetes, las fies-
tas, las flores, las obras para las iglesias del Sefor del Calvario y otras cosas mas
[...] Después de esto otras mayordomias y hermandades comenzaron a darse
cuenta de que los migrantes éramos todavia importantes, que hacfamos falta,
que aunque estuviéramos fuera podiamos hacernos cargo de muchas cosas del
pueblo, como pagar las fiestas, apoyar a las mayordomias y hasta ser mayordo-
mos [...] todo esto fue lo que ayudé a que las cosas cambiaran; y por eso ahora,
pues es mas fécil ser diputado, mayordomo o ser parte de las hermandades.”
Antes de que los comités llegaran [las instituciones religiosas] te pedian que es-
tuvieras en el pueblo por afios, o que fueras ntimero de las mayordomias o que
te casaras por la iglesia [...] Pero desde de que los comités llegaron comenzaron
a verse los cambios [...] entonces ya fue mas facil, pues ya no tenias que cumplir
con sus condiciones. Gracias a los cambios que trajeron los paisanos en el 2005
pude ser mayordomo de la Virgen de Juquilita [...] de esta mayordomia soy
miembro desde hace varios afos [...] cuando me tocé cumplir con el cargo, me
fui como un mes antes al pueblo para poder estar presente en las reuniones de la
mayordomia y en la fiesta [...] De la Guadalupita también soy nimero desde el
2007, y este ailo mayordomo, pero mi familia sera quien se haga cargo de todo,
pues yo no puedo regresar por ahora, pues atin no tengo papeles [...] Ademas,
debo juntar todo el dinero que se necesita para los gastos de la fiesta [...] En las
dos ocasiones yo platiqué con los niimeros de las mayordomias, les dije que
queria ser mayordomo, ellos me dijeron que si, ya no me pusieron tantas condi-
ciones, rapido aceptaron, pues no habia muchas personas que quisieran tomar
la mayordomia o hacerse cargo de las fiestas de las virgencitas. Y asi fue, ya sélo
nos pusimos de acuerdo con la fecha en que me tocarian las fiestas y el dinero
que tenia que enviarles. [Entrevista realizada el 14 de septiembre de 2009 en
Santa Ana, California.]

Si, como lo manifiesta Salvador Barragan, se sostiene la necesaria afi-
liacién con las organizaciones religiosas, entonces el establecimiento de
vinculos con la Iglesia catdlica y la obligada residencia y nacimiento en
la comunidad de origen ya no son disposiciones imperiosas para cumplir
alguna funcién religiosa dentro del sistema de cargos, por el contrario,

7 Es interesante notar que los miembros de las mayordomias son reconocidos dentro
y fuera de su comunidad de origen como niimeros, diputados o cofrades. Por su
parte, los integrantes de las hermandades suelen ser nombrados con el apelativo de
hermanos.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLaLciNGO, PuesLa 259

éstas se han transformado en un canon contingente del cual los migrantes
pueden ser eximidos bajo acuerdo previo con los responsables de las insti-
tuciones religiosas del terrufio.

De hecho, los migrantes que aspiran a desempefar el cargo de mayor-
domo, o bien los representantes de las hermandades, tienen la oportunidad
de negociar constantemente sus obligaciones rituales con las organizaciones
religiosas y, ademads, optar por cualquiera de las siguientes alternativas: su
arraigo temporal en la comunidad durante el desempefio de sus oficios,
su retorno constante o la designacién de un representante que asuma la
responsabilidad de sus funciones durante su ausencia. En este caso son los
familiares o consorte del migrante los que generalmente cumplen con sus
compromisos dentro del sistema de cargos.

Los migrantes de segunda generacion también son considerados por
algunas jerarquias religiosas como posibles candidatos a ocupar cargos
dentro de las mayordomias o hermandades. No obstante, en ciertas oca-
siones las organizaciones acostumbran requerirles que antes de ejercer sus
oficios cumplan cuando menos por un afio con las obligaciones que tienen
asignadas los demds miembros de las jerarquias ceremoniales. En realidad
esta prescripcién ya no constituye una doxa comunitaria, pues existe la con-
tingencia de evitar tales disposiciones a través de una serie de convenios
que frecuentemente sostienen los migrantes con los representantes de las
organizaciones ceremoniales.

Cabe destacar que las practicas religiosas de los migrantes también han
abierto algunos espacios en donde las mujeres han logrado alcanzar el re-
conocimiento necesario para desempenar ciertos cargos dentro de las jerar-
quias rituales. Pese a estas modificaciones, a las mujeres solo se les reconoce
como miembros de las mayordomias y hermandades, o se les asignan fun-
ciones religiosas a partir del nombramiento y lugar que ocupa su consorte u
otro familiar masculino dentro de estas organizaciones. Desde luego existen
excepciones en pequefias y no tan importantes mayordomias. Si bien esto
sucede, las cargueras cuentan en la mayoria de las ocasiones con el respaldo
de los miembros masculinos de las agrupaciones religiosas a las que perte-
necen.

Por otro lado, es preciso mencionar que pautas normativas como el ser
honrado, responsable, tener una forma honesta de vivir, manifestar devo-
cién a las deidades religiosas, poseer una actitud de servicio y ser sociable
tampoco representan disposiciones comunitarias que constrifian la partici-
pacion de los paisanos dentro del aparato ritual de Petlalcingo.

Al contrario de lo que pudiera pensarse, dichos criterios no sélo se
han adaptado para que respondan a las necesidades de las institucio-

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

260 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

nes religiosas y las organizaciones migrantes, también se han extendido
y adaptado a las sociedades de destino de los petlalcinguenses. De tal
suerte que los migrantes tienen, durante el desarrollo de sus précticas re-
ligiosas dentro del sistema de cargos, la oportunidad de manifestar publi-
camente su probidad, compromiso y fervor hacia las imédgenes religiosas,
asi como su afabilidad para con el terrufio. Si esto no fuera suficiente, los
comités recurren a tales preceptos comunitarios para recaudar recursos
monetarios entre los petlalcinguenses que viven en distintas locaciones
entre México y Estados Unidos.

Asi, por ejemplo, Magdaleno Rivera, representante del comité de pai-
sanos en California, expone a los ancianos de su comunidad lo siguiente:

Este afio hubo un problema en la economia a nivel mundial. Por esa situacién
los comités [de California y Nueva York] acordaron hacer un recorte de [los
recursos econémicos y, por ende, de las listas de las personas de la tercera
edad y de los nifios a quienes apoyamos [...] no es cosa nuestra, es cosa de la
situacién econémica que se estd viviendo y se estd notando, pero, esperemos
en Dios [...] que a nuestros paisanos, alld donde se encuentren, no les falte el
trabajo, la salud, y que para el ano que viene, si Dios quiere, nos dé mas y po-
damos aportar mas. Bueno, pues, ahorita se va dar el reparto de sus donativos
a las personas que estan en la lista, a las que les llevaron su invitacién. Pero,
antes que eso hay que agradecerle a nuestro Senor del Calvario, es el que nos
da todo, Dios el que nos da todo [...] las gracias hay que darselas a Diosito [...]
nosotros s6lo somos sus intermediarios. Yo quiero pedirles un aplauso a mis
paisanos que radican en la Unién Americana para que ellos se sientan bien
contentos y orgullosos de su gente.?

En el mismo tenor, Pablo Rivera, petlalcinguense radicado en el Distrito
Federal, aprovecha el programa de actividades de los migrantes de la Unién
Americana para predicar entre las personas de la tercera edad de su comuni-
dad el siguiente sermon:

Queremos que sepan que para nosotros ustedes son especiales. Son especiales
porque dia a dia nosotros tenemos que aprender algo de ustedes. Hace un
rato escuchdbamos las palabras de mi hermano sobre la economia, la cual en
todos lados esta muy baja, pero a los hijos de Dios jamas les faltara nada. A

8 Discurso de apertura del programa de entrega de recursos econémicos a los ancianos
de Petlalcingo, Puebla. Archivo filmico, grabado durante las festividades del Sefior del
Calvario, abril de 2009.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 261

los hijos de Dios siempre los cubrira su amor y su bendicién. Es por eso que
nosotros estamos seguros y confiados en que la bendicién seguira fluyendo
en todos los hijos y familiares de ustedes, estén donde estén, en cualquier
parte de Estados Unidos y en otras partes del mundo. Ellos estardn bajo la
cobertura de Dios [...] Hay algo bien importante que en esta mafana quiero
decirles, la siembra y la cosecha. Ustedes estdn aqui y es un honor servirles
[...] Hace un momento le decia a mi hermano que cuando vefa las mesas
llenas y a todos ellos sirviendo, yo recordaba un pasaje biblico, donde dice
que los didconos servian las mesas, donde personas que estaban allegadas a
Dios no iban a ser servidos, sino iban a servir a la gente, y ustedes hoy fueron
servidos por gente que verdaderamente tiene un corazén de servicio. Hoy
quiero darle gracias a Dios por cada uno de ustedes. En muchos lugares los
ancianos son desechados, pero aqui nos damos cuenta que ustedes estdan en un
lugar especial, en el corazén de todo el pueblo, en el corazén de Petlalcingo.
Pero también queremos darle gracias a Dios por todo lo que estd haciendo en
este lugar. Desde aqui queremos bendecir el fruto del trabajo de cada una de las
personas que nos han apoyado. Como ustedes saben, no nada més personas de
aqui de Petlalcingo estdn apoyando, sino son personas incluso de otros paises,
personas de aqui mismo, del pueblo, han estado apoyando. Por eso yo quiero
darle gracias a Dios por la vida de cada uno de ustedes, y gracias a Dios por
la vida de cada uno de los que han puesto un granito de arena, desde un poco
de tiempo, hasta lo mejor de su economia para servirles a ustedes [...] Vamos
a cerrar nuestros o0jos [...] y vamos a decirle a Dios “gracias porque me has
puesto en un lugar privilegiado, me has puesto en un pueblo en el cual veo que
aun hay amor hacia nosotros, Sefior, yo te pido que en esta mafiana ti puedas
bendecir el fruto del trabajo de cada uno de mis hermanos que estan trabajando
lejos de su patria, muchos han dejado alli la vida, muchos no han podido regre-
sar, aun por ellos, Sefior, yo te pido que los tengas en tu presencia, porque pocas
veces nos acordamos de los que se van y no regresan. Hoy te damos gracias
porque entregaron la vida, hoy te damos gracias por aquellos que no estan con
nosotros. Hoy te damos gracias porque siempre vivirdn en nuestros corazones,
siempre estaran con nosotros, en esencia, porque en presencia sabemos que
estardn contigo, Dios. Gracias por los que atin viven y siguen luchando dia con
dia, enfrentandose a tantos problemas, pero que se han mantenido firmes por
amor a su pueblo, por amor a sus padres, por amor a su familia [...].?

? Pablo Rivera funge como pastor de una iglesia cristiana en el Distrito Federal. No obs-
tante, a peticién de los paisanos que radican en Nueva York, ha colaborado en varias
ocasiones con el desarrollo del programa de actividades del comité del norte durante
las festividades del Senor del Calvario [archivo filmico, abril de 2009].

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

262 Luis JEsus MARTINEZ GOMEZ

Aungque el ingreso de los comités migrantes ha influido en la flexibiliza-
cién de las representaciones tradicionales y formas concretas de prescribir
el acceso a las principales jerarquias religiosas de Petlalcingo, este proceso
no ha estado exento de algunas dificultades o conflictos comunitarios. De
una u otra manera en cada ciclo festivo es posible observar el surgimiento
de distintas clases de rivalidades o desacuerdos entre los migrantes, las ins-
tituciones religiosas, los no migrantes e incluso el sacerdote de la cabecera,
durante la organizacién de los principales espacios rituales, la designacion
de las jerarquias religiosas o la eleccién de los proyectos a realizar en los
templos o con las deidades de su comunidad.

LA RECONFIGURACION DE LOS METODOS DE NOMBRAMIENTO DE LAS AUTORIDADES
RELIGIOSAS

Después de habernos asomado al proceso de reestructuraciéon de los cri-
terios tradicionales, lo que sigue es advertir que este dispositivo de pres-
cripciones comunitarias estd profundamente relacionado con los métodos
de nombramiento de los oficios rituales de la cabecera municipal, cuya
estructura también ha sufrido una serie de modificaciones frente a las
dindmicas migratorias de la mixteca poblana. No obstante, es claro que
tales métodos atn constituyen los principales mecanismos para designar
a las jerarquias rituales de esta localidad. Por lo tanto, conviene explorar
algunas de las continuidades o rupturas que se han suscitado en su inte-
rior durante los tdltimos afios.

El primero de estos dispositivos puede ser definido como el método de
votacién por mayoria representativa, ya que los integrantes de la mayordomia
en turno y la poblacién en general eligen a las autoridades religiosas de cier-
tas instituciones religiosas mediante asambleas comunitarias supervisadas
por el parroco de la comunidad. Conviene aclarar que este tipo de comicios
son efectuados en el templo de Santiago Apdstol y que el vencedor es el as-
pirante que registra el mayor niimero de manos levantadas.

Este mecanismo de nombramiento fue establecido formalmente a prin-
cipios de los afios noventa s6lo para seleccionar al mayordomo del Sefior
del Calvario. Hasta donde tenemos conocimiento, antes de eso el carguero
en cuestion se designaba mediante el acuerdo previo de algunas familias
del centro de la cabecera con el sacerdote del municipio. Se realizaba un
simulacro de proceso electoral, ya que era el clérigo quien recibia el voto
de los petlalcinguenses durante la confesién, lo que convertia al voto en un
secreto de confesion y, por lo tanto, era imposible que nadie ademas del pa-



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLaLciNGO, PuesLa 263

rroco pudiera contar los votos. En consecuencia, esta autoridad eclesidstica
registraba los sufragios de los electores segtin su criterio personal y respon-
diendo al pacto antes concertado.

Frente a este sospechoso dispositivo de elecciéon popular, los comités
migrantes de Puebla, el Distrito Federal y algunos habitantes de los barrios
de la cabecera municipal conformaron un frente comun para cuestionar el
procedimiento empleado para elegir a las autoridades religiosas de esta
mayordomia, logrando establecer, después de varios afios de lucha, un pro-
ceso de votacion mas democratico (votacion por manos levantadas) que el
anteriormente instituido, el cual todavia persiste en Petlalcingo.'

La modificacién de este método de nombramiento representa uno de
los principales cambios que los comités migrantes y otros sectores de la
comunidad han impulsado en el sistema de cargos. De hecho, su injerencia
y précticas religiosas contribuyeron a que la Iglesia catélica y el grupo de
las familias con mayores recursos perdieran por completo el control econé-
mico, politico y ritual de esta institucion religiosa.

Actualmente el desarrollo de todos los eventos festivos y el nombra-
miento del carguero son conducidos por aquellos sectores de la comunidad
que antes eran marginados o excluidos de esta mayordomia, entre ellos los
habitantes del barrio de La Purisima, los integrantes de la Sociedad de Bie-
nes Comunales, los migrantes en general y las autoridades religiosas de la
Sociedad Catdlica."

Como efecto de los cambios que las organizaciones de paisanos y otros
sectores de Petlalcingo incorporaron al sistema de cargos, se produjeron
otros cambios en la mayordomia antes citada. Asi, por ejemplo, nuevas
hermandades y organizaciones religiosas provenientes de las rancherias,

19 Coincido con el sefialamiento de Castro [2009: 253] de que la democracia es un con-
cepto dificil de definir en el contexto de los usos y costumbres de las comunidades
mixtecas, ya que no parte de la existencia de un sistema politico que permite el fun-
cionamiento del Estado. Por el contrario, su acepcion alude a la democracia entendida
como una forma de convivencia y organizacion social igualitaria que busca relaciones
menos desiguales entre las personas de la comunidad; relaciones sustentadas en el
gobierno de las mayorias.

! En el periodo de 1993 a 2002 tres migrantes (dos residentes en el Distrito Federal y el
tercero en Tehuacan, Puebla) fueron elegidos como responsables de la mayordomia
del Senor del Calvario. Huelga decir que estos migrantes tuvieron que retornar a radi-
car a su comunidad de origen, pues esta mayordomia constituye la tinica institucion
religiosa en la cual no opera el mecanismo de suplencia fisica del carguero. Por el
contrario, uno de los requisitos que la comunidad antepone como obligatorio es que
el carguero viva temporal o permanentemente en la comunidad de origen durante el
ejercicio de sus funciones rituales.

Cuicuilco nuimero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

264 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

juntas auxiliares y otras localidades del municipio —incluso fordneas— se
integraron al desarrollo de sus festividades. Atin més, el padrén de sus cola-
boradores incrementé su ntimero (en su mayoria con personas oriundas del
barrio la Purisima). Finalmente, las limosnas, donaciones y recursos que se
recaudaban para el ciclo ceremonial aumentaron de manera considerable.

Asimismo, fue instituido un informe anual de labores a fin de que los
mayordomos comunicaran de manera escrita y ptblica los ingresos y egre-
sos de sus actividades, y los integrantes de otras cofradias, por ejemplo,
los de la Sociedad Catélica, pasaron a formar parte de la estructura de esta
jerarquia ceremonial; ademas, las relaciones de paisanaje y vinculos comu-
nitarios entre las autoridades de la mayordomia, los comités de paisanos y
el Ayuntamiento Municipal se vieron mas fortalecidas que nunca y, en con-
secuencia, se cre6 un puente de comunicacién translocal entre los migran-
tes, los no migrantes y las instituciones politicas de la cabecera municipal.

El segundo procedimiento de eleccién de las autoridades religiosas
es el de votacion al azar o por “decision divina”, un mecanismo comunitario
mediante el cual los miembros de las cofradias y habitantes que acuden
al ritual de la labranza de la cera emiten sus sufragios, de manera oral o
escrita, a los representantes de las mayordomias, al tiempo que depositan
su donativo monetario o en especie.’? Conviene aclarar que los asistentes
desconocen los nombres de las personas que aspiran a ocupar el cargo de
mayordomo, esto se debe a que en vez de utilizar su nombre para iden-
tificarse, los candidatos emplean un valor numérico que les es asignado
previamente y por alguno de los cuales se debe votar.

De esta manera, el ciudadano que resulte electo mayordomo serd aquel
que acumule mas sufragios durante el proceso ritual. Los petlalcinguenses
consideran que por medio de este dispositivo el Santo puede determinar
quién serd el administrador de sus recursos, asi como el responsable de las
practicas religiosas que dicta la costumbre. Una variante de este mecanis-

12 La labranza de la cera constituye un ritual que generalmente es realizado en la casa
del mayordomo en turno varios dias antes de las festividades de los santos (de 15 a 30
dias). Su propésito central responde a la manufactura de las ceras que se emplearan
durante las procesiones y funciones ceremoniales, asi como a la recaudacion de recur-
sos econdémicos para el sufragio de las celebraciones religiosas. Cabe sefalar que la
invitacién es publica. Sin embargo, los asistentes tienen el deber de votar por alguno
de los postulantes a ocupar el oficio de mayordomo, esto mientras depositan su dona-
tivo monetario o en especie (cera de abeja o parafina) en las urnas de las mayordomias.
En reciprocidad reciben mole, frijoles, agua de sabor o cerveza que pueden degustar
durante el proceso ritual o llevarse a su casa.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 265

mo es utilizar listones de colores en vez de niimeros naturales y consecuti-
vos para realizar un procedimiento similar al anterior.

Algunas de las mayordomias que utilizan este método de seleccién
acostumbran incorporar a los migrantes a los procesos de votacién men-
cionados. Por consiguiente, éstos forman parte del listado de ciudadanos
a contender por los cargos religiosos. En el caso de que un migrante fuera
electo mayordomo a través de este dispositivo, los miembros de la mayor-
domia en turno tendrian la obligacién de notificarle los resultados de las
votaciones, ya sea directamente a él o por medio de sus familiares.

La razén por la que se incluye a los migrantes en las listas de cargos es
que “son quienes mds siguen las costumbres del pueblo”, “hacen todos los
gastos que mandan los santos” y “engrandecen a las fiestas”.

El tercer método de nombramiento es el proceso de votacién con conoci-
miento de los candidatos. Formalmente este mecanismo funciona igual que el
ya citado. Sin embargo, en este caso si se conoce el nombre de los aspiran-
tes, por lo que los petlalcinguenses votan explicitamente por alguno de los
aspirantes a ocupar las jerarquias rituales.

El siguiente mecanismo puede conceptualizarse como el método de vo-
tacion gremial por asamblea, ya que corresponde so6lo a los diputados de cada
una de las mayordomias designar a sus autoridades y delegar funciones
entre sus niimeros. Para ello las organizaciones convocan a sus miembros
a participar en las asambleas comunitarias en donde se discutiran las pro-
puestas presentadas, los candidatos existentes y las opiniones de los cofra-
des, asi como todos aquellos pormenores que surjan durante el proceso de
nombramiento de sus jerarquias.

Llama la atencién que los cargos que son asignados a través de este
dispositivo rara vez son rechazados por los integrantes de las mayordo-
mias. En caso contrario, las organizaciones pueden valerse de ciertos dis-
positivos persuasivos para que sus adeptos profesen sus responsabilidades.
Ante este hecho los diputados tienen la opcién de reconsiderar su decision,
rehusar nuevamente su nombramiento o negociar sus cargas rituales para
afios subsiguientes. Si por alguna razén el cargo de mayordomo quedara
sin ocupante, los miembros de las cofradias en su conjunto tendrian la obli-
gacioén de cumplir con todas las erogaciones y celebraciones que conlleve el
ciclo festivo de las deidades bajo su custodia.

A juzgar por nuestros registros etnograficos, buena parte de los mi-
grantes que han desempenado el cargo de mayordomos han sido desig-
nados a través de este instrumento electivo. Sin embargo, es posible que
antes de ocupar alguno de los oficios, las cofradias requieran que los mi-
grantes hayan participado previamente —en ocasiones por varios anos—

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

266 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

como diputados de las mismas. No obstante, como hemos sefialado en
renglones precedentes, las dindmicas migratorias de la zona en estudio han
sentado las bases para negociar esta clase de prescripciones comunitarias.

El dltimo de los mecanismos para elegir a los cargueros de las deidades
es haber hecho una promesa o por su devocion. Advierta que en este caso
tanto los integrantes de las mayordomias como aquellos que no pertene-
cen a las mismas asumen por decision personal, y previo acuerdo con los
diputados de las cofradias, el desempeiio de alguna de las jerarquias reli-
giosas. Hasta donde he podido investigar, las motivaciones para asumir
el ejercicio de esta clase de compromisos van desde la fe en la imagen, el
agradecimiento por un milagro concedido, la resolucién de un problema
personal o familiar, la esperanza de recibir la proteccion de las deidades, la
satisfaccién de alguna necesidad prioritaria (salud, trabajo, sustento, dine-
ro, etc.) hasta el deseo de agradar a la imagen o bien el temor de perder su
resguardo.

Los acuerdos de los migrantes con los diputados de las cofradias pue-
den incluir el permiso para ocupar algiin escalafén aunque no pertenez-
can a ellas, y al término de sus funciones incluso la invitacion a volverse
miembros.

LA FLEXIBILIZACION DEL EJERCICIO DE LOS CARGOS RELIGIOSOS

Otra de las modificaciones que los migrantes han alentado dentro de la or-
ganizacién comunitaria para el ceremonial de Petlalcingo atafe al ejercicio
de los cargos religiosos. En efecto, en el pasado los ciudadanos elegidos
como representantes de las jerarquias rituales se comprometian a radicar
en el terrufio durante el ejercicio de sus oficios antes de incorporarse en la
dimension religiosa de su comunidad.” No obstante, estas ordenanzas co-
munitarias han tenido que redefinirse frente a la ausencia de mixtecos que

13 En la cabecera municipal de Petlalcingo el tiempo de duracién de los oficios religiosos
dentro de las mayordomias corresponde a un afio (o ciclo festivo). No obstante, es pre-
ciso aclarar que el cargo de mayordomo del Sefior del Calvario constituye la excepcion
a la regla, pues la duracion de sus funciones es por tres afios (o ciclos festivos). Por el
contrario, el periodo de cumplimiento de los oficios rituales de las hermandades no pue-
de generalizarse, ya que un individuo puede estar bajo la custodia de las deidades de
manera indefinida. Ademas, sus integrantes son quienes negocian o cabildean el tiempo
de duracién de sus responsabilidades. Sin embargo, algunas de ellas estipulan que el
ciudadano debera ejercer los cargos religiosos que las hermandades le hayan asignado
un tiempo minimo de un afio.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 267

pudieran ocupar los oficios religiosos o frente a la carencia de los recursos
materiales necesarios para lograr perpetuar el orden ceremonial.

Para sortear los inconvenientes presentados, muchas de las mayordo-
mias y hermandades del terrufio iniciaron la reestructuracién de aquellas
normas que impedian incluir a los migrantes en sus listas de cargos reli-
giosos, o bien, recurrir a otras fuentes de ingreso para el financiamiento de
las celebraciones de los santos y virgenes del pueblo. Como parte de este
proceso tanto los migrantes como las instituciones religiosas han concreta-
do una serie de convenios para negociar aquellas reglas que antes habian
impedido que sus hijos ausentes ejercieran los oficios rituales.

Asi, por ejemplo, las agrupaciones religiosas del terrufio suelen acor-
dar con los migrantes que tienen asignadas funciones religiosas darles la
oportunidad de que asignen a uno o mas representantes para que cumplan
con sus cargas ceremoniales, las cuales por lo general son transferidas a
sus progenitores o consorte, no asi los gastos que implica el desarrollo de sus
cargas ceremoniales.

En el mismo tenor ambas partes han concertado que los migrantes sin
funciones religiosas, pero con filiaciones institucionales, tendran la obli-
gacion de enviar sus aportaciones monetarias o en especie antes de las
festividades de las deidades, lo cual sucede generalmente a través de sus
familiares, quienes también acostumbran hacerse cargo de las tareas que
tienen asignadas los integrantes de las jerarquias ceremoniales.

LA REESTRUCTURACION DE LOS MECANISMOS DE PATRONAZGO ECONOMICO
Por centenares de afios el patronazgo econémico del ciclo festivo de Petlal-

cingo fue considerado una labor exclusiva de los cargueros de los santos'*
y los miembros de las instituciones religiosas,'” ademas del principal meca-

4 Los mayordomos y responsables de las hermandades est4n obligados a auspiciar to-
dos los eventos rituales, insumos y servicios que forman parte de la celebracion de las
festividades de las deidades que se encuentran bajo su custodia. Por ejemplo, labran-
zas y ofrendas de cera, novenarios, visperas, misas, comidas, procesiones, bandas de
musica, flores para los altares, fuegos pirotécnicos, atavios para los santos, etcétera.

15 Los integrantes de las mayordomfas y hermandades también tienen el compromiso
comunitario de aportar recursos monetarios o en especie (chile, tomate, manteca, acei-
te, sal, maiz, frijol, etc.) para sufragar algunos de los gastos que conllevan las festi-
vidades de los santos o virgenes del terrufio. Es importante aclarar que cada una de
las instituciones religiosas determina los montos que cada integrante debe otorgar en
cada ciclo ceremonial.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

268 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

nismo de recaudacién de recursos para sostener el orden ceremonial de la
cabecera municipal.

Pese al rol histérico que este dispositivo ha desempefiado en el sis-
tema de cargos, se tuvieron que adoptar otras formas de auspicio comu-
nitario para sortear los efectos de la migracion (interna e internacional),
como el deterioro de la actividad agropecuaria y la permanente escasez
de fuentes de empleos que existe en Petlalcingo. Efectivamente, ante la in-
certidumbre de costear los espacios festivos y otras obligaciones rituales,
algunas mayordomias y hermandades buscaron nuevas formas de finan-
ciamiento que les permitieran preservar el orden ceremonial. Y en este
contexto, la opcién més cercana o viable para resolver sus necesidades fue
el apoyo material de los migrantes, por lo que se crearon los espacios pre-
cisos para que los ausentes negociaran en cada ciclo festivo su membresia
comunitaria mediante sus practicas religiosas.

En este sentido es significativo que las aportaciones de los paisanos no
solo resolvieron algunas de las preocupaciones econémicas de las institu-
ciones religiosas, sino que también coadyuvaron a revitalizar muchas de las
festividades de la cabecera municipal. Sus remesas fueron usadas para su-
fragar un conjunto de actividades que habian perdido cierta presencia en el
sistema de cargos (ceremonias, procesiones, fuegos pirotécnicos, cambio de
atavios de las deidades, bandas de mdsica, etc.), o bien, para impulsar otras
précticas religiosas que antes no formaban parte de las festividades. Por
ejemplo la danza de los tecuanes, los convivios para fomentar las relaciones
comunitarias (entre migrantes y no migrantes), la asistencia econémica o en
especie para los sectores mas vulnerables de la comunidad, la organizacién
de concursos, eventos deportivos y servicios religiosos (algunos de ellos
dirigidos a los migrantes), etcétera.

Con la incursién de los migrantes en el espacio ritual de su comuni-
dad fueron establecidas las bases para la diversificacion de las ancestrales
formas de recaudacién de recursos dentro del sistema de cargos, asi como
la reestructuracion del tradicional dispositivo del patronazgo econémico
de algunas celebraciones religiosas. De esta manera, las aportaciones de
los migrantes se convirtieron en una de las principales fuentes de ingresos
para sostener el ciclo festivo de varias jerarquias religiosas, como la del
Senor del Calvario, la de Santiago Apodstol, la de la Virgen de Guadalupe,
el Aniversario del Templo del Sefior del Calvario, de la Virgen de Juquilita,
de la Purisima Concepcién, de la Virgen del Carmen, del Santo Nifo de
Atocha, etcétera.

Pese a ello, no debemos perder de vista que los cambios en la institu-
cién del patronazgo religioso llevaron a que el sistema dependa de recursos



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 269

provenientes del exterior. Es imposible dejar de reconocer esta dependen-
cia, pero por el momento sélo mencionaré que las remesas de los mixtecos
poblanos trastocaron de distintas maneras a la organizacién comunitaria
para el ceremonial de Petlalcingo.

Aunque en un principio las remesas de los migrantes se dirigian a las
agrupaciones y festividades mas importantes de la cabecera municipal, en
el presente buena parte de los gastos rituales de las mayordomias y her-
mandades de la cabecera municipal son costeados por los migrantes que
pertenecen a las mismas, por los comités de paisanos o por los hijos ausen-
tes que, a solicitud de sus familiares, vecinos o amigos, extienden su apoyo
para que éstos logren cumplir con sus obligaciones rituales.

En este sentido coincidimos con Padilla [2000: 58] en cuanto a que los
cargos o deberes religiosos involucran a quienes pertenecen a sus redes de
parentesco consanguineo y ritual. Consecuentemente, esta clase de respon-
sabilidades se relacionan “por una parte, con el culto y con la institucion de
los cargos en su conjunto, y por otra, con los grupos de parentesco”.

LA REFUNCIONALIZACION DE LAS FORMAS DE PATROCINIO DE LOS PROYECTOS RELIGIOSOS

Como reseié en parrafos anteriores, la organizacién, patrocinio y perfor-
mance de las celebraciones de los santos o virgenes de Petlalcingo consti-
tuyen algunas de las principales funciones que las jerarquias ceremoniales
profesan dentro del sistema de cargos. Estas son funciones relevantes para
el orden ceremonial, pero no hay que perder de vista que las practicas que
estos mixtecos poblanos llevan a cabo para la construccién, restauracién o
mantenimiento de los espacios religiosos y las deidades de su comunidad
no son menos importantes.

No hay duda de que buena parte del desarrollo de estas cargas comu-
nitarias se originan en las necesidades materiales de los recintos o las ima-
genes sagradas, las peticiones de sus feligreses o las sugerencias que emiten
las autoridades y miembros de las agrupaciones religiosas.

Formalmente, para responder a sus demandas las instituciones ceremo-
niales convocan a la comunidad en general a formar parte de las asambleas
comunitarias en las cuales se discutirdn todas aquellas obras que se considere
prioritario desarrollar en beneficio de los espacios rituales; por ejemplo, el
pintado o reparacion de los templos, el retoque del dorado de los santuarios,
la restauracion de las imégenes religiosas, la edificacion de capillas, velato-
rios o inmuebles para el servicio de las cofradias, la pavimentacién de las

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

270 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

calles aledafas a las iglesias y sus atrios, la compra de terrenos para las acti-
vidades de las mayordomias, etcétera.

Alo largo de la historia el costo de esta clase de proyectos descansé en
los hombros de los representantes de las jerarquias ceremoniales, sus agre-
miados, feligreses y devotos de las imagenes que radican en los distintos
barrios de la cabecera, juntas auxiliares, rancherias y otras localidades del
municipio. Sin embargo, no es de sorprender que en las tltimas décadas,
frente a las condiciones histdricas y socioeconémicas del municipio, la esca-
sez de oportunidades de empleo y el éxodo masivo de los petlalcinguenses
a distintas geografias entre México y Estados Unidos, fuera preciso buscar
otras formas de patronazgo.

Es claro que en el desarrollo de estos procesos los comités de paisanos
encontraron el contexto preciso para renovar los vinculos con su comuni-
dad, ya sea a través de sus practicas religiosas dentro del orden ceremonial
o el patrocinio de algunas obras en favor de los templos y deidades del
terrufo. Ciertamente, su capacidad econémica para socorrer a las jerar-
quias con sus cargas comunitarias ha sido uno de los factores que mas han
contribuido a la flexibilizacién de los tradicionales dispositivos de auspicio
de los proyectos religiosos, asi como a la negociaciéon permanente de su
membresia comunitaria.

A decir verdad, muchas de las mayordomias y hermandades de Petlal-
cingo han solicitado el apoyo de los migrantes y sus comités para rehabili-
tar sus iglesias o capillas, pavimentar los atrios y las calles aledafias a estos
inmuebles, restaurar a los santos o virgenes del pueblo, pintar o reparar los
templos, o bien, como en el caso de la mayordomia del Sefior del Calvario,
para adquirir un terreno en el cual edificar la casa de esta jerarquia, espacio
en el que se llevan a cabo algunas de las actividades mas importantes du-
rante su ciclo festivo, como el ritual de la labranza de cera, el recibimiento
de las hermandades foraneas, el hospedaje de los peregrinos y la prepara-
cién, distribuciéon y consumo de los alimentos durante sus festividades.'

16 El comité de paisanos del Distrito Federal y la Ciudad de Puebla son las organizacio-
nes de migrantes que regularmente han contribuido con el desarrollo de obras pu-
blicas en beneficio de las iglesias y capillas de la cabecera municipal. Sin embargo,
a tltimas fechas los paisanos de Estados Unidos han comenzado a enviar recursos
para contribuir con ciertos proyectos de la mayordomia del Sefior del Calvario, por
ejemplo, la reparacién del templo. Por otro lado, es importante mencionar que de ma-
nera individual los migrantes radicados dentro y fuera de México también envian sus
remesas para las obras religiosas que ellos consideren relevantes para su comunidad.



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 271

Conviene subrayar que, si bien los tradicionales dispositivos de patro-
nazgo aun son indispensables para el desarrollo de los proyectos religiosos
de Petlalcingo, con el advenimiento de los comités de migrantes se adop-
taron otras formas de asistencia econémica en el sistema de cargos. De he-
cho, a medida que las jerarquias ceremoniales incluyeron las remesas de
los migrantes como parte de sus fuentes de ingreso, éstas se transformaron
en una “estrategia adaptativa” que no sélo ha permitido sustentar el gasto
ritual y las obras comunitarias, sino también la reproduccién y continuidad
del orden ceremonial.

Sea como fuere, lo cierto es que los petlalcinguenses han tenido que
adaptarse a las nuevas dindmicas que ha traido consigo la migracién inter-
na e internacional. Para ello ha sido necesario reconfigurar los dispositivos
de patronazgo comunitario, un proceso que ha generado la sumisiéon del
sistema a fuentes externas de patrocinio, lo cual suponemos podria en un
futuro impulsar la total refuncionalizacion de las dindmicas de auspicio del
orden ceremonial y la organizacién de los proyectos a desarrollar en las co-
munidades de origen de los migrantes y, por ende, reorientar el centro del
poder religioso hacia otras geografias. Esta premisa se sustenta en el hecho
de que en los tltimos decenios las principales mayordomias del terruio han
requerido el apoyo material de las organizaciones de paisanos para la ejecu-
cién de sus proyectos comunitarios, o bien, han modificado sus propuestas
frente a las recomendaciones del comité del Distrito Federal.

Por si esto no fuera suficiente, esta organizacién también ha influido
en la designacion de los candidatos a ocupar las principales jerarquias de
la mayordomia del Sefior del Calvario y ha ocupado las posiciones mas
significativas durante la realizacién de sus celebraciones. Por otro lado,
hemos observado que los mayordomos de esta institucion han recurrido
en innumerables ocasiones a los representantes de dicho comité para la
organizacién de su ciclo festivo, aunque hay que reconocer que los paisanos
de Puebla también han buscado influir en la misma forma en la toma de de-
cisiones de la mayordomia del Sefior del Calvario.

Podria, por lo tanto, plantearse la hipétesis de que estamos ante la pre-
sencia del surgimiento de nuevos centros del poder religioso, en donde las
agrupaciones migrantes, ademéds de convertirse en una extension del siste-
ma de cargos, estan de una u otra manera disputandose el centro del poder
religioso. En este contexto no es dificil entender por qué en cada ciclo festivo
cada una de las organizaciones de paisanos despliega una serie de practicas
religiosas a fin de apropiarse de los espacios y rituales centrales de las festi-
vidades del Sefior del Calvario.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

272 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

Ciertamente estas organizaciones han construido un campo de poder
en cuyo interior es posible advertir no sélo relaciones desiguales y objeti-
vas entre posiciones, sino también conflictos heterogéneos y pugnas entre las
instituciones religiosas y los comités de migrantes y otros agentes sociales,
quienes se enfrentan con diferentes medios y fines, ya sea para conservar
o transformar su estructura, dominar el campo, transformar sus capitales o
negociar su pertenencia local, lo que incluye una disyuntiva entre un centro
del poder religioso y todas aquellas extensiones del sistema de cargos que
buscan apropiarse del mismo.

CONCLUSIONES

En este trabajo presenté una propuesta de sistematizacion de la bibliografia
que abarca las tendencias de investigacion que de alguna u otra forma han
dado cuenta de las dindmicas de flexibilizacién, modificacion o transnacio-
nalizacién que las instituciones politicas y religiosas de ciertas comunida-
des han experimentado como efecto de las pautas migratorias internas e
internacionales.

El primer cuerpo de investigaciones puede ayudarnos a comprender
que los dispositivos civico-politicos de las comunidades migrantes han es-
tado bajo un constante proceso de cambio y reelaboracién, y que su gran
capacidad adaptativa les ha permitido sortear los diversos retos y dilemas
que la migracion y otros fendmenos que emanan de la movilidad espacial
o de las practicas transnacionales de sus hijos ausentes han traido consigo
[Gil, 2006; Castro, 2004, 2006 y 2009; Wence, 2006; y Oliver, 2005].

En este sentido, las practicas transnacionales que los migrantes llevan a
cabo més alld de las fronteras son una muestra de que sus instituciones “tra-
dicionales” no son supervivencias de un pasado (indigena o mestizo) que
estan destinadas a desaparecer. Por el contrario, frente a la migracién y sus
efectos, los migrantes y no migrantes han logrado desarrollar un sofisticado
mecanismo de gobernanza transnacional y otras acciones que les permiten
adecuar y reconfigurar sus estructuras politicas, las relaciones comunitarias,
la membresia, la ciudadania, la pertenencia al terrufio y otras dimensiones
importantes que forman parte de su vida mas alld de las fronteras.

Vistas en su totalidad, las pautas de migracion interna y transnacional
han trastocado en diversos niveles y sentidos a ciertas comunidades rura-
les mexicanas, asi como a las instituciones que las conforman. En algunos
casos modificando la constitucion de las listas de cargos, las formas de
seleccion de los cargueros, los tiempos de duracién de los oficios, el or-



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 273

den ascendente y rotativo del sistema de escalafén y los rangos de edad;
y en otros mas, reestructurando el centro del poder de la comunidad, las
formas de negociar la ciudadania politica y social de hombres y mujeres,
el ejercicio del poder, las normas y reglas comunitarias de membresia, las
fronteras geograficas y simbdélicas de la comunidad, y la agenda de dere-
chos y de participacién politica, lo cual en gran medida ha conducido a la
transnacionalizacién de sus dispositivos civico-politicos.

En el mismo tenor, el segundo cuerpo del trabajo puede ayudar-
nos a distinguir el conjunto de transformaciones que se han presentado
en el aparato ritual de algunas localidades con experiencia migratoria
[D'Aubeterre, 2005; Rivera, 2006; Barabas, 2006; Castro, 2009; Ramirez,
2006; Rodriguez, 2010; y Castillera et al., 2003].

A partir de este material es posible entender que los sistemas de car-
gos religiosos de ciertas geografias estan actualmente transitando por un
persistente proceso de reconfiguracion, flexibilizacién, adaptacién y trans-
nacionalizacién, lo cual comprende desde la conformacién de una serie
de comités migrantes que se han convertido en extensiones del sistema de
cargos hasta la reformulacion de los mecanismos de seleccién de los cargue-
ros, los tiempos de duracién de los oficios, los rangos de edad para ocupar
los cargos, los dispositivos de patrocinio del gasto ritual y espacios festi-
vos, las dindmicas de organizacién de las jerarquias rituales, los criterios
tradicionales de obtencion de prestigio, el orden ascendente, rotativo y ge-
neracional del sistema; la innecesaria relacién o dependencia de la Iglesia
catolica, la desaparicién de ciertas mayordomias y la creacién de novedo-
sas celebraciones en las cuales los migrantes desempefian roles de suma
importancia.

Al igual que en los trabajos precedentes, nuestro material etnografico
muestra que frente a la movilidad espacial y las practicas religiosas de los
migrantes el sistema de cargos de Petlalcingo ha experimentado constan-
tes variaciones. Salta a la vista que entre los cambios registrados se distin-
gue la flexibilizacién del sistema moral de prescripciones para elegir a los
responsables de las jerarquias, la adecuacién de las listas de los cargos, la
transformacién del orden ascendente, generacional y rotativo del sistema
de cargos; la reestructuracién de las formas de patrocinio del gasto ritual,
las celebraciones de los santos y las obras ptblicas a realizar en favor de los
templos y deidades, la transformacién de los métodos de nombramiento de
las autoridades rituales, la adaptaciéon del ejercicio de los oficios, la nece-
saria afiliacion a las instituciones religiosas, el establecimiento de vinculos
con la Iglesia catdlica; o bien, el surgimiento de nuevos centros del poder
religioso cuyo control es disputado por los comités migrantes.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

274 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

A decir verdad, el conjunto de estas transformaciones no sélo ha pro-
piciado la flexibilizacion del sistema de cargos, sino también su reestruc-
turacion y transnacionalizacién. En este sentido, coincidimos con el sefa-
lamiento de Barabas de que “la migracién, con todo y lo traumatico que
supone el cruce de fronteras y el desarraigo del mundo de la socializacién
[religiosa], ha sido internalizada por las comunidades”, en donde “éstas,
reelaboran y refuncionalizan sus instituciones y sistemas normativos para
incorporarla” [2006: 129], o bien, con la apreciacién de D”Aubeterre [2005]
con respecto a que la reconfiguracién del sistema de cargos religiosos y los
mecanismos para allegarse los recursos que demanda el gasto ritual y cier-
tos proyectos comunitarios estd relacionada con su transnacionalizacién.
Aunque para la autora también se puede interpretar como una manifesta-
cién del mismo proceso.

En el caso que nos atafe, este proceso de transnacionalizaciéon halla
sustento en las pautas de movilidad espacial de los migrantes y en el desa-
rrollo de una serie de préacticas religiosas que, aunque son efectuadas den-
tro del aparato ritual de su comunidad, son organizadas més alld de las
fronteras de su comunidad de origen. Lo mds relevante para la cuestion, sin
embargo, es que estas acciones les han permitido incorporarse al sistema de
cargos y, por ende, negociar tanto su pertenencia al terrufio como algunos
derechos comunitarios que les habian sido constrefiidos por su condicién
migratoria.

BiBLIOGRAFIA

Aguirre Beltran, Gonzalo

1973 Obra antropolégica IX. Regiones del refugio. El desarrollo de la comunidad y el
proceso dominical en Mestizoamérica, 1a ed., México, Universidad Veracru-
zana/Instituto Nacional Indigenista/ Gobierno del Estado de Veracruz/
Fondo de Cultura Econémica, 371 pp.

1983 Formas de gobierno Indigena, México, Instituto Nacional Indigenista, 207 pp.

Barabas, Alicia M.

2006 “Los retos actuales para las tradiciones indigenas. Procesos de transfor-
macién y reelaboracién en Oaxaca”, Alteridades: Antropologia de las creen-
cias, vol. 16, num. 32, julio-diciembre, pp. 113-131.

Camara Barbechano, Fernando

1996 “Organizacién religiosa y politica en Mesoamérica”, en Leif Korsbaek
(comp.), Introduccion al sistema de cargos, Toluca, Universidad Auténoma
del Estado de México, pp. 113-159. [Antologia.]



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 275

Cancian, Frank

1976 Economia y prestigio en una comunidad maya. El sistema religioso de cargos en
Zinacantdn, México, México, Instituto Nacional Indigenista/Secretaria de
Educacion Publica (Serie Antropologia Social, nim. 50).

1996 “Organizaciones politicas y religiosas”, en Leif Korsbaek, Introduccion al
sistema de cargos, Toluca, Universidad Auténoma del Estado de México,
pp. 193-226. [Antologia.]

Carrasco, Pedro

1985 “La jerarquia civico-religiosa en las comunidades de Mesoamérica: ante-
cedentes precolombinos y desarrollo colonial”, en José Llobera (comp.),
Antropologia politica, Barcelona, Anagrama, pp. 323-340.

1990 “Sobre el origen histérico de la jerarquia politico-ceremonial de las co-
munidades indigenas”, en Modesto Sudrez (coord.), Historia, antropologia
y politica. Homenaje a Angel Palerm, vol. 1, México, Universidad Iberoame-
ricana/Alianza Editorial Mexicana, pp. 306-326.

Castillera, Aida, Gabriela Cervera, Carlos Garcia Mora e Hilario Topete

2003 “La comunidad y el costumbre en la regién purépecha”, en Satl Millan
y Julieta Valle (coords.), La comunidad sin limites. Estructura y organizacion
comunitaria en las regiones indigenas de México, vol. III, México, Insti-
tuto Nacional de Antropologia e Historia, pp. 17-112.

Castro Neira, A. Yerko

2004 Legalidad y poder en la comunidad transnacional, tesina de Maestria, México,
Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa, 112 pp.
2006 “La mayoria invisible. Ciudadania y crisis en la migracién indigena”,

Alteridades: La justicia en tiempos de globalizacion, vol. 16, nim. 31, enero-
junio, pp. 61-72.

2009 En la orilla de la justicia. Migracion y justicia en los mdrgenes del Estado, Méxi-
co, Universidad Auténoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa/Juan Pa-
blos Editor, 469 pp.

Chance, Jhon K. y William B. Taylor

2003 “Cofradias y cargos. Una perspectiva histérica de la jerarquia civico-re-

ligiosa mesoamericana”, en William B. Taylor, Entre el proceso global y el
conocimiento local. Ensayos sobre el Estado y la cultura en el México del siglo
xvi, uam-1/Conacyt/Miguel Angel Porrda, pp. 209-258.

D’Aubeterre, Maria Eugenia

2005 “San Miguel Arcangel, un santo andariego. Trabajo ceremonial en una co-
munidad de transmigrantes del estado de Puebla”, Relaciones, vol. XXVI,
ndm. 103, verano, pp. 18-50.

DeWallt, Billy R.

1996 “Cambios en los sistemas de cargos de Mesoamérica”, en Leif Korsbaek
(comp.), Introduccion al sistema de cargos, México, Universidad Auténoma
del Estado de México, pp. 249-269. [Antologia.]

Gil Martinez de Escobar, Rocio

2006 Fronteras de pertenencia. Hacia la construccion y el desarrollo comunitario
transnacional de Santa Maria Tindi, Oaxaca, México, Casa Juan Pablos/
Fundaciéon Rockefeller/Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad
Iztapalapa (Coleccion Estudios Transnacionales), pp. 396.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

276 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

Gonzalez, O. Felipe

2005 “Cargos y familias entre los mazahuas y otomies del Estado de México”,
Cuicuilco, nueva época, vol. 12, nim. 34, mayo-agosto, pp. 11-28, Escuela
Nacional de Antropologia e Historia.

Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica (INEGI)

2009 Prontuario de informacion geografica municipal de los Estados Unidos Mexica-
nos, México, INEGI.

Leal Sorcia, Olivia

2005 “Viejas y nuevas formas de recreacién en la mayordomia de Santa Ca-
tarina Acolman”, en Hilario Topete, Leif Korsbaek y Manola Septilveda
(eds.), La organizacion social y el ceremonial, 1a ed., México, Cuerpo Acadé-
mico Sistemas Normativos y de Representaciéon Simbdlica, Conflicto y
Poder, Promep-sEp, pp. 35-57.

Levitt, Peggy

2007a “Rezar por encima de las fronteras: como los inmigrantes estdn cambian-
do el panorama religioso”, Migracién y Desarrollo, nim. 8, primer semes-
tre, pp. 66-88.

2007b  God Needs no Passport. Immigrants and the Changing American Religious
Landscape, NuevaYork, The New Press.

Luciano, A. Reyes

2005 “Etnicidad, cargos y adscripciones religiosas en dos comunidades indi-
genas del Estado de México”, Cuicuilco, nueva época, vol. 12, nim. 34,
mayo-agosto, pp. 29-40.

Martinez Gomez, Luis Jests

2007 De la tradicional jerarquia civico-religiosa a la transnacionalizacion de sus ins-
tituciones. El caso de la comunidad de Petlalcingo, Puebla, tesina de maestria,
México, Universidad Auténoma Metropolitana Unidad Iztapalapa, 111 pp.

2010 “Sistemas de cargos translocales y practicas religiosas transnacionales. El
caso de la comunidad de Petlalcingo, Puebla”, en Alex Murguia, Gusta-
vo Lépez Angel (coords.), Migracion, derechos humanos, religion y politica,
México, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla/Montiel Soriano
Editores, pp. 81-116.

Medina, Andrés

1995 “Los sistemas de cargo en la Cuenca de México: una primera aproxima-
cién a su trasfondo histérico”, Alteridades: Cosmovision, sistemas de cargo y
prictica religiosa, vol. 5, nim. 9, pp. 7-23, Universidad Auténoma Metro-
politana-Unidad Iztapalapa.

Millan, Saul

2005 “Los cargos en el sistema”, en Hilario Topete, Leif Korsbaek y Manola Se-
pulveda (eds.), La organizacion social y el ceremonial, 1a ed., México, Cuerpo
Académico Sistemas Normativos y de Representaciéon Simbdlica, Conflic-
to y Poder, Promep-skp, pp. 217-238.

Nash, Manning

1996 “Las relaciones politicas en Guatemala”, en Leif Korsbaek (comp.), Intro-
duccién al sistema de cargos, México, Universidad Auténoma del Estado de
México, pp. 161-173. [Antologia.]



CARGOS EN MOVIMIENTO Y PRACTICAS RELIGIOSAS MIGRANTES EN PeTLALciNGO, PuesLAa 277

Nava Tablada, Martha Elena

2000 Migracion rural, acceso a la tierra y cambios productivos en la mixteca pobla-
na. Estudio de caso: Petlalcingo, Puebla, tesis doctoral, México, Instituto de
Ciencias Sociales y Humanidades-Benemérita Universidad Auténoma de

Puebla, 384 pp.
Nava Tablada, Martha Elena y Marco Antonio Oropeza Rosas
1999 Petlalcingo, una region campesina semidrida. Situacion actual y perspectivas,

México, Universidad Auténoma de Chapingo, Fosiza-Conacyt, 153 pp.

Nava Tablada, Martha Elena y Maria Gloria Marroni

2003 “El impacto de la migracion en la actividad agropecuaria de Petlalcingo,
Puebla”, Agrociencia, vol. 37, ndm. 6, noviembre-diciembre, pp. 657-664.

Odgers Ortiz, Olga

2008 “Construccién del espacio y religion en la experiencia de la movilidad.
Los Santos Patronos como vinculos espaciales en la migraciéon México/
Estados Unidos”, Migraciones Internacionales, vol. 4, nam. 3, enero-junio,
pp- 5-26.

2009 “Religién y migracion México-Estados Unidos: un campo de estudios en
expansion”, en Olga Odgers Ortiz y Juan Carlos Ruiz Guadalajara (co-
ords.), Migracién y creencias. Pensar las religiones en tiempo de movilidad,
México, El Colegio de la Frontera Norte/El Colegio de San Luis/Miguel
Angel Porrda, pp. 13-29.

Oliver Ruvalcaba, Daniela

2005 “Exclusién y bienestar en una comunidad transnacional. El caso del ac-
ceso a la salud”, proyecto de tesis de licenciatura, México, Universidad
Auténoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa.

Portal Ariosa, Maria Ana

1997 Ciudadanos desde el pueblo. Identidad urbana y religiosidad popular en San An-
drés Totoltepec, Tlalpan, México, D.F., México, Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes-Culturas Populares de México/uam-Iztapalapa, 231 pp.

Ramirez Sanchez, Satl

2006 “Los cargos comunitarios y la transpertenencia de los migrantes mixes
de Oaxaca en Estados Unidos”, Migraciones Internacionales, vol. 3, nim. 3,
enero-junio, pp. 31-53, Tijuana, México, Colegio de la Frontera Norte.

Rodriguez, Daniel

2011 “Agradeciendo los favores a la Patrona. Procesos colectivos y uso de re-
mesas en una comunidad poblana de migrantes”, en Oscar Calderén, Luis
Jests Martinez y Gustavo Lopez (coords.), Mirada Antropolégica. Dossier:
Migracion internacional y estudios transnacionales, nueva época, nim. 10.

Rivera Sanchez, Liliana

2006 “Cuando los santos también migran. Conflictos transnacionales por el
espacio y la pertenencia”, Migraciones Internacionales, vol. 3, nim. 4, julio-
diciembre, pp. 35-59.

2008 “Translocalidad y establecimiento: lugares y espacios en la vida migran-
te”, en Daniel Hiernaux y Margarita Zarate (eds.), Espacios y transnacio-
nalismo, México, Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad Iztapala-
pa/Casa Juan Pablos, pp. 195-233.

Cuicuilco numero 57, mayo-agosto, 2013



G.licuilco numero 57, mayo-agosto, 2013

278 Luis JEsus MaRTINEZ GOMEZ

Tax, Sol

1996 “Los municipios del Altiplano Meso-ocidental de Guatemala”, en Leif
Korsbaek (comp.), Introduccion al sistema de cargos, México, Universidad
Auténoma del Estado de México, pp. 87-112. [Antologia.]

Topete, L. Hilario

2005 “Variaciones del sistema de cargos y la organizacién comunitaria para el
ceremonial en la etnorregion purépecha”, Cuicuilco, nueva época, vol. 12,
nuim. 34, mayo-agosto, pp. 95-129.

Wence Partida, Nancy

2005 “El papel de la educacién en la construccion de la ciudadania transnacio-
nal”, proyecto de tesis de licenciatura, México, Universidad Auténoma
Metropolitana-Unidad Iztapalapa.

Wolf, Eric

1981 “Comunidades corporativas cerradas de campesinos en Mesoamérica y
Java Central”, en José Ramoén Llobera (comp.), Antropologia éconémica.
Estudios etnogrificos, 1a ed., Barcelona, Editorial Anagrama, pp. 81-98.

1996 “El sistema de cargos en la comunidad mesoamericana”, en Leif Kors-
baek (comp.), Introduccion al sistema de cargos, México, Universidad Auto-
noma del Estado de México, pp. 175-191. [Antologia.]



