Intelectualidad mapuche,
problematicas y desafios.
Conversaciéon con el historiador
José Mariman Quemenado !

Pedro Canales Tapia
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

ResUMEN: EI siguiente documento es una entrevista realizada a José Marimin Quemenado, his-
toriador, cientista social y activista mapuche —en los afios de la dictadura militar del general
Pinochet, en Chile, expulsado de la universidad por este motivo, a mediados de la década de 198—.
A partir de 1994 se establece en Denver (Eua) y tras dieciocho afios de estar fuera de Chile, Mari-
mdn aborda una discusion poco trabajada en estas esferas, la cual tiene que ver con el sitial, rol y
aporte de la intelectualidad mapuche en los procesos de resignificacion y reivindicacion territorial
y cultural de este pueblo, presentes tanto en la region de La Araucania, al sur del pafs, como en
ciudades chilenas, destacando Santiago, la capital nacional. Sin duda, por la relevancia del tema
que se aborda, esta reflexion es extensible a otras latitudes de América Latina y el Caribe.

PALABRAS CLAVE: intelectuales indigenas, construccion social de intelectuales indigenas, propues-
tas etnointelectuales, movimientos indigenas

ABSTRACT: The following document is an interview with José Marimdn Quemenado, historian,
social scientist and Mapuche activist. During the years of General Pinochet’s military dictatorship
in Chile, he was expelled from the university in the mid 1980’s precisely because of these activities.
He went to live in Denver, Colorado in 1994 and subsequently, after having resided outside Chile
for eighteen years, Marimdin joined in the study, on which little work had previously been done, re-
lated to the place, role and contributions of Mapuche intellectual thought as related to the territorial
and cultural resignification and revindication processes of the Mapuche people. This pertains both
to the people living in the Araucania region in the southern part of the country and those living
in Chilean cities, particularly Santiago, the nation’s capital. Clearly, the relevance of this matter
means that this thinking may be extended to other regions of Latin America and the Caribbean.

Kevworps: indigenous intellectuals, the social construct of indigenous intellectuals, ethno-inte-
llectual proposals, indigenous movements

! Este trabajo es parte de un proyecto FONDECYT-INICIACION N° 11121231 relativo al pen-
samiento indigena e intelectuales indigenas en América Latina.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

224 Pepro CANALES TAPIA

INTRODUCCION

Los pueblos indigenas en América Latina son hoy en dia actores relevan-
tes en el ambito social, politico y cultural. A partir de inicios de la década
de 1990 los movimientos indigenas han ido amasando y proyectando sus
saberes y propuestas de mundo, en el seno de los estados nacionales en los
cuales les ha correspondido desenvolverse.

En este sentido, son paradigmaticos los movimientos eclosionados en
Ecuador, especialmente entre 1990 y 2004, encabezados por la Confedera-
cién de Nacionalidades Indigenas del Ecuador (Conaie); en México, el afio
1994, con el levantamiento en la selva Lacandona; en Bolivia, llevando in-
cluso a la Casa de Gobierno a Evo Morales Ayma, un dirigente cocalero en
sus origenes; sin olvidar la experiencia peruana y guatemalteca, entre otras.

El caso chileno, por su parte, posee varias aristas interesantes. De acuer-
do con el censo de 2002, la poblacién indigena congrega casi 3.5% del total,
destacando el pueblo mapuche especialmente en ciudades como Santiago,
Concepcién y Temuco, ademads de las comunidades, o lof, propias de la ru-
ralidad asentadas en el sur del pais [INE, 2002]. En este sentido, el movi-
miento social mapuche, fue asumiendo, con notoriedad mediatica, influjo
considerable desde 1992, tiempo en que el Estado chileno conmemoraba el
V Centenario del arribo hispénico a suelo americano. Desde ese momento,
las movilizaciones y organizaciones mapuche fueron creciendo en nimero
y propuestas [Bengoa, 1999]. La criminalizacién y judicializacién de este
movimiento, por parte de los organismos del Estado, también [Correa y
Mella, 2010].

Es éste el contexto en el cual comienzan hacerse visibles, escribiendo
y participando cada vez més en foros, intelectuales mapuche, luego de su
paso e instruccién en universidades locales. Uno de estos referentes es José
Mariman, historiador y doctor en ciencias politicas, cofundador de una de
las instituciones mapuche que marcé el debate politico en la década de los
noventa, el Centro de Estudios y Documentacién Mapuche (CEpbM) Liwen
(“amanecer”, en idioma mapuche).

Desde finales de los afios setenta, este intelectual fue parte de acciones
colectivas mapuche contrarias a las leyes que la dictadura chilena de enton-
ces, comenz0 a aplicar en territorio indigena, con el fin de “liberar” dichas
tierras y ponerlas en funcién del mercado y la légica neoliberal implemen-
tada. Si bien Marimdn naci6 en la capital de Chile, Santiago; sus padres y
abuelos eran originarios de comunidades rurales, en este caso del sector de
Trafii Trafii, 16 km al poniente de Temuco, capital de La Araucania, cerca de
un poblado de nombre Labranza, en la zona sur del pais. Como indica el



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 225

propio Mariman, él es un mapuche urbano, expresion de la didspora —trau-
matica— que vivi6 este pueblo entre 1930 y 1970, frente a la pauperizacién
que implicaba seguir viviendo en las comunidades, o lof.

La educacién superior la hizo en Temuco, el antiguo Wallmapu (pais
mapuche), como un retornado. Estudi6é Pedagogia en Historia y Geografia
en los afios ochenta y fue expulsado de la Universidad de La Frontera por
motivos politicos, pero termind su carrera con votos de distincién en la pri-
mera parte de la década siguiente; en el intertanto se titulé de profesor de
ensefianza basica en la Universidad Catélica de Temuco y fue cofundador
del cepm Liwen, como se indico anteriormente (1989-1994). En el afio 1994,
Mariman se retira de Liwen, parte a Norteamérica y alli obtiene el grado de
Master of Arts, Political Science, en la University of Colorado at Denver (2001).
Se doctor6 en la misma linea en la Universidad Santiago de Compostela,
Espafia (2008).

Al mismo tiempo, José Mariman escribe y difunde su trabajo desde di-
chas latitudes y se distancia ostensiblemente del trabajo y lineas del accién
del cepM. Los temas centrales de su trabajo durante estos afios han sido cru-
zados por la discusién respecto de la autonomia, la autodeterminacién ma-
puche y los movimientos etnonacionalistas [Canales, 2010]. Recientemente
present6 en Chile su maés reciente trabajo, titulado Autodeterminacion. Ideas
politicas mapuche en los albores del siglo xx1, editado por Lom [Mariman, 2012].

A partir de dichas constataciones, este intelectual mapuche aborda va-
rias tematicas de fondo, referidas a la construccién de una intelectualidad
indigena en general y mapuche en particular, las problematicas que enfren-
tan en la l6gica de la “colonialidad” y los nexos entre intelectualidad y mo-
vimientos étnicos nacionales: sin duda una discusién en ciernes, un debate
necesario; intercultural y pluriétnico en su base. Un desafio que debemos
afrontar.”

SER INTELECTUAL INDIGENA

Discutir sobre este concepto es complejo y polémico. Angel Rama, en su
libro La ciudad letrada, plantea que la labor de los intelectuales no ha sido
considerada en toda su magnitud por la sociedad y por los estudiosos.
Advierte que este campo, el de los intelectuales, es propio de una légica

2 Entrevista: miércoles 21 de marzo 2012. Instituto de Estudios Avanzados. Universidad
de Santiago de Chile. Santiago.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

226 Pepro CANALES TAPIA

de dominacién inaugurada en América con la irrupcién ibérica en estos
suelos. Asi Rama deja entrever que el rol y la definicién de un intelectual
indigena chocan necesariamente con las estructuras de poder [Rama, 2004].
Sin duda, este aspecto es el que hace interesante y necesario estudiar la
construccién definicional de un intelectual indigena desde su propia praxis
y reflexién.

En gran medida, nuestro objetivo se abre a la discusién y a la posibili-
dad de activar nuevas miradas y reflexiones, a partir de la presentacién de
documentos como el que a continuacién se pone en la mesa. Comencemos.
—]José, a partir de su trabajo y reflexion, ;como definiria la categoria “in-
telectual indigena”?

Frente a la pregunta diria yo que no veo ninguna diferencia respecto de
ser un intelectual indigena o ser un intelectual en la sociedad no indigena;
un intelectual en todas partes tiene los mismos roles. Yo pienso que esos
roles son reflexionar sobre toda la problemética indigena y también tratar
sobre esa realidad, proponer nuevas ideas; o sea, creo que el rol, como digo,
es el mismo en cualquier parte; no veo una diferencia entre lo indigena o
no; un intelectual es un intelectual en cualquier lado.

—¢Por qué la categoria “intelectual indigena” se ha constituido en un ver-
dadero “sujeto de estudio” hoy por hoy?

Tal vez la clave de esa respuesta estd en algo que hace tiempo atras
sostenia un antropélogo chileno, Rolf Foerster, en Origen de un debate, afio
1999, que decia que actualmente la intelectualidad mapuche en particular
es mucho mds masiva que en otras épocas; tal vez la clave est4 en eso; yo
creo que en estas tltimas décadas han pasado muchos jévenes por las uni-
versidades, fines de los noventa y primera década del 2000; han sido de
alguna manera adiestrados en el analisis y estan escribiendo. En esa me-
dida, estan tratando de dar a conocer sus opiniones, sus perspectivas y, en
ese sentido, yo creo que llama mucho mas la atencién aquello que antes no
se veia de este grupo étnico en particular, los mapuche, por parte de aque-
llos que trabajaban esa tematica, sobre ese sujeto que definian exclusiva-
mente como campesino.

DESAFIOS Y PROPUESTAS

Si consideramos las ideas de Angel Rama, antes expuestas, ingresar en las
esferas de la escritura, tan propias de elites detentoras del poder total, re-
viste un grado de conflictualidad en las relaciones entre indigenas, no indi-
genas e institucionalidad educativa nacional. En este sentido, las preguntas



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 227

a José Mariman apuntan a escudrifiar estos procesos configurativos, mu-
chas veces de rompimiento y redefinicién del ser y el hacer.

—En esta misma linea, ;considera que ser un intelectual indigena reviste
una relacion conflictuada entre éste, su comunidad ylo los movimientos
étnicos?

Entre intelectuales y sociedad mapuche, y entre intelectuales y socie-
dad dominante, yo me imagino que si, pero querria aclarar primero algo
respecto de estos intelectuales, porque estamos hablando en plural; yo
creo que no existe una especie de intelectuales en términos de un grupo de
personas todas en un mismo sentido; yo creo que hay intelectuales que
defienden una idea, otros otra, a veces son antagonistas y, por tanto, no
se puede hablar de un grupo, como podriamos hablar de un sindicato,
que tiene un interés comun; entonces, ésa es una primera cosa, de manera que
cuando nosotros hablamos de que puede haber conflictos entre los intelec-
tuales y su comunidad, claro, desde cualquier punto de vista, porque de-
pende de los puntos de vista que tenga cada uno la manera como sean
aceptados por los demas; lo otro es que hay un prejuicio con respecto a los
intelectuales, en particular si estamos hablando de los mapuche [...] hay
ciento sector, sobre todo influido por ideas de izquierda en algtin momento
—también la derecha ha cultivado esto—, que tiene una especie de bronca,
yo diria, contra los intelectuales: se asume que son personas que viven fue-
ra de la realidad, que estdn desconectados del mundo, que teorizan entre
cuatro paredes.

Pero hay una cosa, digamos, que a mi me gustaria desmitificar y que se
relaciona con este asunto, para ayudar a que la gente entienda lo que pasa
con los intelectuales de grupos étnicos, en este caso del mapuche, que en
general son personas que comparten en gran medida lo que es su grupo;
no es gente, a diferencia de otros grupos, que ha tenido un mejor estatus en
la sociedad, un mayor acceso a libros, que se haya educado mejor, etcéte-
ra. Los intelectuales indigenas casi todos vienen de hogares mapuche, sus
padres fueron campesinos pobres, estuvieron de alguna manera asociados
a la tenencia de tierras, fueron desheredados de la tierra y vivieron un pro-
ceso de migracién; algunos llegaron a las ciudades, donde han debido for-
marse con tremendo sacrificio, combatiendo una gran cantidad de prejui-
cios, como el hecho de que les digan: “eso no es para ti, para ti es esto otro,
el trabajo [manual] ”. Entonces, yo diria que los intelectuales indigenas en
algo no son muy diferentes al resto de la gente, en la medida que ellos han
tenido la posibilidad de adquirir estudios, mas conocimiento. Obviamente,
se han ido distanciando de su propio grupo; pero, en general, yo todavia

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

228 Pepro CANALES TAPIA

no conozco una generacién de intelectuales que vengan solamente de un
ambiente intelectual y que esto se transmita por herencia.

—A partir de esta reflexion, ;podria identificar desafios que posee ellla
intelectual indigena de aqui en adelante?

Creo que la intelectualidad, sea donde sea, sea indigena o no indigena,
en general siempre ha tenido, si es que se puede hablar de un propésito,
siempre a tenido como idea trabajar en el plano de las ideas precisamente,
recredndolas, proponiendo cosas nuevas, inventando; hay una frase de un
poeta que decia, afios atras, que el trabajo de los poetas es pajarear, y yo
diria que el trabajo de los intelectuales es trabajar en el terreno de las ideas,
repensando cosas, reflotando ideas, creando ideas nuevas; ahi esta el rollo
de ellos, el cual estdn proponiéndole a su grupo.

Ahora, hay intelectuales que se dedican a cosas totalmente distintas;
entonces habria que definir de cudles estamos hablando en particular; los
poetas, digamos, hacen poesia y su poesia incluye temas sociales; los his-
toriadores, van hacia atrés, ven la historia y nos muestran ejemplos; los
antropdlogos y profesionistas tienen distinta formacién, hacen distintas
cosas, por lo mismo me cuesta hablar de nuevo en general sobre los in-
telectuales; pero yo diria que el trabajo de un intelectual siempre es el
mismo y tiene que ver esencialmente con trabajar el tema de las ideas,
recreando ideas viejas, inventando cosas nuevas, tratando de descubrir
cudl es la realidad y comunicando estas ideas al grupo de su audiencia,
al grupo al que pertenece. Yo creo que por ahi va la labor del intelectual.
—En este campo, ;qué estdn pensando o produciendo los intelectuales ma-
puche hoy en dia?

Creo que estan produciendo, de nuevo, muchas cosas en la medida
en que estdn metidos en distintos temas segtn los gustos de cada uno, las
formaciones de cada uno. Yo veo que hay gente que esta trabajando en el
rescate de la lengua; organiza eventos, congresos, saca documentos, etc.
Otros estan desarrollando actividades en Temuco por estos dias, tratando
de unir a gente que tiene experiencia empresarial para ver si salen pro-
puestas de ahi; otros estan inmersos en la politica; es mi caso, por ejemplo.
A mi me ha interesado en particular la politica. Como digo, hay muchas
cosas, pero en general yo no tengo una buena opinién en este momento, en
términos de que se esté haciendo mucho. Volvamos al ejemplo anterior: en
el 4rea de las lenguas se han organizado dos congresos estos tltimos afios,
incluso la Universidad de Santiago de Chile (usacH) ha estado detras de
eso, pero la verdad es que no se qué se ha producido de ahi, digamos; no
he visto las reflexiones que salen de ahi, pero esas reflexiones ya desde
mediados de los ochenta se estan produciendo y no veo que se avance



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 229

mas en términos de una practica por recuperar la lengua; que eso que se
produce ahi permita que de alguna manera se genere un movimiento para
demandar que la lengua tenga un estatus distinto en la sociedad, que haya
espacio en la radio, en la televisién para el mapudzungun?, etc. No esta
asociado, con la practica, todavia es muy tedrico. Hay grandes cosas que
hacer; por ejemplo, tener un alfabeto siquiera, pues el tema ya lleva més
de veinticinco afos discutiéndose y nadie le pone el cascabel al gato, y van
a seguir discutiendo no sé hasta cuando.

En el terreno de la politica, donde yo me he movido, hubo un momento,
digamos, interesante en los noventa, cuando se generaron varias propues-
tas; la mayor parte de las propuestas —por ejemplo la autodeterminacion,
la autonomia— que se generaron por esos afnos estan situadas en esa épo-
ca; muy incompletas, digamos, con muy pocos elementos, pero a partir de
fines de los noventa no se produjeron mas ideas en ese terreno; por lo tan-
to, hay una especie de estancamiento. Ahora veo que algunos intelectuales
que estuvieron en el terreno de la politica, trabajando o teorizando, en los
noventa, hoy dia han sido muy golpeados no por la crisis econdmica, que
en este pais en general no es muy grande, sino golpeados porque no hay
espacios para ellos econdmicamente, y por eso han cambiado sus ideas en
funcién de buscar espacio dentro de los organismos estatales para poder
sobrevivir. Por ejemplo, algunos que tenian un discurso radical en esos
afnos ahora estdn participando en nuevos pactos politicos y a través de su
aporte ahi, les abren las puertas para participar en instancias de gobierno
como asesores y de ese modo ganarse la vida. Yo no tengo nada en contra
de que las personas se ganen la vida, pero creo que ese cambio afecta para
llevar a cabo las ideas que ellos tenian.

En otros terrenos no me meto mucho. En el de la poesia también hay
cambios, hay nuevas generaciones que estan siendo bastante criticas de los
trabajos de lo que podriamos llamar los iconos de la poesia mapuche; por
ejemplo, Chihuailaf u otras personas; hay gente que tiene un discurso bien
critico respecto del compromiso de ellos con su grupo, en fin, sacan una
poesia mucho mas radical, e incluso algunos han tenido la experiencia de
estar presos por participar en organizaciones como la cam.* Por eso digo

% El Mapudzungun es el idioma mapuche.

* cam: Coordinadora de Comunidades en Conflicto Arauco Malleco. Hoy en dia la or-
ganizacion se encuentra, en su totalidad, apresada por acusaciones de parte del Estado
de “asociacion ilicita terrorista”. Frente a esta situacién de abuso, los apresados han
llevado a cabo en los dos tltimos afios huelgas de hambre, que han superado los 80 dias
de extension, tensionando fuertemente la relacién Estado chileno—pueblo mapuche.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

230 Pepro CANALES TAPIA

que hay distintos movimientos, hay una generacién ahi que esta tratando
de irrumpir. En el caso de otras édreas, hay estancamiento en la politica, pero
también en otros temas como la lengua, que mencionaba antes.

En general, yo no creo que los mapuche estén hoy dia en un buen mo-
mento en el terreno de las ideas. Hay mas gente participando pero también
hay muchos para quienes lo primero es ganarse la vida. Respeto su actitud,
pero eso de alguna manera condiciona la forma en que al final entregan su
producto.

—En este sentido, ;qué opinion le merece el libro Escucha Winka, de varios
autores mapuche, publicado en 2006, bastante difundido en Chile y conoci-
do en otros paises de la region?

Yo saludo a ese libro y los felicito por el intento que hacen; ellos dicen
en sus primeras paginas que pretenden crear una nueva epistemologia, a
partir de los mapuche, pero soy bien critico de su trabajo, [...]; tengo mi
ejemplar lleno de marcas, porque hay algunos principios que un investiga-
dor o persona que opina deberia tener muy presente cuando revisa un tra-
bajo, relacionado con el hecho de que si yo estoy proponiendo algo, tengo
una tesis, y las tesis se validan con evidencias; uno tiene que proporcionar
evidencias, y hay varios ejemplos en el libro donde uno podria decir que se
mencionan cosas, pero no estan bien apoyadas.

Hay una critica con respecto a ese libro, pues en las primeras paginas,
pero a la vez en el epilogo, que es donde se entra a hablar de propuestas
autondmicas o autodeterminacién, no se dice mucho, y para analizar la
propuesta que se intenta hacer, que es apoyar a cierto sector, digamos, hay
que poner el libro en el contexto: ese libro esta orientado a apoyar en algu-
na medida el discurso de las identidades, que en ese momento tal vez fue
importante, quiza las identidades estaban muriendo cuando el libro sali6;
creo que se intenta darle ese respaldo, pero el tiempo demostro al final que
el discurso de las identidades no fue sélido y terminé hundiéndose, como
el resto.

De nuevo afirmo que, yo tengo una buena actitud, pues considero que
los intelectuales mapuche deben producir maés, arriesgar mads, plantear sus
ideas, pero al mismo tiempo creo que hay algunas de ellas que no comparto
desde el punto de vista metodoldgico: hay que dar soporte las ideas con
evidencias; éstas merecen una discusion, a veces mds seria que el tono que
ellos usan, que a veces es fuerte, descalificador, dirfa.

—¢;Como evaliia el rol del Centro de Estudios y Documentacion Mapuche
Liwen, del cual usted fue parte en sus inicios?

Lo que pasa es que el Centro de Estudios y Documentacién Mapuche

Liwen no existe, eso muri6; no se exactamente cuando, pero creo que un



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 231

poco después del afio 2000 dejo de existir; existe la casa que ocupaba Liwen,
pues hay alguien viviendo ahi [...] pero como institucién que tiene un fun-
cionamiento y presta servicios, no; eso dejo de existir: ahora, yo creo que
Liwen tuvo un periodo en la historia, digamos, en la historia de las ideas po-
liticas mapuche, y fue importante en la primera mitad de los noventa, pero,
después de eso, de alguna manera fue decayendo; a mi me tocé participar
en esa institucién; ahora no soy parte de ella, pero en su primera etapa si.
De hecho, la dirigi en su primer afio, cuando empezd, fui fundador de esa
institucién; pero yo mismo terminé separandome del proyecto Liwen por-
que considero que la institucion se desvirtué en términos de los principios,
al menos de los que yo tenia al comienzo y los cuales me hubiera gustado
que se hubiesen impuesto, y me refiero a lo siguiente: esa institucién nacié
precisamente para tratar de ayudar a desarrollar ideas en el terreno de la
politica, propuestas hacia el pueblo mapuche, y yo creo que se fue transfor-
mando en una organizacion no gubernamental (ONG); o sea, en este sentido
es interesante lo que ocurre porque no soélo es el caso de Liwen. Creo que
ha ocurrido en varias otras instituciones; podria nombrar otros ejemplos
de gente que critica el poder, pero cuando lo consigue su actitud es otra,
en el marco foucoldiano del asunto —estoy hablando de febrero del 94, por-
que entonces me fui del pais, pero en esos primeros afios siquiera salieron
unas revistas y Liwen organiz6 seminarios y otras actividades—. Entonces
Liwen, estaba viviendo este proceso de transformarse en ONG y, mas que
preocuparse por producir ideas, empez6 a gastar dinero en financiar briga-
das muralistas, que tuvieron un impacto, de todas maneras, pero hicieron a
un lado lo que interesaba, que era producir ideas, y es ahi donde se origina
mi gran problema con ellos. Si, se hizo un gran trabajo por sacar la imagen
de Elicura Chihuailaf y hubo una gran cantidad de eventos de poetas.

De alguna manera, para mi, Liwen es un fracaso. Ahora, admito que
tuvo un aporte: las primeras ideas de autonomia, al menos el primer docu-
mento autonomista que se conoce en la época de los noventa viene de ahi,
cuando nadie hablaba de autonomia. Cuando todo el mundo estaba ha-
blando de la nueva ley indigena y otras propuestas contra el sistema, claro
que Liwen vivié eso también, y ponerse fuera del sistema fue algo que los
perjudicé, pero el problema que terminé desgastando a Liwen fue més bien
interno porque se fueron haciendo cosas que, puede que para algunos estén
bien, pero que, en mi concepto, no correspondian: con esa légica reprodu-
jeron el modelo que combatian; entonces, yo creo que hay muchos fracasos
en organizaciones mapuche, por ejemplo.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

232 Pepro CANALES TAPIA

VINCULOS CON COMUNIDADES Y AGRUPACIONES

Este tltimo aspecto resulta gravitante dentro de la conversacién con José
Mariman, en gran medida porque se asume una discusiéon que nace desde
el prejuicio: la nocién de que todo intelectual vive y piensa desde sitiales
muy lejanos a la tierra, a la comunidad (ya sea urbana o rural) y la cotidia-
nidad: un alfil que mira de lejos, sin compromisos ni posturas claras frente
ala alteridad y todas sus implicaciones. La discusion, en este sentido, se po-
lariza frente a los postulados de una destacada lingtiista y también activista
mapuche, como lo es Elisa Loncén. A partir de este transitar de criterios,
se constata que no existen visiones tinicas frente a las diversas cuestiones,
desplegéndose con fuerza en la cuestién de lo que podriamos denominar la
pervivencia del ethos tribal mapuche, por cuanto histéricamente este pue-
blo no detenté poderes politicos y culturales centrales y centralizados, sino
autonémicos en la vinculacion.

—Elisa Loncon, académica y lingiiista, cuestiona el concepto “intelectual
indigena”, porque éste es lejano a las comunidades, o lof. ;Qué opina de
dichas aseveraciones?

No sé si Elisa se esta haciendo una autocritica con esa expresion, por-
que ella esta acd; o sea, yo no sé si ella se pone fuera, si habla de los intelec-
tuales como si estuviera fuera, pero ella estd aca en Santiago impartiendo
clases y no estd en una comunidad; entonces, no esta en una comunidad, y
no sé como entender eso. Yo lo decia hace un rato atras: no hay ningtin inte-
lectual que yo conozca, de algtin hogar mapuche, que haya nacido en cuna
de oro; todos los intelectuales vienen de padres migrantes [...], entonces,
hay un apego, un vinculo, pero no me es muy claro si con las comunidades
en particular. ;Estamos hablando de comunidades rurales?

Si uno se fija, también es un poco contradictorio porque yo he estado en
organizaciones aqui en Santiago como la Meli Xitran Mapu,® participando
en un par de reuniones el afio pasado; también estuve en el 2009, cuando
vine, y yo veo que hay una cantidad de gente con formacién universitaria
que escribe pequenas cosas, a veces en los diarios, que se mueve en un
mundo de muchas mas ideas, que es la que hace las marchas cuando al-
guien cae detenido, etc. Yo veo que hay un apego total con lo que esté ocu-
rriendo hoy dia. Entonces, de nuevo: me parece que la idea no corresponde.

5 Organizacion mapuche. El significado del concepto Meli Xitran Mapu hace alusién a
los cuatro puntos cardinales y la centralidad de la Tierra en la vida humana.



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 233

—En su caso personal, ;como se circunscribe usted dentro de este contexto
y discusion?

Hacia fines de los ochenta me di cuenta de que todo el practicismo que
habiamos llevado adelante no tenia mucho sentido, si es que uno no se de-
tenia a pensar lo que hacia; o sea, en el caso de los mapuche en particular,
después de algunas discusiones con dirigentes de partidos, comenzamos
a darnos cuenta de que no entendian el problema de la misma forma; nos
dimos cuenta de que recibiamos érdenes y haciamos cosas, pero no éramos
capaces nosotros de hacer nuestro propio andlisis de lo que estaba ocurrien-
do. Entonces hubo un congreso importante que de alguna manera puso
algunas ideas en las cabezas de jovenes de esa época, entre los que estaba
yo, un Congreso de Ad Mapu [Canales, 1997:125-137],° en el 83, que puso
la demanda de un “proyecto histérico” en sus resoluciones; nadie le puso
“carne” a esa idea, pero quedé rondando en varios jévenes.

En esta légica, digamos, los intelectuales se han ido haciendo por una
necesidad, si te fijas. En el caso mio, opero también de esa forma. Ahora,
para mi quizas tenga mucho mds sentido lo que te comentaba Elisa, en
términos del despego, porque, en mi caso, el 94 yo me fui del pais; enton-
ces, si tenia algtin contacto fisico hasta ahi; por ejemplo, hasta el 94, en el
contexto de la construccién de la represa Ralco,” yo recuerdo que siendo
parte de Liwen me tocé participar en marchas, organizar o dirigir foros con
empresarios de ENDESA versus la gente que tenia el discurso opuesto; o sea,
estdbamos en la contingencia, estibamos militando; luego yo me fui, y hay
una barrera, una distancia que incluso aqui de Santiago hacia el sur se pue-
de notar, pero se mantienen contactos; yo vi que mi trabajo fue discutido y
eso me permiti6 contactarme.

A MODO DE CONCLUSION
Antes de cerrar esta presentacién, cabe consignar algunas precisiones y re-

flexiones, propias de la lectura y analisis que surge de la entrevista al histo-
riador José Mariman.

Organizacién politica mapuche que naci6 a partir de la denuncia contra la dictadura
militar que promulgé en 1979 un Decreto-Ley que declaraba la inexistencia en Chile
de comunidades indigenas y de sus habitantes, en cuanto indigenas.

Alto Bio Bio. Diversas organizaciones, indigenas y no indigenas de Chile y el extran-
jero apoyaron a los comuneros pewenche contra el mega proyecto hidroeléctrico deno-
minado Ralco.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013



G.licuilco numero 56, enero-abril, 2013

234 Pepro CANALES TAPIA

—¢;Como se construye un intelectual indigena en un contexto tan desfavo-
rable para él como lo es la institucion universitaria, tan oficial, uniforme
y discriminadora?

Sin duda que las respuestas a esta interrogante deben ser muchas;
no obstante, consideramos, con base en lo expuesto por el historiador,
que dentro de una orgénica social clasista y jerarquizada la construccion
de cualquier intelectual que no sea de las élites debe costar, més atin si es
un representante indigena, en muchos casos con un origen rural, con sus
primeros afios de escuela en zonas rurales y que haya experimentado el
trauma de la emigracién a la ciudad a partir de una integraciéon/insercion
forzada y tensional, pues debe “acomodarse” a canones sociales ajenos, los
cuales est4 obligado a utilizar y reproducir, lo que genera un fuerte cho-
que etnocultural —que es profundamente politico por cuanto que se debe
decidir qué discurso mantener— entre lo propio y lo ajeno, que pasa a ser
apropiado, perdiendo asi dispositivos autonémicos [Bonfil, 1989:12-27].

De esta forma, la configuracién y consolidacién de intelectuales in-
digenas, como los del pueblo mapuche en Chile, permite vislumbrar un
ensanchamiento, al menos, de los debates nacionales posteriores a las
conmemoraciones del Bicentenario de los Estados nacionales, que en su
grandiculencia y fastuosidad no dieron pie para debatir con seriedad y
menos permitieron re-mirar a los pueblos indigenas o a cualquier grupo
subalterno. Una primera medida en esta linea debiera ser la refundacién
de las Universidades nacionales, las cuales, a partir de ideas tales como
progreso—-modernidad—civilizacién, han negado durante décadas el in-
greso a sus aulas de otros conocimientos, lo que los Mapuche denomi-
nan kimun. Cuando esto suceda, comenzaremos a estar frente a una de las
transformaciones que mas decisiones aporten a la historia latinoamerica-
na, uno de los ejes de la dominacién y la pervivencia de la colonialidad: la
Universidad, que comenzara a tehirse de colores, a hablar muchas lenguas
y analizar problematicas a partir de una diversidad de puntos de vista.
—¢Qué implica la discusion precedente?

Sin duda, el inicio de construcciones de sociedades cada vez mas diver-
sas, tolerantes y dispuestas a vivir la plurietnicidad de una vez por todas.



INTELECTUALIDAD MAPUCHE, PROBLEMATICAS Y DESAFIOS 235

BiBLIOGRAFIA

Bengoa, José
1999 Historia de un conflicto. EI Estado chileno y los mapuche el siglo xx, Chile, Pla-

neta.

Bonfil Batalla, Guillermo

1989 “Teoria del control cultural en contextos étnicos”, Arinsana, nam. 10.

Canales, Pedro

1997 “Emergencia y transito de la comunidad mapuche Gallardo Tranamil,
1900-1996”, Ultima Década, nim. 7.

2010 Tierra e historia. Estudios y controversias acerca de la historia mapuche en Chile,
1950-2010, Chile, Universidad de La Serena.

2012 “Entrevista a José Mariman”, Chile, IDEA-USACH.

Correa, Martin y Victor Mella
2010 Las razones del Ilkantiin, Chile, Lom.

INE

2002 Censo de poblacién y vivienda, Chile, Instituto Nacional de Estadisticas.
Mariman, Pablo, Sergio Caniuqueo et al.

2006 “i...Escucha, Winka...!, Cuatro ensayos de historia nacional mapuche y un epi-

logo sobre el futuro, Chile, Lom.
Mariman, José

2012 Autoderminacion. Ideas politicas mapuche en los albores del siglo xxi, Chile,
Lom.
Rama, Angel

2004 La ciudad letrada, Chile, Tajamar.

Cuicuilco ndmero 56, enero-abril, 2013





