Del turismo al neochamanismo:
ejemplo de la reserva natural
sagrada de Wirikuta en México

Vincent Basset
Universidad de Perpinan

RESUMEN: Desde hace unos diez afios, un nuevo sector de actividades turisticas tiende a
desarrollarse al margen del mercado mundial: el turismo mistico-espiritual. Entre el etnoturismo
y la busqueda de experiencias espirituales, cada vez mds viajeros internacionales fascinados con
los pueblos autéctonos tienden a sumergirse en culturas llamadas tradicionales a través de una
iniciacién o inmersion chamdnica. En América Latina, los lugares mds emblemdticos de las culturas
prehispinicas se han vuelto objeto de numerosas especulaciones turisticas. Bien sean enmarcadas
por agencias profesionales o que sean consideradas como “salvajes” por las autoridades, estas
actividades invierten en nuevos espacios carentes de todo tipo de infraestructura adaptada.
Apoydndome en un estudio llevado a cabo en la reserva natural sagrada de Wirikuta, en México,
espacio de peregrinacion de los indios wixaritari, se tratard de entender mejor a través de este
ejemplo las realidades y los riesgos de tales pricticas turisticas. Si este tipo de turismo tiende a
sobreestimar la figura del amerindio —y a elevarlo al rango de indio auténtico, como redentor
del hombre blanco—, este estudio contribuye también a demostrar, paraddjicamente, que el
fenomeno de redescubrimiento y de reapropiacion del chamanismo autictono representa para el
turista una posibilidad de establecer una comunicacion transcultural durante la cual él sufre una
transformacion de identidad.

PALABRAS CLAVE: Turismo mistico-espiritual, neochamanismo, Wixarica, alteridad indigena,
ritual

ABSTRACT: Over the last decade, a new niche of tourism activity has been developing on the
fringes of the world tourism market: mystical-spiritual tourism. Classed as ethnic tourism
and the search for spiritual experience, more and more international travellers, fascinated with
the native peoples, are submerging themselves in the “so called” cultural traditions by way of
initiations or shamanic rituals. In Latin America, the most emblematic locations of the pre-
Hispanic cultures have become the object of numerous tourism businesses. Whether organized by
professional travel agencies, or considered as “native” by the authorities, these activities invest
in new spaces bereft of any form of appropriate infrastructure. Based on a study carried out at the
sacred Wirikuta natural reserve in Mexico, a place of pilgrimage for the Wixaritari indians, the
idea is to provide a better understanding of the realities and risks related to this type of tourism

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

246 VINCENT BASSET

activity. If this type of tourism tends to overestimate the figure of the Amerindian, elevating
them to the rank of authentic indian, and thus seen as the redeemer of the white man, this study
also —paradoxically— demonstates that this phenomenon of rediscovery and reappropriation
of native shamanism represents -for the tourist- the possibility of transcultural communication
through which his/her “identity” undergoes some form of transformation.

Keyworps: mystical-spiritual tourism, neo-shamanism, Wixarica, indigenous otherness, ritual

INTRODUCCION

Desde los afios noventa, nuevas actividades turisticas llamadas alternati-
vas han hecho su aparicién al margen del mercado mundial; el turismo de
masas parece, en efecto, convenirle cada vez menos al “hombre nuevo que
busca una reconciliacion con la naturaleza” [Benoit y Valentin, 1998:25] y
a la cultura local. Consideradas como maés preocupadas por el ambiente
y la cultura del lugar, nuevas actividades turisticas como el agroturismo,
el etnoturismo, el turismo indigena e incluso el turismo mistico-espiritual
se desarrollan por todas partes del mundo. Desde una visita a las mujeres
jirafa de Tailandia hasta una estadia bajo las carpas bereberes en pleno de-
sierto, pasando por una iniciacién en los rituales de los indios shipibos en
Pert, el mito del “buen salvaje” parece tener todavia un futuro positivo por
delante. Estas diferentes actividades turisticas, reagrupadas segtin la Secre-
taria del Turismo mexicana bajo el nombre de “turismo rural”, tienen como
punto en comun favorecer el encuentro con las diferentes formas de vida
de las comunidades rurales con el fin de ayudarlas a mantener y respetar
su identidad cultural. En el continente americano, este sector turistico,
proponiendo un reencuentro que se quiere “auténtico” con las comunida-
des indigenas, se oriento, en los paises con fuerte concentracién de poblacién
indigena como el Pert o México, hacia el desarrollo de un turismo misti-
co-espiritual. Basta con buscar en internet “turismo mistico” o “turismo
chamanico” para darse cuenta de la cantidad de organizaciones y de tour
operadores que proponen este tipo de actividad. En Perd, muchos circui-
tos turisticos tales como “Cuzco Mistico” o “Esoteric Tourism” invitan al
turista a visitar los lugares mas misticos del Perd, y a participar en ciertos
rituales llamados chaménicos, como el “rito de la coca”, de “la Ayahuasca”
0 “de San Pedro”. Una gran cantidad de “agencias misticas” nacionales e
internacionales que se presentan como asociaciones de defensa de los indi-
genas se ha creado en estos tltimos diez afios hasta tal punto que “el turismo
mistico o esotérico se ha vuelto [hoy] una verdadera industria” [Galinier



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 247

y Molinié, 2006:260]. En Mexico, este sector turistico vive un desarrollo
diferente debido principalmente a la legislaciéon sobre los estupefacientes
que tiende a reservar el uso de plantas psicoactivas exclusivamente a las
comunidades indigenas. A diferencia del Perti, que supo institucionalizar
el turismo mistico-espiritual a través de organismos ministeriales como el
Fondo de Promocién Turistica y el Instituto Nacional de la Cultura, el de-
sarrollo de este tipo de actividad se mantiene en Mexico marginal y, sobre
todo, en la mayoria de los casos, ilegal. De hecho, la observacién de este
tipo de turismo representa en Mexico una tarea mucho mas dificil de lle-
varse a cabo, una practica con contornos borrosos y porosos que reagrupan
un conjunto de ideas y de précticas mistico-esotéricos con el aspecto de una
nebulosa dificil de comprender.

Propongo, a través de este articulo, entender mejor este fenémeno tu-
ristico en el contexto mexicano tomando como ejemplo la observacién de
estas practicas turisticas en el seno de la reserva natural sagrada de Wiriku-
ta, en el estado de San Luis Potosi. Se tratara, en primer lugar, de aclarar lo
que yo entiendo como turismo mistico-espiritual, el cual deberia favorecer
el encuentro, e incluso la inmersién, entre el visitante y la poblacion local,
precisar el contexto e identificar quién participa en este tipo de actividad.
Analizaré, en segundo lugar, las diferentes representaciones y relaciones
que mantienen estos turistas con respecto a las poblaciones amerindias. Fi-
nalmente, examinaré este tipo de movilidad turistica y su capacidad para
entrar en relacién con la autoctonia. Dicho en otras palabras, trataré de me-
dir si este turismo mistico-espiritual es acompafiado de conocimientos efec-
tivos sobre el otro o si esta biisqueda del otro no es sino un pretexto para
conocerse mejor a si mismo.

1. EL TURISMO MISTICO-ESPIRITUAL EN MEXICO

Antes de examinar este fendmeno turistico y su capacidad para ponernos
en contacto con el otro, parece primero indispensable definir lo que yo en-
tiendo por turismo mistico-espiritual y precisar el contexto en el cual se
efecttia este tipo de préctica en Mexico.

Si varios especialistas en turismo, tales como N. H Graburn [1989] ,
mas recientemente, R. Amirou [1995], y J.-D. Urbain [1993], han sabido
comparar ciertas formas contemporaneas de turismo con la peregrinacién e
indicar sus similitudes en cuanto a la bisqueda personal, el turismo misti-
co-espiritual observado en la reserva natural sagrada de Wirikuta pretende,
seglin sus protagonistas, “reapropriarse la peregrinacion de los indigenas”

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

248 VINCENT BASSET

wixaritari a través de un “culto mestizo del peyote”. Frente a esta prac-
tica nebulosa, hay que adelantar, asi sea de manera provisional, algunos
elementos de definiciéon con el fin de poder continuar nuestra reflexién. Si
la Secretaria de Turismo en nuestro pais propuso en 2004 clasificar las “vi-
vencias misticas” [Secretaria de Turismo, 2004:14] de los turistas en el eje
del turismo rural, propongo definir este turismo mistico-espiritual como
el conjunto de actividades individuales o colectivas en el transcurso de las
cuales el turista dice “iniciarse” en creencias y practicas mistico-religiosas
llamadas tradicionales a través de practicas rituales aprendidas en contacto
directo o indirecto con una comunidad local.

Esta definicién esta compuesta de distintos elementos claves. Primero,
las actividades pueden ser llevadas a cabo de manera individual (inicia-
tiva personal) o colectiva, es decir, enmarcadas por una organizacién mas
o menos informal que propone un circuito clave, siendo las actividades
principales: ir a un sitio prehispanico con el fin de “cargarse energéti-
camente”, participar en rituales (danzas, celebraciones, toma de plantas
psicoactivas), realizar una peregrinacién hasta un lugar prehispanico, o
iniciarse en las concepciones y précticas religiosas de las comunidades
indigenas. Luego, la particularidad de esta actividad se encuentra en el
hecho de que las creencias y précticas aprendidas provienen generalmen-
te de una mezcla de tradiciones y de creencias espirituales. Finalmente, la
“iniciacién” pasa esencialmente por el aprendizaje y la realizaciéon de una
serie de actos simbolicos, pruebas morales y psiquicas con el fin de encon-
trarse a si mismo, de obtener una curacién o de acceder a una dimensién
desconocida.

Escogi los términos mistico-espiritual en vez de chamanico por dis-
tintas razones. Por una parte, el turismo chaménico parecia restringir el
panel de actividades turisticas estudiadas, ya que dicho turismo no se
efectuaba sino solamente en el marco de una relacién turista-chaman,
cuando muchos turistas participantes de este tipo de actividad no tienen
a veces ningdn contacto con el chaman. Antropélogos como J. Galinier,
en sus estudios sobre el continente americano, o N. Chabloz, al estudiar
Africa, han escogido los términos de “turismo mistico” y “turismo mis-
tico-espiritual” para describir las practicas chamanicas, espirituales y de
consumo de plantas psicoactivas buscadas por los turistas. Por otra parte,
el termino misticismo que, segin R. Bastide, se define, en el sentido es-
tricto de la palabra, como la transformacién de la personalidad, la que se
vacia de su propio ser, de sus instintos, de sus tendencias distintivas, para
salir en cierta manera de ella misma y comulgar con el objeto de su ado-
racién [Bastide, 1975:13], resumia el objetivo buscado por estos turistas



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL

Foto 1.
Turistas a la bisqueda de peyote en la sierra Real de Catorce
(San Luis Potosi)

Foto de V. Basset.

249

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

250 VINCENT BASSET

de tomar “un camino de vida mistico”, es decir, saber deshacerse de una
manera de pensar heredada con el fin de acceder a una realidad sagrada
ontolégicamente trascendente. En fin, se puede calificarlo de “espiritual”
en la medida que estd compuesto de una mezcla de distintas filosofias, de
ideologias new age, de précticas y de creencias neochamanicas, con el fin
de obtener un desarollo personal.

A. Contexto

En México, este tipo de actividad turistica se ha desarrollado desde los afios
noventa de manera marginal, bajo diferentes formas y en diferentes luga-
res considerados como emblematicos de la cultura prehispénica. Algunos
estudios, tales como el de A. B. Menna y E. Burguete, han censado diferen-
tes lugares del “turismo mistico-esotérico” [Menna y Burguete, 1998:250]:
Huautla de Jiménez, en el estado de Oaxaca; Tepoztlan, en el estado de
Morelos, y Xicotepec de Judrez, en el estado de Puebla. Entre 2001 y 2005,
mi practica en el terreno mexicano me ha conducido a la identificacién de
los principales lugares visitados por este tipo de turismo, y a despejar sus
principales caracteristicas.

Primero que todo, hay que precisar que México con sus sesenta y dos
grupos indigenas representa sobre el continente americano un destino
apreciado por el turista mistico. Aunque las politicas de desarrollo turistico
no han sabido invertir y desarrollar lo suficiente en el turismo rural, el mer-
cado del turismo en México ha sufrido grandes mutaciones desde finales
de los afios ochenta. Frente a la crisis del turismo balneario cldsico, vemos
aparecer un turismo cada vez mds segmentado que propone un panel de
actividades naturales y culturales. Bajo la accién conjugada de tres factores
principales: primero el turismo, que jugé un rol mayor en la folklorizacién
de las culturas locales; luego el trabajo de los antrop6logos, el cual arrastra,
en ciertas regiones como Chiapas, una tropa de occidentales a practicar un
turismo étnico donde la figura del indio etnografico activé en su imaginario
el mito del “buen salvaje”, y, finalmente, el activismo de las comunidades
indigenas y neoindigenas, que supieron reactivar la imagen del indigena
a nivel internacional; frente a esta crisis somos testigos hoy, en México, de
una revalorizacién de la imagen del indigena, y de su patrimonio material
e inmaterial.

Basta con observar las campanas publicitarias realizadas por la Secre-
taria del Turismo de México para medir la utilizacién desenfrenada de la



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 251

imagen folklorizada del indigena. Danzantes “concheros” en el zécalo
de México, los ultimos mayas lacandones, artesania de los wixaritari y la
danza del venado de los yaquis; multiples espacios televisivos utilizan
la imagen del indigena con el objetivo de autentificar la diversidad cultural
del pais.

La novedad reside en el hecho de que la imagen turistica del indige-
na ya no remite solamente a la imagen del indigena imperial provenien-
te de las civilizaciones prehispanicas, cuya cultura se expresa a través de
los vestigios arqueolégicos, sino también a la del indigena etnografico y
sus derivados sensacionalistas. De hecho, las pirdmides y los complejos ar-
quitecténicos de Teotihuacan, de Palenque, de Monte Alban, de Tula, o de
Tepoztlan ya no sélo son visitados por sus valores estéticos e histéricos,
sino también por sus “poderes magicos”. Otros lugares son objeto de una
frecuentacion turistica con una vision mistica, tales como los hogares de po-
blacién indigena otomies, wixaritari o yaquis, y también lugares naturales,
como grutas o montafas que sirven de lugares de culto y de peregrinacion
a comunidades indigenas, y de las cuales Wirikuta forma parte.

Situado en el estado de San Luis Potosi, a mas de quinientos kiléme-
tros del lugar de héabitat de la comunidad Wixarica,” Wirikuta representa
el lugar de peregrinacién mds importante en la cosmogonia Wixarica, pues
alli habrian nacido el sol y el peyote.* Sin embargo desde hace unos diez
afos, es también teatro de una frecuentaciéon importante de turistas mo-
chileros tanto nacionales como internacionales. Luego de varias denuncias
publicadas en los periédicos oficiales mexicanos,* en las que los wixaritari
protestan la profanacién de su territorio sagrado por los turistas a través,
en particular, del robo de sus ofrendas y de la cosecha ilegal del peyote,
la zona fue finalmente decretada “reserva natural sagrada” en 1994. Sin
embargo, la inquietud de los wixaritari no ha dejado de incrementarse, por-

Los concheros son grupos de danzantes neoindigenas; se dicen guardianes de las tra-
diciones aztecas y realizan sus danzas en las principales plazas de las grandes cuida-
des mexicanas.

La communidad wixarica es mas conocida en México como la communidad huichola. Con
mas de treinta mil personas, esta poblacién indigena vive en la Sierra Huichol en los
estados de Jalisco y de Nayarit. Cada afio, organiza una de las mas viejas peregrinacio-
nes prehispédnicas en Mexico, en direccién de wirikuta, para cortar el peyote.

El peyote es un cactus. Sunombre cientifico es Lophophora Williamsii, crece en el desier-
to del norte de Mexico hasta el sureste de Estados Unidos y contiene més de treinta
alcaloides, entre los cuales esta la mescalina.

El Universal, 3 de octubre de 2004: “Denuncian profanacion de sitios sagrados huicho-
les”, La Jornada 7 de septiembre de 2002 “Un lugar sagrado en peligro”.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

252 VINCENT BASSET

que, como pude constatarlo in situ, el hecho de que sea una reserva natural
no ha cambiado nada en cuanto a la llegada de turistas a esta regién y a la
preservacion de este sitio.

La reserva de Wirikuta, terreno de juego del turismo mistico-espiritual,
no es considerada por las autoridades locales como un lugar turistico pro-
piamente dicho; su desarrollo turistico resulta més bien de una creacién ex
nihilo de los diferentes actores de este tipo de turismo. De hecho, desde los
afos setenta, muchos extranjeros se han instalado en la ciudad fantasma de
Real de Catorce, principal atraccién turistica de la regién del Altiplano, y
han arrastrado en su estela a otros viajeros en btisqueda de espiritualidad.
Frente a este desarrollo turistico, otros pueblos situados en el corazén de la
reserva natural sagrada, tales como Estacién Catorce, Wadley o Margaritas,
se han beneficiado de este mana turistico. La via ferroviaria México-Texas
y luego la construccién de una carretera desde Matehuala han contribuido
a la circulacién de un flujo continuo de turistas tanto nacionales como in-
ternacionales. La mayoria de los turistas ha conocido este lugar a través de
una red de personas o por las lecturas de los libros de Carlos Castafieda.
Desde hace poco, algunas asociaciones europeas y americanas proponen en
internet circuitos turisticos para cumplir “una peregrinacion”. Estas activi-
dades se desarrollan al margen de la voluntad o los apoyos institucionales
del estado de San Luis Potosi. Aunque sea dificil calcular el niimero total de
turistas que visitan la reserva, ya que las entradas a un drea desértica
pueden ser muiltiples, algunos guardianes, encargados de velar por los in-
tereses de la comunidad wixarica, tales como R. Guzmaén, han enumerado,
a partir de tres pueblos citados aqui abajo, mas de tres mil personas que
han visitado la reserva el afio 2005.

En el seno de esta reserva, tres tipos de poblaciones se relacionan y se
confrontan: el primero y mas antiguo, el de los indigenas wixaritari. Ellos
no viven en la reserva misma, sino que efectdian anualmente una peregri-
nacién desde el estado de Jalisco. El segundo, el de los descendientes de los
mineros que viven en la reserva, nacidos del mestizaje entre espafioles e
indigenas guachichiles, cuya actividad se detuvo totalmente desde los afios
ochenta. Actualmente son agricultores, comerciantes, o se han reconvertido
al turismo a través del alquiler de albergues, de taxis o servicios de restau-
racion. Y el tercero, compuesto de turistas mochileros y de extranjeros. Hay
que distinguir entre la poblacién turistica que efecttia una estancia de entre
una semana y varios meses, y la poblacion extranjera que reside alli durante
la mayor parte del ano. De hecho, muchos turistas de nacionalidad mexica-
na, norteamericana, italiana e inglesa han comprado y siguen comprando
numerosas casas en los pueblos situados en la reserva. En ocho afios de ob-



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 253

servacion, la compra de casas por extranjeros en el pueblo de Wadley se ha
triplicado, lo que demuestra igualmente que el desarrollo de este turismo
en la region esta por venir.

Pero ;quiénes son realmente los participantes de este tipo de turismo?
“Turistas-hippies”, como los llaman los locales; “peyoteros” o “misticos”,
segln los propios turistas; “drogadictos”, segtin las autoridades federales,
0 una poblacién que ejerce un turismo “salvaje” segtin la Secretaria del Tu-
rismo del Altiplano de San Luis Potosi.

Algunos informantes que se relacionan cotidianamente con esta pobla-
cién resultan ser astutos observadores, capaces de romper con la represen-
tacién subjetiva y reductora de los locales. Sus sugerencias corroboran mis
observaciones, y me parece esencial aclarar, como me lo hacia ver R. Guz-
man, guardidn de la reserva de Wirikuta que: “Los turistas [son los] que
perjudican el ambiente y los peregrinos, caminantes, buscadores misticos
[...] vienen a mejorar su postura, su posicion, su relacién y su didlogo con
el desierto”.

B. Turistas

Entre los participantes de este turismo mistico-espiritual, he identificado
en la reserva de Wirikuta dos grupos distintos de turistas: los psiconautas
y los peregrinos.

Escogi llamar al primer grupo de turistas psiconautas porque este térmi-
no, muy utilizado en la literatura contracultural norteamericana y también
europea, formulado por primera vez por Ernest Jiinger y que significa en
griego “aquel que navega la psique”, sirve para designar a un viajero del
espiritu, una persona que se sirve de estados de conciencia alterados con el
fin de explorar su psiquis, su espiritu, su conciencia [Junger, 1991].

En la bisqueda permanente de nuevas experiencias sensoriales y psi-
codélicas, utilizando los medios m4s modernos, como internet, para inter-
cambiar consejos y plantas psicoactivas, los psiconautas se vinculan en
cierta forma a lo que J. P. Costa califica como adeptos a un “chamanismo
salvaje” [Costa, 2007:97]. Solos, careciendo de toda referencia antropo-
légica relacionada con las comunidades que practican el chamanismo, e
influenciados por los escritos sensacionalistas de los chamanélogos® mds
criticados, multiplican las experiencias que privilegian la toma de plantas
psicoactivas con el fin de incrementar, segtn ellos, su conocimiento y com-

5 C. Castafieda, M. Harner, P. Furst, J. Halifax, J. Horwitz, V. Sinchez, M. de La Garza.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

254 VINCENT BASSET

prensién del mundo. El interés hacia los pueblos autéctonos, en definitiva,
les sirve s6lo de fianza moral con el fin de exonerarse de la toma de plan-
tas consideradas como drogas en su sociedad de origen. “La planta es la
fuente” de su movilidad y, en este sentido, el psiconauta representa a los
ojos de los peregrinos un depredador que no se desplaza sino para “sacar y
sacar”. Los diferentes lugares visitados en México por los psiconautas son,
ademas, principalmente espacios naturales tinicos desde un punto de vista
botanico donde nacen ciertas especies de plantas y champifiones psicoac-
tivos, asi como ciertos lugares arqueolégicos prehispanicos. El psiconau-
ta visita, por ejemplo, Palenque, en el estado de Chiapas, con la finalidad
de consumir sus famosos champifiones Stropharia Cubensis; en Oaxaca, los
pueblos de Huatla de Jiménez o San José del Pacifico, con el fin de tomar
alli el Psylocibe Mexicana; el desierto del Altiplano, al norte del estado de
San Luis Potosi, donde nace el peyote. A pesar de que solamente en oca-
siones entra en contacto con éstos, el psiconauta manifiesta una verdadera
fascinacion por los pueblos amerindios, tiende particularmente a aprender
la indianidad a través del prisma del mito moderno del “buen salvaje”; es
decir, al hecho de percibir al indigena como un hombre de conocimiento o
un potencial chamén. Estos psiconautas representan un grupo transitorio
hacia otro grupo mds implicado desde un punto de vista identitario con la
figura del peregrino.

El turista peregrino, como su definicién lo indica, es un turista que efec-
tda una movilidad individual o colectiva hasta un lugar santo por motivos
religiosos y con un espiritu de devocion. Este turista posee un conocimien-
to previo de los espacios adonde debe ir, pero no sigue ningtin programa o
itinerario preestablecido; reiine mas bien estos lugares llamados “de poder
o de energia”, dejandose guiar por “las sefiales”; su destino estd, segtin él,
“en las manos de los dioses”. Prefiere visitar lugares de culto prehispanico
y sigue, para ello, la ruta de los “lugares de poder”, erigida y difundida por
el movimiento espiritual de la neomexicanidad [De la Pefia, 2002].

Mas que una simple visita, estos turistas dicen efectuar a su manera
una “peregrinacién”. De los treinta y dos peregrinos observados, solamen-
te cuatro venian por primera vez a Wirikuta, los otros veintiocho ya habian
realizado varias estancias en esta reserva, y dieciocho de ellos visitaban
exclusivamente Wirikuta. Una cierta regularidad en la frecuencia de la vi-
sita del lugar indica que estos turistas peregrinos se comprometen duran-
te varios afios a volver a este lugar; algunos intentan incluso efectuar a
la manera de los wixaritari “una peregrinaciéon anual”. Esta asiduidad en la
visita de la reserva demuestra como los peregrinos, al contrario de los psi-
conautas, por ejemplo, han sido “afectados por la vibracién de este lugar”.



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 255

El peregrino cultiva generalmente una inmensa admiraciéon por los
pueblos autéctonos. Desde sus primeros pasos hacia esta busqueda espi-
ritual, sus lecturas de obras New Age y de antropologia “sensacionalista”
lo han llevado a reconsiderar los modos de vida tradicional aut6ctonos y
a concebirlos como un fin en si mismos, como un camino a seguir. Sin em-
bargo, parece mantener una relacién paradéjica con la alteridad amerindia
a medida que evoluciona en su iniciacién neochdmanica y tiende a despre-
ciar a los amerindios que no corresponden a su propio cédigo de lo tipico:
“miralos a estos huicholes, bebiendo coca cola durante la peregrinacién”,
pero también les reprochan el haberse apropiado de ciertos lugares de Wi-
rikuta: “para subir a la montafa sagrada, hay que pagar a los huicholes, es
increible, a quién le queda el dinero, este desierto es de todos”. De la misma
manera en la que un turista denigra a su semejante porque se niega a con-
siderarse como tal, la mitad de los peregrinos observados, que se inician en
las précticas chamanicas, rechaza ptblicamente toda atraccion y considera-
cién hacia los indigenas que realizan su peregrinacién.

El peregrino se diferencia claramente del grupo de los psiconautas por
el hecho de que él ve su movilidad como una busqueda espiritual y reli-
giosa, donde el ejercicio de practicas llamadas misticas apunta hacia una
considerable transformacién de su ser, de su personalidad. Durante esta
busqueda personal, el peregrino parece entablar una iniciacién de tipo reli-
gioso durante la cual aprendera los procedimientos y rituales, provenientes
tanto de formas arcaicas (como las de los wixaritari) como neoindigenas,
realizadas durante las ceremonias neochamanicas, tales como: el ayuno, la
préctica de una dieta vegetariana que precede a todas las sesiones rituales,
la meditacién, la abstinencia sexual, la ingestién de plantas medicinales o
alucinégenas, la confeccién y manipulacién de objetos rituales (las ofren-
das por ejemplo), la practica de cantos y de oraciones, la adivinacién del
fuego, las busquedas de visiones, y el temascal.® Asi, el peregrino podré
eventualmente, segiin su grado de implicacién y de aprendizaje, conside-
rarse a largo plazo como un neochamén.

2. RELACION CON LA ALTERIDAD AMERINDIA

Si en la mayoria de ellos se representa la indianidad a través del prisma
de la fascinacién de una supuesta autenticidad, las relaciones que mantie-

6 El temascal es un bafio de vapor de tradicion amerindia, llamada Sweat Lodge en Esta-
dos Unidos.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

256 VINCENT BASSET

nen con ésta son bastante heterogéneas. De hecho, si el psiconauta tiende
a acercarse a la cultura amerindia, es por estrategia, para evitar y rebelarse
contra los otros turistas, en la medida en la que el exotismo primitivista
[Todorov, 1989:299] le sirve mas para diferenciarse de los otros turistas que
para conocer al amerindio. Esta tendencia a valorar sistematicamente al
Otro a costa de si mismo es dificilmente compatible con un conocimiento
del otro. Somos testigos, en definitiva, de una representacion ideal del otro
amerindio mds que de una descripcién de lo real. En cuanto al peregrino,
mantiene una relacion paraddjica con la alteridad indigena en la medida en
que tiende a sentir una inmensa admiracién por el indigena que practica el
chamanismo, y rechaza, al mismo tiempo, la figura del indigena moderno
abierto y sumiso a las leyes de la globalizacion. La practica del chamanismo
es percibida como un signo de indianidad “auténtica y ancestral”, hereda-
da, segtin los partidarios del neomexicanismo, de la civilizacién tolteca.

Esta tendencia a subestimar ciertos rasgos de indianidad, —por ejemplo
el reconocimiento del fendmeno de empobrecimiento que toca a la mayoria
de las poblaciones amerindias—, se inscribe en un fenémeno bastante po-
pular en Occidente desde hace unos veinte afios: el neochamanismo. De he-
cho, este fenémeno de redescubrimiento y de reapropiacién de practicas y
creencias chaménicas tradicionales no ha cesado de rehabilitar una imagen
mitica del chamén amerindio. La antropologia, particularmente, ha jugado
un papel importante en la edificacién y la difusién de esta representacion.
Los trabajos de C. Castafieda o de M. Harner ilustran claramente esta volun-
tad de erigir, por intermedio de una disciplina cientifica, el mito del chaman
como hombre de conocimiento, de poder y de redentor del hombre moder-
no. Este desplazamiento de la mirada con respecto al chamanismo conduce,
por ejemplo, a J. P. Chaumeil a constatar:

que en poco menos de cinco siglos en los que fue sometido al tamiz del occi-
dente, el chamanismo ha pasado de la alteridad maxima como la “religién del
diablo” a la identidad casi perfecta como simbolo cultural, y hasta como una
nueva forma de espiritualidad o de “terapia colectiva” en el mundo occidental
[Chaumeil, 1993:75].

Bajo la influencia de este turismo mistico-espiritual, la comunidad
wixarica representa en México la poblacién indigena més afectada por este
exotismo primitivista. Justo como los Dogén en Africa, o los Shuar en el
Pert, los Wixaritari gozan de una especie de mistica fenomenolégica, es
decir de una imagen arquetipica del indigena, reflejo de una indianidad
“tipica, veridica y eterna”. Sus artesanias, presentes tanto en los mercados



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 257

artesanales del pais como en los de Estados Unidos o Europa, asi como sus
conocimientos en materia de chamanismo, son actualmente objeto de una
comercializacién a larga distancia.

Dicho de otra manera, somos testigos de un proceso de “exomitifica-
cion” turistica, es decir, un movimiento de “mitificacion” de nosotros hacia
ellos [Girard, 2000:282], donde la préctica de un neochamanismo occidental
aparece como un medio para los otros turistas viajeros de acercarse a la cul-
tura amerindia manteniéndose alejados fisicamente de ésta. El encuentro
con el autéctono no seria necesario, ya que el neochamanismo propuesto
por poblaciones noindigenas se presenta como el corazén del chamanismo
[Harner, 1982]. El neochamanismo occidental constituye un espacio sim-
boélico creado entre la cultura occidental y la cultura amerindia, en el que
ciertas formas simbélicas chamdnicas son extraidas de su contexto cultural
y social para ser reutilizadas con el fin de responder a las preocupaciones
relativas a nuestras sociedades modernas occidentales.

A través de los dos grupos de turistas presentados, resulta que las ac-
tividades observadas en la reserva natural sagrada de Wirikuta oscilan en-
tre practicas neochamadnicas “a geometria variable” [Chaumeil, 2003]. Esta
distincién me parece indispensable a fin de entender los distintas cuestio-
nes de identidad a las cuales remiten estas précticas, y hace que nos pre-
guntemos: ;a cudles expectativas responden estas actividades turisticas?,
(se trata acaso de una btisqueda personal o de una iniciacién en el sentido
religioso de la palabra?

3. ENTRE BUSQUEDA DE Sf E INICIACION RELIGIOSA

Para algunos investigadores como I. Rossi, estas practicas misticas remiten a
un encuentro consigo mismo mds que a una iniciacién [Rossi, 2008:18], por-
que, como lo postula G. Escande, “los occidentales no poseerian la media-
ciones necesarias para enmarcar una experiencia alucinégena dentro de una
meta prospectiva” [Escande, 2008]. Sin embargo, me parece importante ma-
tizar estos comentarios, ya que en mi trabajo de investigacién constaté que,
segtn los diferentes grados de implicacién personal y las modalidades de
aprendizaje del neochamanismo, el grupo de turistas peregrinos, por ejem-
plo, se integra en un proceso de recomposicién de la identidad a través de ac-
tos simbdlicos, pruebas fisicas y psiquicas. El aprendizaje de practicas rituales
por intermedio de poblaciones indigenas, neoindigenas u otros turistas y el
caracter introductorio del que se invisten, les permitirian ordenar y enmarcar
las experiencias extraordinarias vividas durante este tipo de actividad.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

258 VINCENT BASSET

Los turistas psiconautas, en su mayoria presentes en la reserva de Wi-
rikuta, representan el grupo menos comprometido desde un punto de vis-
ta identitario, en la medida en que para ellos parece més dificil encontrar
las marcas de la sociedad visitada en su espacio intimo. La practica de un
neochamanismo salvaje compuesto de elementos culturales y simbélicos
muy dispares responde generalmente a una biisqueda personal de sentido
en la que los participantes buscan “reunir su propio destino con las leyes y
sentidos del universo con el fin de encontrar un lugar en el seno del todo
c6smico” [Rossi, 2008:18]. Sin embargo, mi observacion prolongada de este
fenémeno hizo aparecer claramente, a largo plazo, que la practica de un
neochamanismo salvaje da lugar a un neochamanismo calcado de un mode-
lo chamanico tradicional como el de los wixaritari, o0 a un neochamanismo
enmarcado por una organizacién como la de “El Fuego de Iztachilatlan”.”

La préctica de rituales, bien sea copiados, mezclados o inventados, re-
presenta un verdadero vector con el fin de iniciar al turista en estas nuevas
précticas religiosas. Mas alld de una “creacién intima de lo sagrado” [Le
Breton, 1991], lo sagrado salvaje necesita, para echar raices, fundarse en
lo sagrado instituido [Chabloz, 2009]. La utilizacién de formas arcaicas
significativas como las de los wixaritari, ampliamente movilizadas por los
turistas misticos, permitirfan constituir mas o menos a largo plazo un sa-
grado colectivo; es decir, un grupo o una organizacién que comparte los
mismos valores, creencias y précticas. Este sentimiento de pertenencia a la
comunidad llamada “peyoteros” invitaria al turista a volver anualmente a
los lugares de su peregrinacién con el fin de completar su auto-formacion
o su formacién con un neochaman.

Alargo plazo, una gran mayoria de estos turistas misticos tienden, de
esta manera, a reapropiarse, a través de préacticas rituales, de la peregri-
nacién wixarica a lo largo de la cual los peregrinos indigenas proceden a
la ceremonia de “la caceria del peyote”. La observacion de las actividades
rituales realizadas durante “la caceria del peyote” me permitié6 demostrar
la existencia de una base de procedimientos rituales comun al conjunto
de participantes de este tipo de turismo. De hecho, la ceremonia de “la
caceria del peyote” es realizada generalmente en grupo, durante la cual

Z 1

7 La organizacion “El Fuego Iztachilatlén” 0”Iglesia Nativa Americana de Itzachilatlan”,
dirigida por Aurélio Diaz, es la version mexicana de la “Native American Church” de
Estados Unidos. A pesar de muchas solicitudes ante la Direccion General de Asuntos
Religiosos” para ser reconocida a través de la ley “de Asociaciones Religiosas y Culto
Publico”, fue clasificada segun la legislacion mexicana como una organizacion secta-
ria. Su particularidad es de reivindicar un chamanismo panamerindio.



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 259

los participantes van a pie o en carro a unos diez kilémetros del pueblo
de Wadley con el fin de recoger el peyote. El procedimiento indica que la
primera planta encontrada debe ser escatimada y, ademas, sirve de ocasién
para realizar un rito de ofrendas en el que las personas dejan comida, agua
o0 bienes personales. Luego, se trata de recoger las plantas necesarias para
la ceremonia con la ayuda de un cuchillo de metal o de madera preparado
especialmente para este fin. Antes de cortar los peyotes, los participantes
le piden permiso oralmente a la planta y se lo agradecen, después cortan
con cuidado la parte superior de la planta. Llegado el momento de conse-
guir un lugar donde acampar para pasar la noche, mientras que unos se
van en busqueda de madera, otros hacen un circulo de piedras alrededor
del campamento con el fin “de estar protegidos” simbolicamente de los
“malos espiritus”. Los peyotes son luego lavados, pelados y puestos en
un recipiente o sobre un altar situado cerca de la fogata. Un participante
o el maestro de ceremonia los inciensa antes de ser consumidos. Al caer la
noche, la ingesta de plantas puede comenzar. Dado que el peyote tiene un
sabor relativamente amargo, cada quien se prepara su propia receta utili-
zando bien sea frutas, chocolate o agua. Después de transcurrir unos cua-
renta minutos, los primeros efectos comienzan a sentirse; los participantes
guardan generalmente un largo periodo de silencio y luego aparecen las
primeras palabras y risas al haber pasado un poco mas de una hora. A lo
largo de toda la noche, cada quien puede cantar o tocar un instrumento,
y la ceremonia se termina generalmente al salir el sol. En muchos casos
observados, los participantes hacen, como los wixaritari, un recorrido pre-
ciso, que los conduce a los diferentes lugares de culto indigena situados en
el valle en el que nace el peyote, como El Vernalero, Las Animas, la gruta
de Las Narices, y hacia la sierra de los Catorce, con el fin de realizar una
dltima etapa en la cima del Quemado.

Por otra parte, el estudio de los beneficios rituales relativos a estas ac-
tividades turisticas me autoriza a identificar estas précticas como prelimi-
nares, en la medida en que representan un momento clave en la experien-
cia del sujeto; es decir, un punto de no retorno marcado por la transicién
entre un antes y un después [Turner, 1969], marcado por pruebas fisicas y
morales, y caracterizado por la btisqueda de una hierofania, signo de una
probable elecciéon chamanica.

A. La fase liminar

Durante la etapa llamada liminar, los participantes viven una ruptura con
el mundo ordinario sumergiéndose en un universo de los sentidos donde

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

260 VINCENT BASSET

todo les parece sagrado. Las practicas rituales tomadas de diversas tradi-
ciones amerindias son reproducidas de manera sincrética mezclando nom-
bres de divinidades wixaritari y aztecas, objetos rituales y motivos rituales.
Estas tradiciones juegan el rol de matriz cultural y permiten como soporte
factual reconstruir un universo simbélico mas o menos cercano al chama-
nismo amerindio. Estas practicas rituales son indicadores que revelan las
relaciones de la alteridad que mantienen los turistas viajeros con respecto
a los amerindios.

En la reserva de Wirikuta, los turistas tienden a reapropiarse de los es-
pacios divinizados por la cultura wixdrica a fin de asegurar su pasaje del
mundo profano al mundo sagrado. Siguiendo el itinerario observado por
los wixaritari, asimilan los elementos histéricos y mitolégicos disponibles y
necesarios para la correcta celebracién de sus ceremonias. El reconocimien-
to de Wirikuta como lugar de culto para los extranjeros pasa necesariamente
por una consagracion de orden mitolégico, donde las historias transmitidas
oralmente por los pioneros del turismo internacional en la regién se mez-
clan y se relacionan curiosamente con la historia del primer wixarica que
descubri6é Wrikuta; es decir, la figura del héroe mitico Marra Kwarri, quien
tuvo su primera revelacion en estos lugares.

La parte introductoria no representaria este momento crucial en la ex-
periencia del participante si éste no soportara las pruebas fisicas y mora-
les. Resistir el calor del desierto, someterse a los procesos rituales, ingerir
plantas psicoactivas o el peligro de una caminata en el desierto, contribu-
yen a legitimar la determinacién de los participantes de liberarse de una
identidad construida; pero también, y sobre todo, cumple una funcién
terapéutica. Segtn Juan, un neochaman mexicano, “Si quiere sanar, tiene
que pagar y aceptar el sufrimiento”. La ingesta de plantas psicoactivas,
tales como el peyote, durante las ceremonias observadas facilita, segiin
los participantes, “el acceso al mundo sagrado de los amerindios”. Mucho
mas que una planta, representa una divinidad, “la carne de los dioses”,
cuya absorcién garantiza la obtencién de facultades tales como el incre-
mento de la agudeza sensorial con el fin de adquirir nuevos conocimien-
tos. Se trata de una de las caracteristicas de este tipo de chamanismo, es
decir, considerar la absorcién de plantas psicoactivas como una técnica
que dispensaria a todo participante de ejercicios espirituales como la me-
ditacion.

Durante una ceremonia, siempre es mejor que comas (peyote) todo lo que pue-
das, que llegues al limite y que lo pases para que llegues a otra dimensién y a
otro conocimiento de tu propia capacidad que posees dentro de ti, despertar



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 261

la memoria ancestral, tenemos unos conocimientos guardados pero hay que
descubrirlos.®

El peyote juega el rol de mediador en la medida en que induce un es-
tado modificado de conciencia que permite, segin los turistas, conectarse
con la “memoria ancestral de los espiritus amerindios”. Un sistema nuevo
de representacion se abre a los participantes, donde los significantes no re-
miten a los mismos significados, y ciertas manifestaciones triviales de la
naturaleza se vuelven, por ejemplo, sefiales reveladoras de la presencia de
un espiritu, como la brisa, que anuncia el paso de un espiritu.

Uno de los aspectos que aclaran la relacién turista-amerindio durante
esta fase liminar reside en el hecho de que el participante de este neocha-
manismo intenta establecer una comunicacién y una apropiacién de la
indianidad pasando por la corporalidad. El cuerpo representa un soporte
privilegiado con el fin de asimilar elementos culturalmente distintos. “Me-
terse bajo la piel del indigena” se traduce concretamente en la experiencia
del turista viajero por la practica del tambor y de cantos que acompafan
los rituales, pero también el uso de cédigos de vestimenta que simboli-
zan los rasgos de identidad de la indianidad (sandalias, bufanda y joyas
prehispanicas), el uso de marcas corporales como los tatuajes con motivos
prehispanicos y el uso de objetos rituales (el copal; los palos de poder wixa-
ritari; las ofrendas, como tabaco, velas, piedras...), signos de poder de los
chamanes. Durante la caceria del peyote, los turistas realizan ofrendas, por
ejemplo, al primer peyote encontrado. El ritual de ofrecer tabaco, bienes
personales u otros objetos rituales testifica la voluntad de estos participan-
tes de aduefarse y reconstruir una préctica ritual calcada de un modelo
amerindio.

Durante los diferentes rituales efectuados, el turista busca establecer la
comunicacién con “el espiritu o la energia”. De hecho, los rituales observa-
dos contribuyen a la manifestacién y la comunicacion de este “otro invisi-
ble”, sea a través de fenémenos naturales como la aparicién de un animal
como el venado, bien sea por la expresién de una voz interior. Las interpre-
taciones relacionadas con este tipo de manifestacion explican generalmente
este hecho como “el llamado de un espiritu” con el fin de volverse chaman.

En fin, practicar el adornismo tendria también como funcién el ob-
tener la sanacion tanto en el plano fisico como moral. El llamado a los

8 Extracto de una entrevista grabada en diciembre de 2004 con Juan, un neochaman
mexicano, proponiendo sus servicios “temascaleros” a los turistas en la reserva de
Wirikuta.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

262 VINCENT BASSET

“espiritus auxiliares o aliados”, presentes en el peyote, puede engendrar,
segun los participantes, sanaciones milagrosas: “Esta medicina es la mas
elevada de todas las medicinas sagradas, ha hecho milagros, he visto gen-
te pararse de su silla de rueda y otras que se curaron del cancer”.’ Con la
condicién, segin los neochamanes, de mantener cierta implicacién per-
sonal durante los rituales: “Sanas si crees de verdad, poniendo todo de
tu parte”.

Los rituales observados durante esta fase liminar representan, efecti-
vamente, medios para el turista viajero de iniciarse en una nueva forma
de chamanismo: el neochamanismo. El estudio de estas practicas tiende
a demostrar que la relacién de alteridad del turista viajero con respecto al
amerindio no constituye sélo un pretexto para criticar su propia sociedad,
sino que contribuye también a lograr un cambio de orden identitario en la
experiencia del mismo. La practica de rituales representa en si un acto per-
formativo y responde en este sentido a intereses practicos; busca sobre todo
negociar sus diferencias con respecto a los otros turistas, cambiar de estatus
como “peyotero”, aumentar sus poderes personales y sus conocimientos, y
establecer una comunicacion con los espiritus, bien sea para volverse cha-
man o para lograr la sanacién.

B. La fase postliminar

Si los rituales representan los medios que permiten apropiarse, incluso de
manera desviada, de las formas simbdlicas inherentes al chamanismo a
través del neochamanismo, aparece claramente en la fase posterior a la in-
troduccién: que muchos elementos y practicas culturales penetran la expe-
riencia de los sujetos a tal punto que intentan prolongar, durante el regreso
de su movilidad, la experiencia liminar en su relacién con la cotidianidad.
De hecho, el momento de regreso representa con frecuencia una situacion
dificil para el turista viajero, en la cual muchos de ellos retoman hébitos que
consideran como “profanos”; sin embargo, segtn el grado de su inmersién
y de su iniciacién al neochamanismo, intentan reinvertir y desplegar en su
pais de origen numerosas préacticas culturales adquiridas durante su movi-
lidad con objetivos misticos.

El turista peregrino sigue practicando durante su regreso ciertos ritua-
les, tales como la preparacién y depésito de ofrendas en los lugares que él

? Extracto de una entrevista grabada en diciembre de 2005 con David, un turista ameri-
cano.



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 263

considera como sagrados, la celebraciéon de ceremonias como el temascal
en ocasiones bien precisas, como los solsticios o las lunas llenas, o los re-
z0s y préacticas de meditacién con el fin de establecer la comunicacién con
los espiritus. El ejercicio de rituales en la experiencia de la cotidianidad
demuestra hasta qué punto parece necesario para el turista mantener el
contacto con el mundo invisible y sagrado de los espiritus, pero traduce
también, al mismo tiempo, la voluntad de abolir la diferencia entre un si
mismo acd y un si mismo alla.

Sin embargo para que esta practica ritual se perpettie en el acd y tome
sentido a los ojos de los actores, es indispensable que ésta se adapte al pro-
ceso de integracién que acompafia al sujeto durante su regreso a su socie-
dad de origen. Bien sea una integracién social colectiva o individual, la
préactica del neochamanismo contribuye a introducir al sujeto al seno de un
grupo nuevo, “la banda de los peyoteros”. Por lo tanto, el pertenecer a esta
comunidad ideoldgica, casi normativa en algunos de los casos observados,
constituye un modelo a seguir, donde el conjunto de valores, creencias y
préacticas adquiridas durante su movilidad conducen al turista viajero a di-
ferenciarse de su grupo de origen rodeandose de elementos culturales in-
digenas. Se esfuerza en recrearlos a través de una sociabilidad electiva, una
red de personas que evolucionan en la préctica del neochamanismo con el
objetivo de obtener una cierta visibilidad y reconocimiento en el seno de su
propia sociedad.

Una de las pruebas concretas de este proceso de formacién de la iden-
tidad de este turista viajero se traduce en el hecho de que un ntimero cre-
ciente de europeos y también de mexicanos se convierten, a través de una
iniciacién neochamaénica, en chamanes. Incluso, si esto no concierne sino a
una minoria del conjunto de turistas viajeros estudiados, ilustran una nue-
va manera de ver nuestra relacién con la indianidad en la medida en que,
mediante la sustitucién de la figura del chaman amerindio, postulan que la
alteridad amerindia se encuentra en cada uno de nosotros, lo que N. Cha-
bloz llama “nuestro interior primitivo” [Chabloz, 2009:410].

La alteridad chaménica no se busca en las sociedades lejanas y tradi-
cionales sino mas bien en el aqui y en el ahora, donde cada uno es libre de
autoproclamarse chaman. El neochaman prueba ser un verdadero impor-
tador de influencia en su sociedad de origen, sirve de persona mediadora
entre la cultura amerindia y occidental en la medida en la que sensibiliza y
forma poblaciones urbanizadas a este tipo de practica. Este chamanismo a la
carta no tiende a difundir elementos y practicas culturales provenientes de
una tradicién chamaénica especifica sino mas bien de una “mezcla” de préc-
ticas espirituales y chamanicas resultantes de tradiciones muy heterdclitas.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

264 VINCENT BASSET

CONCLUSION

Si este turismo mistico-espiritual tiende a desarrollarse en el mercado del
turismo mundial, no es solamente debido a una saturacion de modelos tu-
risticos clasicos, sino mds bien a una crisis generalizada del sentido de nues-
tras sociedades modernas y urbanizadas. El desencantamiento del mundo
que se traduce por la pérdida del rol jugado por la religién como estructura
fundamental productora de sentido, es acompafiado al final de una crisis de
las grandes ideologias. Hoy djia, es el caracter incierto del porvenir lo que
domina, lo que deja a cada uno el cuidado de definir su proyecto individual
y de conseguir un sentido frente a esta incertidumbre [Gauchet, 1985]. De
hecho, lo tradicional o lo auténtico se vuelve un valor refugio, y la figura del
autdctono ya no corresponde al salvaje de costumbres decadentes sino mas
bien a un sabio, guardian de los valores y conocimientos ancestrales. A tra-
vés de un exotismo primitivista y de una reactualizacién del mito del buen
salvaje (sobre todo a través de ciertos trabajos llamados antropoldgicos que
tienden a idealizar la figura del chamédn), el turismo mistico se traduce por
una voluntad de los participantes a iniciarse en ciertas creencias y practicas
mistico-espirituales. A diferencia de su forma temprana durante los afios
setenta, somos testigos hoy —en paises como el Pert, de la institucionaliza-
cién de este turismo mistico, y, en un menor grado, en ciertos paises como
México, en donde su practica se mantiene marginal— de la existencia de
redes de personas y organizaciones capaces de enmarcar a los turistas en
busqueda de misticismo. Por intermedio de estas poblaciones neoindigenas
o no indigenas, el turista mistico se forma en las practicas neochamanicas;
es decir, el resultado de una mezcla de creencias y de practicas chama-
nicas, a través de practicas rituales que pasan por la corporalidad. Mas
alla de un acto simbdlico, la practica repetida de rituales se manifiesta,
sobre todo en los turistas peregrinos, como una accién performativa capaz
de transformar la realidad y de permitir al sujeto alcanzar las finalidades
que se habfa fijado: negociar su diferencia frente a otros turistas, cambiar de
estatus como “peyotero”, establecer una comunicacién con el otro-mundo
con el objetivo de volverse él mismo chamén o de lograr una sanacién. De
una identidad sobrevaluada e idealizada, asistimos, a través de las movili-
dades turisticas con finalidad mistica, a la creacion de una identidad trans-
cultural existente en los hechos, la del chaman moderno occidental.



DEL TURISMO AL NEOCHAMANISMO: EJEMPLO DE LA RESERVA NATURAL 265

BiBLIOGRAFIA

Amirou, Rachid

1995 Imaginaire touristique et sociabilités du voyage. Paris, PUF.

Benoit Frédéric y Valentin Laurence

1998 Le tourisme rural : une nouvelle stratégie d’aménagement du territoire pour
I'Etat de Jalisco. Mexique, Université de Perpignan, Mémoire de maitrise.

Chabloz, Nadege

2009 “Tourisme et primitivisme. Initiations au bwiti et a l'iboga (Gabon).

Tourismes. La quéte de soi par la pratique des autres”, en Cahiers d’études
africaines, 193-194: 391-428, Paris, éditions E.H.E.S.S.
Chaumeil, Jean-Pierre

1993 “L’autre sauvage. Chamanisme et altérité”, en Descamps Ch. Dans (Dir).
Amériques Latines : une altérité. Paris, Centre Georges Pompidou, Espace
International.

2003 “Chamanismes a géométrie variable en Amazonie”, en Revue Diogene

Chamanismes, pp. 159-175, PUF, Paris.

Costa, Jean-Patrick

2007 Les chamans hier et aujourd’hui. Monaco, Editions Alphée.

Escande, Grégory

2008 “L'usage de psychotropes: entre sauvagerie et enculturation”, en Psycho-
tropes, vol., 7 nim. 1:19-33; “Perspectives”, De Boeck Université.

Fernandez, Bernard

2002 Identité nomade. Paris, Anthropos.

Galinier, Jacques y Antoinette Molinié

2006 Les néo-indiens : une religion du troisieme millénaire. Paris, Odile Jacob.

Gauchet, Marcel

1985 Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion. Paris, Ga-
llimard.

Girard, Alain

2000a “La reconnaissance/méconnaissance de 'autre dans 'esthétique touris-
tique : La réduction folklorisante produit-elle la folklorisation des cultu-
res”, en Les formes de reconnaissance de I'autre en question. Perpignan, PUP,
pp. 227-295.

2000b  “Voyages chez l'autre, voyages de 'autre : la reconnaissance touristique
del’autre en question”, en Les formes de reconnaissance de I'autre en question,
Perpignan, PUP, pp. 179-202.

Graburn, Nelson

1989 [1977] “Tourism: The Sacred Journey”, en Smith V. (dir.), Hosts and guests: The
anthropology of Tourism, Philadelphie, University of Pennsylvania Press,
pp- 21-36.

Harner, Michael

1982 Chamane. Paris, Albin Michel.

Jiinger, Ernest

1991 [1970] Approches, drogues et ivresse, Paris, Gallimard.

Cuicuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012



G.licuilco numero 55, septiembre-diciembre, 2012

266 VINCENT BASSET

Menna, Alicia y Esteban Bernard Burguete

1998 “Turismo mistico-esoterico en Mexico”, en Estudios y Perspectivas en Turis-
mo, 7: 250-25.

Pena, Francisco de la

2002 Los hijos del sexto sol. Un estudio etnopsicoanalitico sobre el movimiento de la

mexicanidad, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia.
Rossi, Ilario y Francois Kaech
2008 “Psychotropes et quétes existentielles: logiques d’ailleurs et d’ici”, en Dé-
pendances, nim. 34, Juin., 16-18 “Addiction et spiritualité”, Lausanne.
Secretaria de Turismo
2004 Como desrrollar un proyecto de ecoturismo, Direccién de Turismo Alternati-
vo, faciculo 2.
Todorov, Tzevtan

1989 Nous et les Autres, Paris, Editions du Seuil.
Turner, Victor
1969 Le phénomeéne rituel. Structure et contre structure, Paris, PUF.

Urbain, Jean-Didier
1993 L’idiot du voyage: histoires de tourists, Paris, Payot.





