
número 54, mayo-agosto, 2012

“Hacer” lo trans. Estrategias y 
procesos de transición de género en 

Turín (Italia)

Eleonora Garosi
Programa Universitario de Estudios de Género
Universidad Nacional Autónoma de México

Resumen: El presente artículo se propone abordar lo trans desde una perspectiva empírica, 
brindando una interpretación sociológica de la experiencia de transición de género, con particular 
referencia al caso de Turín (Italia). El género y la transexualidad no son considerados como 
propiedades intrínsecas de los individuos, sino como procesos sociales interactivos. Las personas 
trans que viven en un género diferente al asignado al nacer emprenden una serie de transformaciones 
de los marcadores de género que, convencionalmente, diferencian hombres y mujeres, poniendo de 
manifiesto los signos que socialmente utilizamos para atribuir el género a nosotros y a los demás. 
En particular, se han identificado tres dimensiones que definen la pertenencia de género y que 
se ven afectadas por esas modificaciones: el cuerpo, con especial referencia a las características 
sexuales; la sexualidad, y los roles sociales generizados (gendered). La modificación de estos 
marcadores del género puede resultar en distintos procesos de reproducción, innovación o 
superación del esquema dominante de género. Si bien los miembros competentes de una sociedad 
tienden a reproducir los patrones dominantes del género y de la transición, existen todavía espacios 
de resistencia y transformación. Los análisis que aquí se presentan se basan en los resultados de 
una investigación postdoctoral sobre las experiencias de transición de género, llevada a cabo en la 
ciudad de Turín en el periodo entre marzo de 2008 y febrero de 2010.

Palabras clave: transición de género, “hacer el género”, conformistas del género, innovadores 
del género, transgresores del género

Abstract: This article aims at adressing the trans experience from an empirical perspective, 
providing a sociological interpretation of the experience of gender transitioning, with particular 
reference to Turin (Italy). Gender and transsexuality are not considered as intrinsic properties of 
individuals, rather as interactive social processes. Trans people who live in a different gender from 
than assigned at birth undergo a series of gender-marker transformations which, conventionally, 
differentiate men and women, making evident the sings traditionally used by society to attribute 
gender to ourselves and others. In particular, we have identified three dimensions that define 
gender and which are seen to be affected by these modifications: the body, with special reference 



Eleonora Garosi140
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

to sexual characteristics, sexuality, and gendered social roles. The modification of these gender 
markers may result in different processes of reproduction, innovation or transcending of the 
dominant gender schema. While competent members of society tend to reproduce the dominant 
patterns of gender and transition, there are still areas of resistance and transformation. The 
analyisis presented here is based on a post-doctoral research about gender transitioning, carried 
out in Turín (Italy) from March, 2008, to February, 2010.

Keywords: gender transition, “doing gender”, gender conformist, gender innovators, gender 
benders

1. Introducción

En el marco de las sociedades occidentales contemporáneas, la experien-
cia humana de modificar el género atribuido al nacer asume una forma 
peculiar gracias al dominio del paradigma médico, que ha transformado 
la transexualidad en una categoría diagnóstica.1 Actualmente, la medicina 
define a la persona transexual como alguien que experimenta una incon-
gruencia entre el cuerpo y la identidad de género, identificándose con el 
sexo opuesto al que fue atribuido al nacer.2 Esta definición de la experien-
cia trans asume la existencia de un sistema binario de géneros “natura-
les” que corresponden a un cuerpo sexuado, alternativamente masculino 
o femenino.3 Las personas trans que cuestionan estas correspondencias se 
convierten, de alguna manera, en transgresores de las normas dominantes 

1	 La creación de la moderna sexología [Foucault, 1978] y el desarrollo de las técnicas 
quirúrgicas han sido factores centrales para la conformación de la experiencia trans 
contemporánea [Preciado, 2008; Lamas, 2009]. Por un lado, el desarrollo del conoci-
miento científico sobre la sexualidad empieza a generar una verdad legítima acerca 
del sexo, identificando comportamientos e identidades normales y desviadas. Por el 
otro, las innovaciones en la investigación médica permiten experimentar modificacio-
nes corporales imposibles en épocas anteriores.

2	 La actual versión del dsm iv-tr (Manual Diagnóstico y Estadístico de los Trastornos Men-
tales), elaborado por la Asociación Americana de Psiquiatría, define el trastorno de la 
identidad de género (antes denominado “transexualismo”) como caracterizado por 
una persistente identificación con el otro sexo, acompañada por un continuo malestar 
e incomodidad hacia el propio sexo. La nueva versión del dsm v deberá ser publicada 
en 2013. Esta versión ha sido objeto de numerosas críticas por parte de activistas para 
los derechos de las personas trans, que lanzaron una campaña mundial para la despa-
tologización de la experiencia trans <http://www.stp2012.info>.

3	 Utilizo el término “trans” en lugar de transexual o transgénero con el objetivo de pre-
servar la variedad de las experiencias de transición de género, y, al mismo tiempo, 
rechazar la actitud patologizante hacia la experiencia humana de vivir en un género 
diferente al que fue atribuido al nacer.



141“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

del género, volviéndose objetos de procesos de normalización por parte de 
la medicina y de la ley [Conrad, 1992; Foucault, 2000]. En Italia, por ejem-
plo, una norma nacional regula la posibilidad formal de cambiar el género 
atribuido al nacer, tras someterse a una evaluación médica, que testifique 
la presencia de un “trastorno de la identidad de género”, y a cirugías ge-
nitales. Todavía en la vida cotidiana la transición de género puede ocurrir 
(y ocurre) en maneras distintas respecto de las prescripciones normativas 
(legales y médicas).

¿Qué significa actuar una transición de género en la Italia contempo-
ránea? ¿Cómo atribuimos el género a nosotros y a los demás en la vida 
cotidiana? ¿Cuáles elementos definen la pertenencia a un género o a otro? 
y ¿cuáles aspectos tienen que ser modificados para lograr una correcta 
atribución de género por sí y por parte de los demás? ¿Cuáles estrategias 
de transformación adoptan las personas trans en la vida cotidiana para 
“pasar”4 como su género de elección? ¿Cuáles dimensiones afectan estas 
transformaciones? ¿Cuáles son los procesos prevalentes de transición de 
género en Italia? y finalmente, ¿cuál es su relación con el modelo dominan-
te de género y con el proceso formal de transición entre los géneros?

El presente artículo pretende brindar posibles respuestas a estas pre-
guntas, a partir de los resultados de una investigación sociológica sobre la 
experiencia de transición de género en Turín. Por “experiencia de transi-
ción de género” se entiende el proceso de transformación emprendido por 
parte de personas trans para lograr la que consideran una correcta atribu-
ción de género por sí y por parte de los demás.5 El trabajo de campo se ha 
realizado en la ciudad de Turín, en el periodo entre marzo de 2008 y febrero 
de 2010. La investigación ha adoptado un enfoque cualitativo, basado en la 
colección de relatos de vida [Bertaux y Bichi, 2003] de personas trans y un 
periodo de observación participante de seis meses en un grupo de personas 
trans. Además, se han coleccionado entrevistas cualitativas con informan-
tes, como psicólogos, psiquiatras, endocrinólogos, cirujanos, abogados y 

4	 El concepto de passing (“pasar”) se refiere al éxito que las personas trans obtienen en 
el proceso de ser reconocidos como miembros del género de elección [Arfini, 2008].

5	 El concepto de “transición de género” o “transicionar el género” (gender transitioning) 
hace referencia al concepto elaborado por Ekins y King [1999] de “transgenerificar 
el cuerpo” (transgendering the body). Los autores [1999:581-582] se refieren, a la vez, 
a la idea de “moverse de una categoría de género preexistente a la otra (de manera 
temporánea o permanente), y a la idea de superar o vivir más allá del género”. “Trans-
gendering the body [refers both to the idea of] moving across (transferring) from one 
pre-existing gender category to the other (either temporarily or permanently), and to 
the idea of transcending or living ‘beyond gender’ altogether.”



Eleonora Garosi142
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

activistas trans.6 Las entrevistas a las personas trans han sido analizadas 
con el método de la grounded theory [Glaser y Strauss, 1967].

En la primera sección se plantea el posicionamiento teórico y metodo-
lógico de la investigación. En especifico, se asume que el género no es una 
propiedad natural de los individuos, sino más bien una construcción social 
que se produce en el curso de interacciones sociales situadas: la experiencia 
trans revela cómo todos producimos el género a través de nuestras interac-
ciones cotidianas, las reglas que seguimos para construir el género [Kessler 
y McKenna, 1978]. La segunda sección ofrece una panorámica de la cuestión 
trans en Italia, adoptando una perspectiva histórica. Además, presenta una 
posible genealogía del modelo normativo de transición de género en este 
país. La tercera y cuarta secciones proponen el análisis de los resultados de 
la investigación. En particular, se analizan las estrategias y los procesos que 
las personas trans desarrollan para obtener una correcta atribución de género 
por sí y por parte de los demás. Las estrategias de transformación se dan a 
tres distintos niveles: 1) el cuerpo, 2) la sexualidad y 3) los roles sociales gene-
rizados (gendered). Los procesos de transición de género pueden reproducir o 
innovar, de alguna manera, el sistema dominante de género y de transición 
entre géneros. La última sección resume los principales resultados del análi-
sis, evidenciando cómo el género y la transición entre géneros son procesos 
sociales interactivos, y revelando cómo el modelo dominante de transición es 
sólo una de las posibles opciones de transformación del género atribuido al 
nacer y que otras experiencias son posibles, aunque no formalmente recono-
cidas como legítimas en el contexto considerado.

2. Analizar la transición de género como un ejemplo de “hacer el género” 

La literatura internacional sobre lo trans es heterogénea y variada. En el 
marco de las humanidades se pueden identificar tres grupos principales de 
enfoques, que tienen en común su carácter teórico: los estudios feministas, 
los estudios transgéneros (transgender studies) y las teorías queer. Las femi-
nistas radicales [Raymond, 1979; Hausman, 1995] critican la experiencia 
de transición de género, en particular de las mujeres trans, por reproducir 

6	 En el marco de la investigación han sido realizadas 30 entrevistas con personas trans: 
10 con hombres trans y 20 con mujeres trans, cuya edad varía entre los 18 y 64 años. 
Han sido consideradas como trans todas aquellas personas que, en el momento de la 
entrevista, vivían en un género distinto al que les fue atribuido al nacer. Además, se 
han llevado a cabo 25 entrevistas con informantes.



143“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

estereotipos de género que resultan opresores para las mujeres. Los estudios 
transgéneros, desarrollados por académicos y activistas trans, evidencian 
la urgencia para las personas trans de “hacer” su propia historia, contras-
tando los efectos negativos de los discursos feministas y médicos [Borns-
tein, 1994; Feinberg, 1996, Stone, 1991]. Las teóricas queer [Butler, 1990b, 
2004; Preciado, 2002, 2008] argumentan que el género y el sexo son ambos 
artefactos sociales producidos por el poder hegemónico de la heteronorma-
tividad: la experiencia trans se considera como una práctica que permite 
deconstruir la supuesta correspondencia natural entre género, sexo y deseo.

El presente artículo se propone abordar lo trans desde una perspecti-
va empírica, brindando una interpretación sociológica de la experiencia de 
transición de género, con particular referencia al caso de Turín, donde se ha 
llevado a cabo la investigación.7

En el contexto de las sociedades occidentales se considera que hay una 
naturaleza biológica que diferencia hombres-machos y mujeres-hembras 
[Garfinkel, 1967; Goffman, 1976; Kessler y McKenna, 1978]. En particular, 
se asume que hombres y mujeres son biológicamente distintos, siendo las 
características sexuales primarias y secundarias los símbolos “naturales” 
de esta diferencia. Además, se considera que deseos y prácticas sexuales 
“normales” se desarrollan entre personas de sexo-género opuesto y que 
hombres y mujeres, por sus diferencias biológicas, emprenden actividades 
y despliegan comportamientos distintos. La experiencia trans cuestiona la 
naturalidad de estas supuestas correspondencias, haciendo “visible lo que 
la cultura ha hecho invisible —la actuación del género”8 [West y Zimmer-
man, 1987:131].

7	 En el contexto italiano, la investigación social sobre lo trans es bastante reciente y muy 
pocas son las investigaciones empíricas [Saraceno (ed.), 2003; Nicotra, 2006]. Saraceno, 
(ed.) [2003] analiza la condición social de gays, lesbianas y personas trans en Turín, 
evidenciando las dificultades de las personas trans para encontrar trabajo, por la di-
screpancia entre su apariencia y sus documentos. Nicotra desarrolla un estudio psi-
cosocial sobre hombre trans en Italia. En particular, discute el posicionamiento de los 
entrevistados en relación con el modelo oficial de transición de género, las cuestiones 
de la identidad, las modificaciones corporales y la vida sexual, ofreciendo una precio-
sa colección de historias de vida. Aparte de estas notables excepciones, algunas histo-
rias de vida y autobiografías de personas trans [Tolu, 2000; Marcasciano, 2002, 2008b; 
Poidimani, 2006; Romano, 2009], y algunos aportes teóricos [Arfini, 2007; Ruspini e 
Inghilleri, 2008], la literatura sobre lo trans tiende a ser sobre todo médica y psicológi-
ca [Belgrano, Fabris y Trombetta, 1999; Bottone, Valerio y Vitelli, 2004], constituyendo 
el marco de referencia para entender la experiencia de transición de género en Italia.

8	 “[…] visible what culture has made invisible – the accomplishment of gender”.



Eleonora Garosi144
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

De acuerdo con la etnometodología feminista [Kessler y McKenna, 
1978; West y Zimmerman, 1987], se considera la experiencia trans como 
una “actuación social” (social accomplishment) que está directamente rela-
cionada con las definiciones dominantes de género y de transición entre los 
géneros. Según esta perspectiva, “ser” trans no es una condición esencial, 
sino el producto de procesos sociales situados que establecen como natural 
el binarismo sexual y de género.

La noción de “hacer el género” ha sido elaborada por West y Zimmer-
man [1987], que la definen como la constante actividad de reproducir, en el 
transcurso de las interacciones sociales cotidianas, concepciones normativas 
de masculinidad y feminidad, y, más en general, de “tener comportamien-
tos de género en riesgo de ser evaluados”9 [West y Zimmerman, 1987:136]. 
Esto significa que, si bien la mayoría de los miembros competentes de una 
sociedad10 comparten y reproducen las concepciones normativas del género 
(y de la transición entre géneros), quedan espacios para reinterpretarlas e 
incorporarlas de maneras inesperadas.

Para explicar el proceso de “hacer el género”, West y Zimmerman [1987] 
desarrollan una útil distinción entre los conceptos de sexo y categoría de 
sexo-género. Si el sexo es atribuido de manera convencional a través de una 
inspección visual de los genitales externos,11 en la vida cotidiana la catego-
ría de sexo-género es “establecida y confirmada por la presencia de mar-
cadores socialmente reconocidos como identificadores de la pertenencia a 
una de las dos categorías [machos-hombres y hembras-mujeres]”12 [West y 
Zimmerman, 1987:127]. Esto significa que, en cuanto miembros competen-
tes de una sociedad, clasificamos a las personas (y a nosotros mismos) en 
una de las dos categorías de sexo-género a partir de una serie de elementos 
que convencionalmente (o sea, definidos socialmente) diferencian mujeres 
y hombres. Y estos elementos son continuamente reproducidos y reafirma-
dos en el transcurso de las interacciones sociales cotidianas. Hacer el géne-

9	 “To ‘do’ gender is not always to live up to normative conceptions of femininity or 
masculinity; it is to engage in behavior at the risk of gender assessment.”

10 Con “miembros competentes de la sociedad” Garfinkel [1967] se refiere a todas aque-
llas personas que comparten conocimientos de sentido común acerca de múltiples as-
pectos de la vida cotidiana, incluso el género.

11	Kessler y McKenna [1978:8] denominan este proceso como “atribución de género” 
(gender assignment).

12 	"[…] established and sustained by the socially required identificatory displays that 
proclaim one’s membership in one or the other category [male-men and female-wo-
men]."



145“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

ro significa, por lo tanto, manejar conductas sociales situadas que permiten 
reiterar las diferencias (socialmente construidas) entre mujeres y hombres.13

Kessler y McKenna [1978] elaboran un concepto similar, hablando de 
“atribución de género”, o sea, el proceso a través del cual cada uno de no-
sotros identifica a las demás personas como miembros de una categoría de 
género especifica, a partir de una serie de normas de clasificación dadas por 
sentadas y que definen los marcadores de la diferencia entre las categorías 
mutuamente exclusivas de hombres y mujeres.14 Estas autoras sostienen que:

El proceso de atribución de género se configura como una interacción entre 
quien actúa el género [actor/displayer] y quien lo codifica [codificador/attri-
butor], pero las distintas actuaciones no son informativas a menos que no sean 
interpretadas a la luz de las normas que el codificador utiliza para decidir qué 
significa ser hombre o mujer. Como miembros de un grupo sociocultural, el 
actor y el codificador comparten el mismo conocimiento sobre los signos social-
mente construidos del género. Aprenden esos signos como parte de su proceso 
de socialización (para convertirse en miembros). […] [E]stos signos concretos 
del género no son necesariamente universales15 [Kessler y McKenna, 1978:157].

En las sociedades occidentales, los marcadores convencionales del gé-
nero incluyen típicamente elementos corporales (genitales y característi-
cas sexuales secundarias), factores del área de la sexualidad (orientación y 
prácticas sexuales) y componentes sociales (actitudes, emociones, compor-
tamientos, actividades y capacidades).

13 “Hacer el género” es un proceso social que, si bien implica una individualidad por 
parte de cada sujeto, se da en interacciones situadas. “El acto que es el género […] 
evidentemente no es un acto solitario. Sin duda, existen maneras matizadas e indivi-
duales de hacer su propio género, pero que uno lo haga, y que uno lo haga de acuerdo 
con ciertas sanciones y prescripciones, no es, claramente, un asunto plenamente indi-
vidual. […] Por ende, el género es un acto que ya estuvo ensayado, muy parecido a un 
libreto que sobrevive a los actores particulares que lo han utilizado, pero que requiere 
actos individuales para ser actualizado y reproducido una vez más como realidad” 
[Butler, 1990a:306].

14 En el texto se utilizan como sinónimos los términos “categoría de sexo” (sex category) y 
“atribución de género” (gender attribution). 

15	"The gender attribution process is an interaction between displayer and attributor, 
but concrete displays are not informative unless interpreted in light of the rules which 
the attributor has for deciding what it means to be a female or male. As members of a 
sociocultural group, the displayer and the attributor share knowledge of the socially 
constructed signs of gender. They learn these signs as part of the process of socializa-
tion (becoming members). […] [T]hese concrete signs of gender are not necessarily 
universal."



Eleonora Garosi146
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

Las personas trans, que de por sí cuestionan la “naturalidad” de la co-
rrespondencia entre estos componentes, emprenden un proceso de trans-
formación de los marcadores convencionales de masculinidad y femini-
dad, a estos tres niveles, con el objetivo de alcanzar la que consideran una 
correcta atribución de género, por sí y por parte de los demás, ya que la 
atribución de género es un proceso interactivo que involucra tanto a quien 
actúa el género como a quien lo interpreta. Las modificaciones de estos 
marcadores pueden ser combinadas de maneras variadas para reproducir 
el modelo dominante de género binario o dar vida a sistemas alternativos 
de géneros.

Para poder identificar las estrategias utilizadas por las personas trans 
en su proceso de transición de género, se ha utilizado el enfoque de la 
grounded theory [Glaser y Strauss, 1967; Ekins, 1993; Ekins y King, 1999]. 
El objetivo de esta perspectiva es el de producir explicaciones que surgen 
directamente del material empírico coleccionado, a través de un proceso 
de generación de códigos y conceptos, anclados a los datos de investiga-
ción. Las entrevistas narrativas con personas trans han sido codificadas con 
el fin de poder identificar las principales estrategias desarrolladas por las 
personas trans para poder obtener una correcta atribución de género en la 
vida cotidiana. Las múltiples combinaciones de estas estrategias producen 
diferentes procesos de transformación del género, definidos en relación con 
el esquema dominante de género y transición entre géneros, que se ha de-
nominado transnormatividad [Garosi, 2009, 2011].

En la siguiente sección se delinea, a partir de una perspectiva histórica, 
el marco contextual que define la experiencia de transición de género a ni-
vel social y normativo en Italia.

3. Una genealogía de la cuestión trans en Italia

Aunque no existan muchas informaciones sobre las vidas de personas trans 
en los siglos xviii y xix en Italia, la investigación histórica ha comprobado 
la existencia de personas que vivían en un género diferente al asignado 
al nacer, cuestionando el orden sexual dominante en la Italia de fin-du-siè-
cle.16 Uno de los casos documentados más significativos es el de una mujer 
travestida, Caterina Vizzani, que logró vivir toda su vida adulta como un 

16	Cuando se utilizan los términos “travestido”, “transexual”, “transexualismo”, “reatri-
bución de sexo”, “cambio de sexo”, se hace referencia a los autores que aplican estos 
conceptos. Yo prefiero hablar de “trans” y de experiencia de transición de género.



147“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

hombre: sólo después de su muerte, en 1743, se descubrió que era en reali-
dad una “mujer biológica”. También la existencia de hombres travestidos 
está documentada por los historiadores, por ejemplo en burdeles ciuda-
danos [Benadusi, 2008]. Las personas trans eran generalmente percibidas 
como una amenaza para estructuras sociales como la familia tradicional, 
convirtiéndose en objetos de control social por parte de las ciencias positi-
vistas, como la criminología y la psiquiatría [Schettini, 2011].

En la época fascista, las personas trans corrían el riesgo de ser encar-
celadas por violar las normas contenidas en el Código Penal Rocco, que 
prohibían a las personas utilizar ropa que no correspondiera a su sexo. La 
reciente biografía de Lucy, una mujer trans de más de ochenta años, narra 
su experiencia durante el régimen fascista [Romano, 2009]. Era todavía un 
“hombre con rasgos femeninos” cuando fue deportada en un campo de 
concentración, internada por ser homosexual. En ese entonces, la experien-
cia de transición de género era concebida como una forma particular de 
conducta homosexual y quedaba relegada a la esfera privada, ya que los 
riesgos de expresarse en público eran muy elevados.

Teníamos que hacer todo a escondidas, porque corríamos el riesgo de que nos 
pegaran, si nos descubrían. […] Susy fue arrestada muchas veces. Y también 
Sonia fue detenida. Y la única razón era que llevaban maquillaje, y sí, es cierto 
que Sonia se maquillaba mucho, era muy visible, aunque en ese entonces no 
hablábamos de travestismo, por lo menos no en público17 [Romano, 2009:25].

A partir de los años cincuenta y sobre todo en los años sesenta, gracias 
al desarrollo de los tratamientos hormonales y de las técnicas quirúrgicas, 
la experiencia de transición de género empezó a ser concebida como una 
cuestión médica que se caracterizaba por la realización de modificaciones 
corporales permanentes, en particular de los genitales [Bullough, 1998]. El 
famoso caso de Christine Jorgensen contribuyó a transformar “el cambio 
de sexo” en un tema público, volviendo real la idea de poder “cambiar de 
sexo” para muchas personas en todo el mundo, incluso en Italia.18

17 “Tutto doveva avvenire non troppo alla luce del sole, se no c’erano le botte in vista. 
[…] La Susy l’hanno presa un sacco di volte. Anche la Sonia l’hanno portata via un bel 
pò di volte. Solo perché si truccavano e la Sonia, va detto a onor del vero, si trucca-
va molto pesantemente, era vistosa, anche se di travestimento non si parlava ancora 
all’epoca, almeno non in pubblico.”

18	El de Christine Jorgensen, un ex soldado de ejército americano, es generalmente re-
conocido como el primer caso de “cambio de sexo”. C. J. empezó a tomar hormonas 
bajo la supervisión del doctor Hanmburger en Dinamarca y se sometió a castración 



Eleonora Garosi148
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

En los años cincuenta nadie hablaba de transexualismo o de travestismo; tam-
bién la homosexualidad era una cosa de la que no estaba permitido hablar. […] 
La primera noticia […] que leí salió en un periódico y contaba la historia de una 
persona sueca que se había cambiado de sexo. […] [P]or primera vez en mi vida 
descubrí que dentro de Roberto podía encontrar a Roberta y desde ese entonces 
mi vida ya no fue la misma19 [Marcasciano, 2008b:96].

La primera mujer trans italiana que se sometió a una operación de cam-
bio de sexo, La Romanina, realizó su cirugía en Suiza en 1967. Durante 
varios años después de la cirugía genital siguió siendo detenida y hasta fue 
confinada en una pequeña aldea en el sur de Italia, acusada de ser moral y 
socialmente peligrosa. Sólo después de numerosas inspecciones ginecoló-
gicas y psiquiátricas pudo finalmente cambiar sus documentos de identi-
dad en 1972 [Cecconi, 1976]. En ese entonces, aunque fuera posible realizar 
modificaciones corporales, las personas trans no eran reconocidas con su 
género de elección, ni por parte del estado ni de la sociedad en general: mu-
chas mujeres trans seguían siendo consideradas como hombres y corrían 
el riesgo de ser detenidas en hospitales psiquiátricos o de ser encarceladas 
por “ser travestis”, o sea, por utilizar ropa del “sexo opuesto” [Benadusi, 
2008; Marcasciano, 2008a].

La experiencia trans era percibida como una desviación que debía 
ser sancionada y controlada, y las personas trans no eran tratadas como 
miembros legítimos de la sociedad. La transición de género era un proce-
so informal: las personas que vivían en un género diferente al asignado al 
nacer tenían que buscar solas cómo realizar su transición de género; por 
ejemplo, viajando al extranjero para someterse a cirugía genital. El papel 
del grupo de los pares era muy importante para conocer cómo se podía 
“cambiar de sexo”, ya que proporcionaba información sobre cómo vestirse 
y maquillarse, cuáles hormonas utilizar y donde conseguirlas, o a cuáles 

y orquiectomía en 1952. La publicación de la noticia “Ex-soldado deviene una belle-
za rubia” en la portada del New York Daily News transformó su caso en la primera 
experiencia documentada de “cambio de sexo”. Ya con anterioridad, otras personas 
trans se habían sometido a intervenciones quirúrgicas para cambiar sus características 
sexuales. El primer caso documentado es el de Lili Elbe, una pintora que se sometió 
a castración y a un intento (fallido) de implantación de un útero femenino [Bullough, 
1998].

19	“Alla fine degli anni Cinquanta […] non si parlava ancora di transessualismo nè di 
travestitismo, e anche l’omosessualità era una pratica innnominabile. […] La prima 
notizia […] la lessi su un giornale e paralva di una svedese che aveva fatto il primo 
intervento per cambiare sesso. […] [P]er la prima volta compresi e imparai che dentro 
Roberto ci poteva essere Roberta e da quel giorno nulla fu più come prima.”



149“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

médicos acudir para realizar una cirugía genital. Varias de las mujeres trans 
entrevistadas, sobre todo las de cincuenta y sesenta años, han contado ha-
ber empezado a tomar hormonas bajo las sugerencias de amigas trans que 
ya se estaban hormonando.

Entré en un bar para llamar por teléfono y la vi… Sabía que ella era hombre, 
pero ¡era tan femenina! Yo tenía 13 años [en los años cincuenta]… me miró y me 
dijo: “¡Ven acá, jotita! ¡Eres una de nosotros!”…  Así comencé a ver a estas per-
sonas [un grupo de personas trans, travestidos y prostitutas] que comenzaron a 
decirme que podía cambiar, que podía bloquear mi pubertad. Me solían decir: 
“Tú eres una mujer, debes sólo hacerte unas inyecciones [de hormonas]”. Así 
que lo hice, sí… Empecé a hormonarme yo sola, gracias a mis amigas20 (mujer 
trans, 63 años).

En el transcurso de los años setenta, posiblemente gracias a los efectos 
de la revolución sexual y al desarrollo del naciente movimiento gay, las per-
sonas trans empezaron a organizarse en un movimiento social para obtener 
el reconocimiento legal del cambio de género [Marcasciano et al., 2010]. En 
1979, un pequeño grupo de mujeres trans organizó una original protesta 
en Milán, con el objetivo de llamar la atención de la opinión pública sobre 
la cuestión del derecho de las personas trans a ser reconocidas como su 
género de elección. Se fueron a un club y se metieron a la alberca vestidas 
sólo con la parte de abajo del bikini, descubriendo sus pechos femeninos, 
para evidenciar su pertenencia de género [Marcasciano, 2008a]. La acción 
política del movimiento trans terminó con la aprobación, en 1982, de la ley 
164 que regula la posibilidad formal de cambiar de sexo.21 La norma insti-
tucionalizó el proceso a través del cual las personas trans pueden cambiar 
su género, identificando a la ciencia médica como el actor social legitimo 
para llevar a cabo una transformación del estatus de género en las personas 
trans. La transición de género dejó de ser sancionada como una desviación 

20 “Entrai in un bar per fare una telefonata e la vidi…Sapevo che era un uomo, però era 
così femminile! Io avevo 13 anni (negli anni Cinquanta)…mi guarda e mi fa: ‘Vieni qui, 
finocchietta! Sei una di noi!’…Così ho cominciato a vedere queste persone [un gruppo 
di persone trans, travestiti e prostitute] che cominciarono a dirmi che potevo cambiare, 
che potevo bloccare la pubertà. Mi dicevano sempre: “Tu sei una donna, devi solo farti 
qualche puntura [di ormoni]”. E l’ho fatto…certo che l’ho fatto. Ho cominciato io a 
farmi gli ormoni, grazie a queste mie amiche.”

21	Ley N. 164/82, “Normas que regulan los cambios en la atribución del sexo” (“Norme in 
materia di rettificazione di attribuzione di sesso”), publicada en la Gaceta Oficial (Gazzetta 
Ufficiale), núm. 106, del 19 de abril de 1982.



Eleonora Garosi150
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

en sí y fue transformada en un proceso regulado por el estado y la medi-
cina. Las personas trans dejaron de ser detenidas en cárceles u hospitales 
psiquiátricos y les fue ofrecida la oportunidad de convertirse en miembros 
legítimos de la sociedad, entrando en un proceso médico de transición de 
género.

De hecho, la ley se configura como un dispositivo de control del bina-
rismo de género, ya que permite solamente a las personas trans que se so-
meten a cirugía genital cambiar su nombre y género en los documentos de 
identidad, dejando en un limbo de no-reconocimiento a todas aquellas per-
sonas trans que no se conforman con el modelo binario de sexo y género. 
Actualmente, en Italia, existen varios hospitales públicos que han creado 
centros especializados para tratar a los “pacientes transexuales”. Equipos 
multidisciplinarios, formados por endocrinólogos, psiquiatras, psicólogos 
y cirujanos, ofrecen a las personas trans todos los tratamientos (hormona-
les y quirúrgicos) requeridos para poder cambiar oficialmente de género.22 
Las personas que se encuentran en un proceso de transición de género son 
aceptadas, por el Estado y la medicina, solamente en la medida en que esta 
condición se configure como temporal: un hombre que pueda dar a luz o 
una mujer con pene son percibidos a nivel simbólico como una amenaza al 
sistema binario de sexo y género y, por lo tanto, se les pide que se sometan 
a cirugía genital para encajar en una de las dos categorías de género social-
mente aceptadas, la de las mujeres y la de los hombres.23

Por lo tanto, en la Italia contemporánea los dispositivos legales y médi-
cos definen la forma legítima de transición de género, lo que he llamado en 

22	En Turín, por ejemplo, existe uno de estos centros especializados que ofrece trata-
mientos hormonales y quirúrgicos, prácticamente gratuitos, para realizar la transición 
de género. Se trata de un proceso que empieza con seis meses de evaluación psicoló-
gica y psiquiátrica para averiguar que la persona esté efectivamente afectada por un 
“trastorno de la identidad de género”. Después de esta evaluación, la persona puede 
empezar a tomar hormonas y debe pasar por el test de vida real (real life test), o sea, 
vivir en el género de elección por un tiempo mínimo de un año y medio, antes de ser 
autorizada por los miembros del equipo a someterse a cirugía genital. 

23	Solamente las personas trans que se adaptan a los ideales normativos y sociales de 
género y transexualidad son plenamente reconocidas como ciudadanos. Las personas 
trans que no reproducen el binarismo de género y encarnan mezclas inesperadas de 
características sexuales o elementos identitarios de géneros diferentes son doblemente 
discriminadas. Por un lado, no pueden cambiar sus documentos de identidad, con 
evidentes repercusiones en su vida y actividades cotidianas; por ejemplo, a la hora de 
encontrar trabajo. Por otro lado, a estas personas no se les garantizan los tratamientos 
hormonales gratuitos, que son, en cambio, reservados solamente a las personas trans 
que quieren someterse a cirugía genital.



151“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

otros contextos [Garosi, 2009, 2001] “transnormatividad”, o sea, la manera 
socialmente aceptada de ser trans en Italia.24

En las siguientes secciones se presentan los análisis de los datos empíri-
cos, mostrando las estrategias y los procesos de transición de género desar-
rollados por parte de las personas trans entrevistadas.

4. Estrategias de transformación del cuerpo, la sexualidad y los roles sociales 
generizados (gendered) en la experiencia de personas trans italianas

En cuando miembros competentes de la sociedad, las personas trans tienden 
a compartir el conocimiento de sentido común que define el género como 
masculinidad y feminidad mutuamente exclusivos y correspondientes a un 
cuerpo sexuado: las características sexuales son consideradas como los prin-
cipales factores que definen la pertenencia de género y son cruciales en el 
proceso de categorización sexual en la vida cotidiana, tanto a nivel indivi-
dual como social. Por lo tanto, las transformaciones corporales relacionadas 
con las características sexuales son fundamentales para las personas trans.

Se han identificado tres principales estrategias de transformación de las 
características sexuales, de acuerdo con los resultados de Ekins y King [1999]: 
1) sustitución (substituting), 2) ocultamiento (concealing), y 3) disimulo (im-
plying). Las personas trans pueden mezclar estas estrategias de maneras 
distintas y con niveles diferentes de intensidad.

La “sustitución” implica reemplazar las partes del cuerpo socialmente 
asociadas a un género con las que caracterizan al género “opuesto”. Ésta 
puede involucrar los genitales y las características sexuales secundarias, 
como el vello corporal y facial y los pechos. Tales operaciones de sustitu-
ción generalmente incluyen intervenciones quirúrgicas y tratamientos hor-
monales, y producen modificaciones permanentes del cuerpo. Por ejemplo, 

24	Se trata de una experiencia medicalizada de transición de género que actualmente 
funciona como un guión de transición accesible para todas aquellas personas que ex-
perimentan una “desviación” de la norma del binarismo de sexo y género. Como en 
un círculo vicioso, esta definición de lo trans, considerada como una cuestión médica, 
influye en las experiencias individuales de muchas personas que quieren vivir en un 
género distinto al atribuido al nacer: las personas trans no sólo aprenden, en cuanto 
miembros competentes de la sociedad, los scripts de género socialmente aceptados, 
sino también el “correcto” proceso de transición de un género a otro. Viven tanto el 
género como la transición entre géneros como una actuación social situada [West y 
Zimmerman, 1987]. De todas, formas, aunque la ley establezca como legítimo un solo 
proceso de transición de género, las personas trans pueden tener diferentes experien-
cias de transición en la vida cotidiana.



Eleonora Garosi152
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

muchas de las personas trans entrevistadas (aunque no todas) desean so-
meterse a cirugía genital para reemplazar los genitales “equivocados” con 
los (que son considerados) “correctos”. Aunque los genitales no jueguen un 
papel central en el proceso de atribución de género en la vida cotidiana, ya 
que quedan escondidos en la mayoría de las interacciones sociales, siguen 
siendo considerados como el factor determinante para una correcta atribu-
ción de género, por ser el símbolo par excellence de la diferencia sexual entre 
hombres y mujeres.

Muchas de las mujeres trans entrevistadas, por ejemplo, perciben la 
presencia de un pene como una amenaza para una correcta atribución de 
género, deseando someterse a cirugía genital para transformar su pene en 
una neovagina.25 La presencia de elementos de género “equivocados”, es-
pecialmente si son masculinos [Kessler y McKenna, 1978], resulta ser más 
relevante que la ausencia de los signos “correctos”, que pueden ser impli-
cados de varias maneras, como se comentará más adelante.

Realmente sentía que tenía algo repugnante que tenía que esconder. Lo odiaba 
tanto [al pene]… cuando me duchaba, por ejemplo, era verdaderamente difícil 
para mí y cuando tenía erecciones involuntarias estaba llorando todo el tiempo. 
[…] Después de que me operaron pude finalmente mirar abajo [hacia su neova-
gina] y me veía bastante bien!26 (mujer trans, 63 años).

Ulteriores ejemplos de esta estrategia de sustitución implican modifi-
caciones de las características sexuales secundarias. En particular, los hom-
bres trans se someten a cirugías de pechos para tener un pecho plano y 
toman testosterona para que les salga vello corporal y facial y se les baje el 
tono de la voz. 

He empezado a tomar hormonas en 2005 y al principio no estaba contento con 
los resultados de mi barba… ahora va mejor, ¡pero quiero más! También mi voz 
ha cambiado y espero se haga cada día más profunda. […] Después de dos años 
con mi terapia hormonal me operaron el pecho y me quitaron el útero. Hoy 

25	Cabe considerar también que las cirugías genitales para las mujeres trans son técnica-
mente más desarrolladas que para los hombres trans.

26	“Davvero sentivo di avere qualcosa di ripugnante che dovevo nascondere. Lo [il pene] 
odiavo così tanto… quando facevo la doccia, ad esempio, era davvero difficile per me 
e quando avevo erezioni involontarie mi veniva da piangere tutto il tempo. […] Quan-
do finalmente mi hanno operata ho cominciato a guardare giù [verso la zona genitale] 
e mi piaceva quello che vedevo!”



153“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

me siento bien… ¡casi no me lo puedo creer! ¡Por fin siento que soy yo y me 
reconozco!27” (hombre trans, 33 años).

Muchos de los hombres trans entrevistados se consideran satisfechos con 
las modificaciones corporales que les permiten pasar como hombres en la 
vida cotidiana, y no requieren modificaciones genitales. Se trata de un re-
sultado interesante que confirma el carácter interactivo del proceso de atri-
bución de género: ya que pueden pasar socialmente como miembros de su 
género de elección en la mayoría de las interacciones cotidianas; los hombres 
trans no están tan presionados por la necesidad de modificar sus genitales. 
Como diría Garfinkel [1967], los hombres trans que ya “pasan” como hom-
bres en su vida cotidiana poseen los “genitales culturales”, o sea, los que se 
supone deberían estar naturalmente allí.

Las mujeres trans sustituyen el vello facial y corporal por una piel lisa 
y sin vello, utilizando métodos de depilación permanentes o temporales y 
tratamientos hormonales, además de someterse a cirugías de pechos para 
aumentar su volumen y tener pechos “femeninos”.

Me hice una cirugía de pechos… es bastante normal para una [mujer] trans 
[ríe], a menos que no estés muy flaca y te conformes con tener los pechos chi-
quitos que te salen con las hormonas. También me hice una liposucción abdo-
minal porque estaba bien gorda. Luego me quité el vello corporal y la barba 
con el láser… pero todavía tengo bastante vello. ¡Gasté 7 500 € para quitarme 
el vello del rostro y del pecho! En el resto del cuerpo, sobre todo los brazos y 
las piernas, uso cera depilatoria y esto hace que cada vez tenga menos vello28 
(mujer trans, 28 años).

El esfuerzo de “pasar” para las mujeres trans es más intenso que para 
los hombres trans. Como Kessler y McKenna [1978] evidencian, la atribu-

27	“Ho iniziato a prendere ormoni nel 2005 e all’inizio non ero molto contento del risulta-
to con la barba… adesso va meglio, pero ne voglio di più! Anche la voce è cambiata e 
spero che diventi sempre più bassa. […] Dopo due anni di terapia ormonale mi hanno 
operato al seno e mi hanno tolto l’utero. Oggi mi sento bene… quasi non ci posso cre-
dere! Finalmente sento di essere me stesso e mi riconosco!”

28	“Mi sono fatta la chirurgia al seno… è abbastanza normale per una trans [ride], a 
meno che una non sia molto magra e si accontenti del seno piccolo che ti cresce con gli 
ormoni. Mi sono fatta anche una liposuzione addominale perché ero molto grassa. Poi 
mi sono tolta i peli dal petto e la barba con il laser…anche se sono ancora abbastanza 
pelosa. Ho speso 7.500€ per togliermi i peli dal viso e dal petto! Nel resto del corpo, 
soprattutto sulle braccia e le gambe, uso la ceretta e questo fa sì che i peli crescano 
sempre meno.”



Eleonora Garosi154
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

ción del género femenino se da solamente cuando todos los signos de mas-
culinidad son eliminados. Estas autoras describen ese esquema de género, 
típico de las sociedades occidentales, de la siguiente manera:

reconoce a alguien como mujer sólo cuando no la puedas ver como hombre. […] La 
condición de no lograr una correcta atribución de género como mujer depende 
de la presencia de alguna característica “masculina”. La condición de no lograr 
una correcta atribución de género como hombre depende de la falta de, por lo 
menos, una característica “masculina”. En la construcción social del género lo 
“masculino” es el referente primero29 [Kessler y Mckenna, 1978:158-159].

Este esquema de género puede explicar por qué las mujeres trans re-
sultan más visibles que los hombres trans, y por qué tienden (más que los 
hombres trans) a someterse a modificaciones corporales permanentes que 
oculten las características masculinas originarias.

Otra estrategia desarrollada por las personas trans es el “ocultamien-
to”, que se define como la táctica de esconder todas aquellas partes del 
cuerpo que socialmente significan un género que no es el deseado por la 
propia persona trans. Las estrategias de ocultamiento producen modifica-
ciones temporales de distintos elementos corporales y son adoptadas antes 
o como alternativa a las modificaciones quirúrgicas.

Una estrategia frecuente de ocultamiento para los hombres trans, por 
ejemplo, consiste en usar vendas o playeras muy estrechas para reducir los 
pechos. Como alternativa pueden utilizar playeras muy grandes para tapar 
las formas del cuerpo.

Los pechos han sido siempre un problema, sobre todo porque los tengo gran-
des… Entonces los vendo, pero no puedo usar vendas demasiado apretadas, si 
no no puedo respirar… así que también uso ropa más grande para ocultarlos30 
(hombre trans, 28 años).

29	“See someone as female only when you cannot see them as male. […] The condition of failure 
for being seen as a woman is to be seen as having a concrete “male” characteristic. The 
condition of failure for being seen as a man is to be seen as not having any concrete 
“male” characteristics. In the social construction of gender ‘male’ is the primary con-
struction.”

30	“Il seno è sempre stato un problema, anche perché è piuttosto grande… Quindi uso 
delle fasce, però non posso usare fasce troppo strette altrimenti non posso respirare…
per cui cerco di usare anche maglie grandi in modo da mascherarlo.”



155“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Las mujeres trans generalmente suelen esconder su pene pegándolo 
entre sus piernas hacia atrás, y usan maquillaje para cubrir las sombras de 
la barba.

El “disimulo” hace referencia a la táctica de asumir la presencia de 
específicos signos de género, en particular las características sexuales se-
cundarias. Por ejemplo, las mujeres trans pueden utilizar sujetadores con 
rellenos de silicona u otros materiales, y slip especiales que aumentan el 
volumen de las caderas.

Me gustaría operarme los pechos… La verdad… ¡me gustaría muchísimo! Pero 
por mi situación [está casada y su mujer no acepta su transición de género] no 
pude ni empezar a tomar hormonas y menos hacerme la cirugía de pechos. Así 
uso nada más un sujetador rellenado31 (mujer trans, 60 años).

Los hombres trans pueden implicar la presencia de un pene utilizando 
sistemas de packing, hechos en casa o comprados. El término “packing” se 
refiere al uso de varios objetos, desde unos calcetines rellenados con gel 
hasta prótesis realistas, con el objetivo de crear protuberancias que impli-
can la presencia de un pene.

—¡Mira [me enseña un “finto pene”]! ¡Lo he hecho yo! ¿Crees que sea dema-
siado pequeño?
—Mmmm… no sé. ¿Y cómo lo has hecho?
—Ehm… agarré un par de condones, puse uno dentro del otro, y finalmente 
rellené con gel. ¡Y ya! ¡Encontré las instrucciones en internet!32 (hombre trans, 
23 años).

La utilización de estos sistemas de packing varía bastante entre los hom-
bres trans entrevistados. Algunos, por ejemplo, los usan para sentirse más 
a gusto cuando entran a los baños públicos. Otros consideran el uso de 
prótesis como no necesario o hasta incómodo, y las utilizan solamente en 

31	“Mi piacerebbe operarmi al seno…davvero…mi piacerebbe moltissimo! Però per via 
della mia situazione [è sposata e la moglie non accetta di buon grado la sua transizione 
di genere] non ho potuto nemmeno cominciare a prendere ormoni, quindi figurati 
l’intervento al seno! Per cui uso un reggiseno imbottito.”

32	“¡Guarda [mi mostra un “finto pene”]! L’ho fatto io! Secondo te è troppo piccolo?
	 Mmmm… non saprei. E come l’hai fatto?
	 Ehm… ho preso un paio di preservativi, li ho messi uno dentro l’altro e ci ho messo 

dentro del gel! Ho trovato le istruzioni su internet!”



Eleonora Garosi156
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

ocasiones específicas, como es el caso de los dildos usados para el sexo pe-
netrativo.

La sexualidad es otra dimensión relevante para definir la atribución de 
género. En particular, en el marco de las sociedades occidentales, la hete-
ronormatividad [Warner, 1993] establece un orden “natural” de los deseos: 
a los hombres “normalmente” les gustan las mujeres y las mujeres “nor-
malmente” desean a los hombres. A pesar de que las ciencias sociales y  
la medicina consideren la homosexualidad como una variación natural de la 
orientación sexual, la idea de que la heterosexualidad sea la sola orienta-
ción sexual “normal” prevalece en la sociedad. La mayoría de las personas 
trans entrevistadas en el marco de la investigación comparten esta visión 
normativa de la sexualidad y emprenden una serie de comportamientos 
y acciones que pretenden demostrar, a sí mismos y a los demás, su orien-
tación sexual “normal”. Todavía, entre las personas entrevistadas existen 
también quienes adoptan estrategias no normativas en lo que se refiere a la 
sexualidad.

En particular, se han detectado cuatro estrategias de modificación que 
se relacionan con esta dimensión: 1) negación, 2) heterosexualización, 3) 
homosexualización, y 4) exceso.

Por “negación” se ha de entender la actitud de rechazar cualquier tipo 
de actividad sexual que involucre los genitales, ya sea en la masturbación 
o en relaciones sexuales con otras personas. Se trata de una estrategia típi-
camente utilizada por las personas trans que consideran los genitales exter-
nos como el elemento determinante para definir la pertenencia de género: 
estas personas se rehúsan a la idea de tener placer a través de sus genitales, 
ya que éstos representan la “esencia”, por lo menos a nivel simbólico, de su 
incorrecta atribución de género.

¡Nunca he tocado a un hombre! ¡No! Me he enamorado muchas veces de chicas, 
pero nunca ha pasado nada entre nosotros, eran solamente relaciones platóni-
cas… porque… si yo tenía el cuerpo de una mujer y no sentía ser una mujer, 
¡no podía yo tener relaciones con una chica! […] Para mí era algo impensable… 
¿Cómo podía yo usar ese cuerpo? ¡Lo odias tanto! ¡No es tu cuerpo! ¿Cómo 
puedes tener sexo con una chica a la cual, a lo mejor, le gustas así?33 (hombre 
trans, 44 años). 

33	“Non ho mai toccato un uomo! No!!! Mi sono innamorato molte volte di diverse ragaz-
ze, però non è mai successo niente tra noi, erano solo relazioni platoniche… perché…
se io avevo il corpo di una ragazza e non sentivo di essere una ragazza non pote-
vo avere rapporti con un’altra ragazza! […] Per me era assolutamente impensabile…



157“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Yo me enamoro muy fácil, ¡pero si me tocas allí [los genitales] se acabó! […] Es 
una parte muy delicada… no me puedes tocar allí… quiero decir… es lo que 
diferencia hombres y mujeres… ¡y me hace sentir muy mal!34 (mujer trans, 28 
años).

Las mujeres trans, en cambio, tienen experiencias más variadas. Aun-
que muchas declaran no usar sus genitales en las relaciones sexuales, casi 
todas admiten, por lo menos, su uso en la masturbación.

Esta diferencia entre hombres y mujeres trans, por lo que se refiere 
al uso de los genitales en el marco de sus relaciones sexuales, podría ser 
explicada por las diferencias en el proceso de socialización al género en 
las sociedades occidentales. Como Weeks [1986] ha puesto de manifies-
to, el género juega un papel crucial en la constitución de relaciones de 
dominación y subordinación entre mujeres y hombres en el campo de la 
sexualidad. Niños y niñas son educados de manera distinta en relación 
con la sexualidad: las chicas tienen que ser moderadas, mientras que los 
chicos deben tener una vida sexual activa. En cuanto miembros compe-
tentes de la sociedad, las personas trans comparten este esquema sexual 
dominante. Por lo tanto, los hombres trans, que han sido socializados 
como niñas, tienden a rechazar el uso de sus genitales, mientras que las 
mujeres trans son más propensas a tener una actitud abierta hacia su 
sexualidad.

Por “heterosexualización” ha de entenderse la estrategia de definirse 
como “intrínsecamente” heterosexuales: estos entrevistados sienten que su 
“naturaleza” masculina o femenina está definida por su orientación hete-
rosexual. En particular, la heterosexualidad de sus parejas es un elemento 
indispensable para avalar su “verdadero” género interior. A menudo es-
tas personas trans rechazan la asociación o confusión con personas homo-
sexuales, hasta el punto de expresar actitudes homofóbicas hacia gays y 
lesbianas.

Por ejemplo, a mí no me gustan las mujeres a las que les gustan las mujeres 
[lesbianas]… No puedo tener ningún tipo de relación con una de ellas. […] 
Siempre me he acompañado con mujeres heterosexuales y mi pareja actual se 
define como heterosexual, porque no siente estar en una relación con [una “mu-

Come potevo usare quel corpo? Lo odi tanto! Non è il tuo corpo! Come puoi fare sesso 
con una ragazza alla quale magari piaci così come sei?”

34	Io mi innamoro facilmente, però se mi tocchi lì [i genitali] è finita! […] E’ una parte 
molto delicata…non mi puoi toccare lì…voglio dire…è la differenza tra un uomo e 
una donna…e mi fa stare davvero male!



Eleonora Garosi158
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

jer biológica”]… quiero decir… esto es lo que ella siente, aunque parezca raro… 
No sé cómo explicarlo, pero es esto lo que pasa35 (hombre trans, 29 años).	

Además, estas personas tienden a reproducir estereotipos acerca de los 
roles de género en las relaciones sexuales: el hombre es descrito como ac-
tivo y la mujer como pasiva. En particular, es el acto de la penetración que 
hace de una persona un hombre, mientras que el ser penetrado transforma 
a una persona en una mujer [Kulick, 1997].

¡Yo siempre me he sentido mujer! ¡Una mujer de verdad! […] Siempre me han 
gustado las caricias y me he portado como una mujer, ¡tengo un verdadero in-
stinto femenino! No como una amiga mía, que es un travestido… Lo llamo tra-
vestido porque es activo (en las relaciones sexuales). Pero si te gusta ser activo, 
¿dónde está tu feminidad? Tengo también otra amiga, que no está operada… 
ella es muy guapa, ¡pero es activa! […] Pero si yo soy trans y tengo un rol activo 
en el acto sexual, ya sea con un hombre o con una mujer, esto significa que no 
soy una mujer!36 (mujer trans, 64 años).

Se trata también de una cuestión de roles en las relaciones sexuales. Yo soy 
pasiva, necesito de un hombre que quiera estar con una mujer, un hombre que 
realmente juegue su papel37 (mujer trans, 30 años). 

La mayoría de los hombres trans, por ejemplo, se rehúsan a que sus 
parejas toquen su área genital y subrayan que hacen el amor “como lo ha-
cen los hombre biológicos” (hombre trans, 28 años), a menudo utilizando 
dildos. También en este caso la idea de la penetración es central en la cons-
trucción de la masculinidad dominante.

35	“Ad esempio a me non piacciono le donne a cui piacciono le donne… Non posso avere 
nessun tipo di relazione con loro. […] Sono sempre stato con donne eterosessuali e an-
che la mia fidanzata attuale si definisce eterosessuale, perché non sente di stare in una 
relazione con [una “donna biologica”]… voglio dire… questo è quello che lei sente, 
anche se sembra strano… Non so come spiegarlo, però è così!”

36	“Io mi sono sempre sentita donna! Una donna vera! […] Mi sono sempre piaciute le ca-
rezze e mi sono sempre comportata come una donna, ho un istinto naturale femminile! 
Non come una mia amica che è un travestito… Lo chiamo travestito perché è attivo 
[nelle relazioni sessuali]. Ma se ti piace essere attivo allora dov’è la tua femminilità? 
Ho anche un’altra amica, che non è operata… è molto bella, però è attiva! […] Ma se io 
sono trans e sono attivo, sia che stia con un uomo che con una donna, allora significa 
che non sono una donna!”

37	“E’ anche una questioni di ruoli nelle relazioni sessuali. Io sono passiva, ho bisogno di 
un uomo che voglia stare con una donna, di un uomo che faccia davvero la sua parte.”



159“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

He vivido todas mis relaciones como si fuera un hombre, también por lo que se 
refiere a la esfera sexual… por supuesto, uso algún soporte “extra”, pero siem-
pre he tenido sexo como si fuera un hombre… nunca me desvisto por completo 
y casi nunca dejo que mis parejas me toquen38 (hombre trans, 28 años).

Todas estas estrategias parecen confirmar las convenciones heteronor-
mativas sobre la sexualidad y el género. Sin embargo, las personas trans 
pueden adoptar también estrategias alternativas, como la “homosexuali-
zación” y el “exceso”: ambas representan maneras no heteronormativas de 
transformar el género en el área de la sexualidad. 

Por “homosexualización” se entiende la táctica de considerarse homo-
sexuales, buscando tener relaciones con parejas del mismo género. Se trata 
de una práctica bastante reciente en la experiencia de transición de género: 
durante varias décadas, de hecho, los médicos (y hasta las personas trans) 
rechazaban la idea de que alguien pudiese transformar su género sintiendo 
atracción hacia personas del sexo biológico opuesto. Por ejemplo, los estánda-
res de tratamiento del dsm III39 incluían la preferencia heterosexual, entendida 
como atracción hacia personas del mismo sexo biológico, como criterio esen-
cial para formular un diagnóstico de “transexualismo”. Si eres un hombre 
biológico y te gustan las mujeres, ¿porqué te quieres convertir en mujer?

No me gustan las chicas… Me gustan los chicos, nunca he sentido atracción 
hacia las mujeres… quiero decir… podría pasar, pero hasta ahora siempre he 
preferido a los hombres…40 (hombre trans, 23 años).

Me enamoro de las mujeres… siempre ha sido así… soy una mujer transgénero 
lesbiana41 (mujer trans, 36 años).

Somos bastantes… muchas de nosotras tenemos relaciones con mujeres, a pesar 
de lo que piensa la gente… somos cincuenta [por ciento homosexuales] y cin-

38	“Ho vissuto tutte le mie relazioni come un uomo, anche nella sfera sessuale… ovvia-
mente uso qualche supporto ‘extra’, però ho sempre avuto relazioni sessuali come 
se fossi un uomo… non mi svesto mai completamente e quasi mai lascio che la mia 
compagna mi tocchi.”

39	Era la anterior versión del Manual Diagnóstico y Estadístico de los Trastornos Menta-
les, entrado en vigor en 1980.

40	“Non mi piacciono le ragazze… Mi piacciono i ragazzi, non ho mai sentito attrazione 
per le donne… voglio dire… potrebbe succedere, però fino ad ora ho sempre preferito 
gli uomini…”

41	“Mi innamoro delle donne… è sempre stato così… sono una donna transgender lesbi-
ca.”



Eleonora Garosi160
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

cuenta [por ciento heterosexuales]. La orientación sexual no tiene nada que ver 
con el género. Son dos aspectos distintos… la orientación sexual y el género son 
dos cosas diferentes42 (mujer trans, 60 años).

Dentro de las treinta personas entrevistadas en el marco de la investiga-
ción, por ejemplo, dos hombres trans declararon sentirse atraídos por hom-
bres, uno afirmó tener relaciones tanto con hombres que con mujeres, seis 
mujeres trans dijeron preferir a las mujeres como parejas sexuales y afecti-
vas, y tres se consideran como bisexuales en sus prácticas amorosas. Por lo 
tanto, 12 personas (40%) no se consideran a sí mismas como heterosexuales.

Finalmente, otra estrategia de transformación del género en el área de 
la sexualidad es el “exceso”, que hace referencia a la experiencia de ir más 
allá de las categorías actualmente existentes para entender el deseo y las 
prácticas sexuales, cuestionando el binomio excluyente de homosexuali-
dad y heterosexualidad.

He empezado a tomar hormonas hace un par de años y estoy contento con los 
resultados. ¡Ahora sólo quiero una mastectomía ¡y ya! […] No quiero quitarme 
el útero porque quiero tener hijos. Mi pareja no puede tener hijos… ella es una 
chica trans… no está operada y yo quiero tener hijos con ella, de manera natu-
ral43 (hombre trans, 20 años).

Esta declaración cuestiona directamente la dependencia del género y 
de la sexualidad del sexo biológico, criticando el orden sexual dominante, 
que define como natural la correspondencia entre sexo y género. Una hem-
bra biológica vive como hombre (trans) y quiere tener hijos con una mujer 
(trans) que es un macho biológico. Tal experiencia debería cuestionarnos de 
manera profunda sobre las concepciones dominantes acerca de sexo, géne-
ro y deseo. ¿Hasta qué punto tiene sentido hablar todavía de binarismo de 
género y heterosexualidad?

La última dimensión del proceso de transición de género tiene que ver 
con los roles sociales generizados (gendered), o sea, con los que se conciben 

42	“Siamo abbastanza… molte di noi hanno relazioni con donne, nonostante quello che 
pensa la gente… siamo cinquanta [per cento eterosessuali] e cinquanta [per cento 
omosessuali]. L’orientamento sessuale non c’entra niente con l’identità di genere. Sono 
due aspetti distinti… l’orientamento sessuale e il genere sono due cose differenti.”

43	“Ho cominciato a prendere ormoni da un paio d’anni e sono contento dei risultati. 
Adessovoglio solo farmi la mastectomia e basta! […] Non voglio togliere l’utero per-
ché voglio avere dei figli con lei. La mia fidanzata è una donna trans…non è operata e 
voglio avere di figli con lei, in modo naturale!”



161“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

como los elementos típicos de la masculinidad y de la feminidad. En par-
ticular, de acuerdo con Kessler y McKenna [1987:11], se considera como rol 
social “el conjunto de expectativas sobre cuáles comportamientos son apro-
piados para cada categoría de género”.44 Los roles sociales generizados (gen-
dered) incluyen actitudes, emociones, comportamientos, actividades, y ha-
bilidades que son considerados alternativamente masculinos o femeninos.

Dos son las tácticas principales empleadas para transformar los roles 
sociales generizados (gendered), de acuerdo con los resultados de los análi-
sis de Ekins [1993] y Ekins y King [1999]: 1) feminización/masculinización 
del género (gender femaling/maling) y 2) mixité.

Por “feminización/masculinización del género” se hace referencia a las 
múltiples maneras en que las personas trans adoptan los comportamientos, 
las emociones y los pensamientos socialmente asociados con la condición 
de mujer o de hombre. No necesariamente esta estrategia reproduce los 
estereotipos dominantes del género, pero es cierto que las personas trans 
entrevistadas tienden a actuar los guiones dominantes del género, lo que R. 
W. Connell [1987] ha definido como “masculinidad hegemónica” y “femi-
nidad enfatizada”. Como Kimmel [2000:103] afirma:

A menudo […] las personas trans actúan un conjunto exagerado de elementos 
generizados de su nuevo sexo reconstruido […]. Las mujeres trans son mu-
chas veces hiperfemeninas, remilgadas y pasivas; los hombres trans pueden ser 
asertivamente y agresivamente masculinos.45

Las mujeres trans tienden a evaluar mucho su apariencia física, uti-
lizando prendas exclusivamente femeninas y maquillaje; buscan tener 
como pareja hombres convencionales y tienen ideas románticas sobre el 
matrimonio y el amor. Después de empezar la terapia hormonal muchas 
de las entrevistadas declaran haberse convertido en personas más sensi-
bles, como “verdaderas” mujeres.

Siempre he tenido un aspecto muy femenino… cuando iba a las discotecas los 
chicos siempre pensaban que yo era mujer. Siempre usaban pronombres feme-
ninos hacia mí, me invitaban a tomar algo, ¡estaban orgullosos de estar a mi 

44	“A gender role, then, is a set of expectations about what bahaviors are appropriate for 
people of one gender.”

45	“Often […] transsexuals enact an exaggerated set of gendered traits of their newly re-
constructed […] sex. Male-to female transsexuals often become hyperfeminine, prissy 
and passive; female-to-male transsexuals may become assertively and aggressively 
masculine.”



Eleonora Garosi162
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

lado porque tenía la apariencia de una chica muy linda! Y ¡eso siempre me ha 
gustado!46 (mujer trans, 30 años).

Por lo que se refiere a los hombre trans entrevistados, tienden a descri-
birse como fuertes y valientes. Están ocupados en actividades típicamente 
masculinas y varios de ellos declaran ser “naturalmente predispuestos” a 
tener relaciones sexuales promiscuas.

Tengo que ser fuerte, no puedo aparentar ser una persona débil… si no… ima-
gínate... Mucha gente en el trabajo no sabe de mí [de la transición de género]… 
así que tengo que trabajar duro, hago cosas que ni mis colegas [hombres] pue-
den hacer…47 (hombre trans, 40 años).

Es típico de la naturaleza del hombre macho buscar a muchas mujeres y ser 
infiel… es normal… para las mujeres es diferente, ellas son más maternales, 
inocentes… no pueden traicionar… Sí, lo sé, soy un poco sexista, pero yo pienso 
esto48” (hombre trans, 29 años).

Por supuesto, no todas las personas trans actúan estos roles de género 
estereotipados. Varias de las personas entrevistadas en el marco de la in-
vestigación tienden más bien a combinar elementos culturalmente consi-
derados como masculinos o femeninos. Esta estrategia se ha denominado 
“mixité” o integración (integrating) en la definición de Ekins [1993]. 

Me considero afortunada… muy afortunada, porque puedo expresar tanto mi 
parte femenina como la masculina49 (mujer trans, 32 años).

46	“Ho sempre avuto un aspetto molto femminile… cuando andavo in discoteca i ragazzi 
pensavano sempre che io fossi una ragazza. Mi chiamavano sempre al femminile, mi 
invitavano a bere, erano orgolgiosi di stare perchè avevo l’aspetto di una ragazza mol-
to carina! E questo mi è sempre piaciuto!”

47	“Devo essere forte, non posso farmi vedere che sono debole… altrimenti… immagina-
ti… Molta gente al lavoro non sa niente di me [della transizione di genere]… così devo 
lavorare duro, faccio cose che nemmeno i mie colleghi [uomini] possono fare…”

48	“E tipico della natura maschile avere tante donne e essere infedele… è normale… per 
le donne è diverso, sono più materne, innocenti… non possono tradire… Sì lo so, sono 
un po’ sessista, però la penso così.”

49	“Mi considero fortunata… molto fortunata, perché posso esprimere tanto la mia parte 
femminile come quella maschile.”



163“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Los hombres trans, por ejemplo, evidencian su actitud de ser más ama-
bles y sensibles en comparación con los hombres biológicos, y eso debido a 
su experiencia de vida vivida como mujeres.

Haber sido una mujer… esto es sin duda positivo. Porque creo que, a pesar de 
que siempre me he sentido hombre, la gente no lo sabía y he vivido un tiempo 
de mi vida como mujer, la gente me trataba como mujer… así que conozco 
mejor las dificultades que las mujeres tienen en diferentes áreas, en el trabajo, 
con los hombres, etc… Yo creo ser un hombre mejor que un hombre biológico… 
quiero decir… el hecho de haber vivido como mujer, haber sido mujer… digo, 
esto es diferente que solamente comprender a las mujeres… así que creo tener 
ventajas con respecto a las mujeres, no en la esfera sexual, es cierto… pero en lo 
demás es innegable… porque yo era una mujer y tengo ventajas en relacionar-
me con las mujeres50 (hombre trans, 28 años).

Las mujeres trans tienden a ser más convencionales en sus roles de gé-
nero. Eso puede ser explicado por dos distintos factores: por un lado, las 
expectativas sociales de conformidad son mayores hacia las mujeres (en ge-
neral) que hacia los hombres; por el otro, el esquema de género “reconoce a 
alguien como mujer sólo cuando no la puedas ver como hombre” [Kessler 
y McKenna, 1978:158] contribuye a producir una eliminación más radical 
de todos los signos de masculinidad.

5. Los procesos de transición de género en la experiencia de las personas trans 
italianas

Estas estrategias se combinan de maneras diferentes, originando una va-
riedad de procesos de transición de género. Si es cierto que cada persona 
entrevistada tiene su propia y singular experiencia, ha sido posible identi-
ficar tres procesos “típicos” de trasformación de género asignado al nacer, 

50	“Essere stata una donna… è senza dubbio una cosa positiva. Perché credo che, anche 
se mi sono sempre sentito un ragazzo, la gente non lo sapeva per cui ho vissuto un 
periodo della mia vita come donna e la gente mi trattava come una donna…per cui 
conosco le difficoltà delle donne in tanti aspetti, nel lavoro, con gli uomini, etc… Io 
credo di essere un uomo migliore rispetto a un uomo biologico… voglio dire… il fatto 
di aver vissuto come donna, di essere stato una donna…insomma questo è diverso che 
solamente comprendere le donne… quindi credo di avere dei vantaggi con le donne, 
non nel campo sessuale, ovvio… però per altre cose è innegabile… perché io ero una 
donna e ho dei vantaggi a relazionarmi con le donne.”



Eleonora Garosi164
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

definidos en relación con la transnormatividad y el esquema de género do-
minante: 1) reproducción, 2) innovación y 3) superación (transceding).

La mayoría de las personas trans entrevistadas tiende a reproducir el 
modelo normativo de transición de un género al género opuesto. Esta re-
producción del guión de género dominante involucra tanto el cuerpo como 
la sexualidad y los roles sociales. Ekins y King [1999] denominan este 
proceso como “migración” (migrating), o sea el tránsito desde un lado del 
sistema binario de género al lado opuesto, de manera permanente. Por lo 
que se refiere al cuerpo, estas personas tienden a realizar modificaciones 
permanentes de las características sexuales primarias y secundarias, em-
pleando sobre todo estrategias de sustitución. En el área de la sexualidad, 
consideran la heterosexualidad como el orden sexual normal: la hetero-
sexualización y la negación son las principales estrategias adoptadas para 
reproducir el esquema dominante de sexo, género y sexualidad corres-
pondientes. En relación con los roles sociales, tienden a emprender estra-
tegias de feminización y masculinización del género. Las personas que 
emprenden un proceso de reproducción de los patrones dominantes del 
género y de la transexualidad, pueden ser definidos como “conformistas 
de género” [Garosi, 2009, 2011]. Muchas de las personas entrevistadas que 
pertenecen a esta categoría se han sometido a intervenciones quirúrgicas 
genitales que les han permitido cambiar su nombre y género en los docu-
mentos de identidad, y viven en muchos casos ocultando su experiencia 
de transición de género.

A pesar de que éste es el grupo más numeroso, hay también personas 
que no se adaptan al modelo dominante de género y transición. Se trata, 
por ejemplo, de personas que innovan el sistema binario de sexo y género. 
El proceso de innovación resulta en una serie de modificaciones corporales, 
realizadas a través de estrategias de sustitución, ocultamiento y disimu-
lo, que no corresponden a las expectativas sociales acerca del “correcto” 
cuerpo sexuado: un hombre con vagina o una mujer con pene. Además, 
pueden tener prácticas y deseos no-heterosexuales, adoptando estrategias 
de homosexualización. Por lo que se refiere a los roles sociales, tienden a 
combinar elementos masculinos y femeninos, adoptando la estrategia de 
la mixité. Las personas entrevistadas y clasificadas en este grupo han sido 
denominadas como “innovadores del género” [Garosi, 2009, 2011]. Aun-
que sean una minoría en el conjunto de los entrevistados, los innovadores 
del género cuestionan la correspondencia, dada por sentada como natural, 
entre la conformación de los genitales y la percepción de sí como hombres 
o mujeres. De alguna manera, aceptan el binarismo de género, pero recha-
zan la idea de modificar sus cuerpos, en particular sus genitales, para que 



165“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

se adapten a los estándares sociales de masculinidad y feminidad. Por su 
“crítica incorporada” al orden de sexo y género, a estas personas no se les 
permite, en Italia, cambiar legalmente su nombre y género en los docu-
mentos de identidad, ni recibir tratamientos hormonales gratuitos en los 
hospitales públicos. Por lo tanto, aunque puedan “pasar” perfectamente 
como hombres o mujeres, su género no está formalmente reconocido como 
legitimo por parte del Estado.51

Finalmente, algunas de las personas entrevistadas viven una ex-
periencia de transición de género que transciende, cuestiona y supera  
el sistema binario de sexo y género. De acuerdo con Ekins y King [1999] el 
proceso de superación (transcending) cuestiona la misma existencia de dos 
sexos y dos géneros correspondientes, reclamando una multiplicidad de 
géneros y manifestaciones sexuales independientes de la biología. Ellos 
pueden adoptar distintas estrategias de modificación corporal, aparte de 
las cirugías genitales, mientras que en el área de la sexualidad rechazan 
el binomio entre homo y heterosexualidad. Las personas que emprenden 
un proceso de superación pueden ser definidas como “transgresores del 
género” (gender benders) [Garosi, 2009, 2011]. Muy pocas de las personas 
entrevistadas pueden ser adscritas a esta categoría y se trata, sobre todo, 
de activistas del movimiento trans. Los transgresores del género se consi-
deran como no exclusivamente masculinos o femeninos, sino que se des-
criben como parte de un continuum del género, poniendo en cuestión la 
linealidad causal entre sexo y género, e implícitamente criticando las cate-
gorías de la orientación sexual.

En la tabla que sigue se sintetizan los principales “tipos” de personas 
trans, los “procesos” de transición de género y las correspondientes “estra-
tegias” de modificación en relación con el cuerpo, la sexualidad y los roles 
sociales generizados (gendered) y se propone un esquema de las posibles ex-
periencias de transición de género en Italia.

Se trata de una propuesta analítica y, por lo tanto, en la vida cotidia-
na se encontrarán excepciones y experiencias individuales que no encajan 
en este modelo. De todas formas, se configura como una útil herramienta 
para interpretar similitudes y diferencias en los procesos de actuación del 
género.

51	Algunas de las personas entrevistadas han narrado varios episodios de incomodidad 
al tener que explicar la incongruencia entre su aspecto y sus documentos.



Eleonora Garosi166
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

6. Conclusiones

El análisis de las experiencias de transición de género en Turín ha permitido 
destacar dos resultados significativos. Por un lado, ha evidenciado cómo el 
género (y la transición de género) está continuamente producido y repro-
ducido en el marco de las interacciones cotidianas, por otro, ha puesto de 
manifiesto la actitud normalizadora del Estado y la patente discriminación 
hacia las personas trans que no se adaptan al sistema de género dominante.

Ya que el proceso de atribución del género implica una interacción entre 
quien actúa el género y quien lo codifica [Kessler y McKenna, 1987], para 
ser reconocidas como pertenecientes al género de su elección, las personas 
trans tienen que emprender una serie de modificaciones de los marcado-
res de género que, convencionalmente, diferencian hombres y mujeres. El 
análisis de las transformaciones que emprenden para pasar como personas 

Tabla 1.  
Tipos, procesos y estrategias de transición de género  

en Turín (Italia)

Tipos Procesos

Estrategias 

Modificaciones 
corporales

Sexualidad
Roles sociales  
generizados

Conformistas 
del género 

Reproducción -Sustitución 
-Negación 
-Heterosexualización

-Feminización/
-Masculinización 

Innovadores 
del género 

Innovación 

-Sustitución (no 
cirugía genital)
-Ocultamiento
-Disimulo

-Homosexualización -Mixité

Transgresores 
del género 

Superación

-Sustitución (no 
cirugía genital)
-Ocultamiento
-Disimulo

-Exceso -Mixité

Elaboración ad hoc a partir del análisis de los datos de la investigación.



167“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

del género de su elección, pone de manifiesto los signos que socialmente 
utilizamos para atribuir el género a nosotros y a los demás [West y Zimmer-
man, 1987; Kessler y McKenna, 1978]. En particular, se han identificado tres 
dimensiones que definen la pertenencia de género y que se ven afectadas 
por esas modificaciones: el cuerpo, con especial referencia a las característi-
cas sexuales; la sexualidad, y los roles sociales generizados (gendered).

La modificación de estos marcadores puede resultar en distintos 
procesos de reproducción, innovación o superación del esquema do-
minante de género. Los conformistas del género, por ejemplo, tienden a 
vivir experiencias normativas de transición, reproduciendo el esquema 
dominante de dos sexos y géneros correspondientes. Estas personas 
se someten a cirugías genitales y su transición de género se desarrolla 
conforme a las prescripciones normativas para poder cambiar formalmente 
de género. Si bien los miembros competentes de una sociedad tienden a 
reproducir los patrones dominantes del género y de la transición, existen 
todavía espacios de resistencia y transformación [Devor, 1989]. Entre 
las personas entrevistadas, por ejemplo, hay algunas que viven formas 
alternativas de transición. En particular, los innovadores del género incor-
poran nuevas formas de masculinidad y feminidad, que no están defini-
das por la morfología de los genitales. Además, renuevan las categorías 
de homo y heterosexualidad, que son definidas en relación con el género de 
elección (y no con el “sexo biológico”). Los transgresores del género, final-
mente, superan el binarismo de sexo y género, reivindicando una multipli-
cidad de expresiones de género distintas del dato biológico y experimen-
tando sexualidades no convencionales.

Cualesquiera que sean los procesos de transición que las personas trans 
emprendan, el análisis ha contribuido a aclarar que género y transición de 
género no son propiedades intrínsecas de los individuos, sino actuaciones 
sociales situadas que involucran, a la vez, a quien actúa el género y a quien 
lo interpreta.

La investigación ha también evidenciado que, frente a una multiplici-
dad de experiencias de transición incorporadas por las personas trans, el 
Estado ha emprendido un proceso de regulación y control de esta prácti-
ca. La experiencia de vivir en un género diferente al asignado al nacer se 
configura como una transgresión del binarismo de sexo y género y una 
amenaza al orden sexual dominante, y se convierte en un espacio de nor-
malización por parte de distintos actores sociales (el estado y la medicina) 
que actúan para restablecer el supuesto orden “natural” entre sexo, sexua-
lidad y género. Las personas trans pueden cambiar su género, pero para 
ser reconocidas por el Estado italiano deben cumplir con las reglas de éste. 



Eleonora Garosi168
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

La norma sobre el “cambio de sexo” (N. 164/82) establece que las personas 
trans deben obtener un diagnóstico de transexualidad y de someterse a 
cirugías genitales. La ambigüedad sexual y de género no está formalmente 
aceptada, y una persona tiene que ser alternativamente hombre o mujer. 
Todas las personas que viven experiencias no normativas de transición, 
se quedan fuera del área del reconocimiento de la propia identidad de 
género.

¿Qué pasaría si los marcadores de género cambiaran? Por ejemplo, si 
los genitales ya no fuesen considerados como el símbolo último de la perte-
nencia de género ¿Cuáles serían las consecuencias de estas transformacio-
nes en las experiencias subjetivas de transición de género? ¿Qué sucedería 
si muchas más personas trans empezaran a encarnar formas no normativas 
de transición de género? ¿El Estado reconocería como legítimas otras for-
mas de transición, sin pretender que las personas trans deban someterse a 
cirugía genital? Éstas son algunas de las preguntas que deberían alimentar 
futuras investigaciones empíricas y reflexiones teóricas. 

Bibliografía

Arfini, Elisa A. G.
2007	 Scrivere il sesso. Retoriche e narrative della transessualità, Roma, Meltemi.
2008	 “Everybody’s passing. Passing, crossing e narrazioni trans”, en Ruspini 

Elisabetta y Marco Inghilleri (eds.), Transessualità e scienze sociali. Identità 
di genere nella postmodernità, Nápoles, Liguori, pp. 275-293.

Belgrano, Emanuele, Bruno Fabris y Carlo Trombetta
1999	 Il transessualismo. Identificazione di un percorso diagnostico e terapeutico, 

Milán, Kurtis.
Benadusi, Lorenzo
2008	 “Dalla paura al mito dell’indeterminatezza. Storia di ermafroditi, trave-

stiti, invertiti e transessuali”, en Ruspini Elisabetta y Inghilleri, Marco 
Inghilleri (eds.), Transessualità e scienze sociali. Identità di genere nella post-
modernità, Nápoles, Liguori, pp. 19-48.

Bertaux, Daniel y Rita Bichi
2003	 Racconti di vita. La prospettiva etnosociologica, Milán, Franco Angeli.
Bornstein, Kate
1994	 Gender Outlaw: On Men, Women and the Rest of Us, Nueva York, London, 

Routledge.



169“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Bottone, Mario, Paolo Valerio y Roberto Vitelli (eds.)
2004	 L’enigma del transessualismo. Riflessioni cliniche e teoriche, Milán, Franco An-

geli.
Bullough, Vern
1998	 “La transexualidad en la historia”, en J. A. Nieto (ed.), Transexualidad, 

transgenderismo y cultura. Antropología, identidad y género, Madrid, Talasa 
Ediciones, pp. 63-78.

Butler, Judith
1990a	 “Actos performativos y constitución del género: un ensayo sobre fenome-

nología y teoría feminista”, en Sue-Ellen Case (ed.), Performing Feminisms: 
Feminism Critical Theory and Theatre, Baltimore, Johns Hopkins University 
Press, pp. 270-282.

1990b	 Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Nueva York, Lon-
don, Routledge.

2004	 Undoing Gender, Nueva York, London, Routledge.
Cecconi, Romina
1976	 Io, la “Romanina”. Perché sono diventata donna, Florencia, Vallecchi.
Connell R. W.
1987	 Gender & Power, Cambridge, Polity Press.
Conrad, Peter
1992	 “Medicalization and Social Control”, en Annual Review of Sociology, vol. 

18, pp. 209-232.
Devor, Holly [Aaron]
1989	 Gender Blending. Confronting the Limits of Duality, Bloomington, IN. India-

na University Press.
Ekins, Richard
1993	 “On Male Femaling: A Grounded Theory Approach to Cross-dressing 

and Sex-changing”, en The Sociological Review, vol. 41, núm. 1, pp. 1-29.
Ekins, Richard y Dave King
1999	 “Towards a Sociology of Transgendered Bodies”, en The Sociological Re-

view, vol. 47, núm. 3, pp. 580-602.
Feinberg, Leslie
1996	 Transgender Warriors. Making History from Joan of Arc to Ru Paul, Boston, 

Beacon Press.
Foucault, Michel
1978	 The History of Sexuality, vol. 1, Nueva York, Pantheon Books.
2000	 Gli anormali, Milán, Feltrinelli.
Garfinkel, Harold
1967	 Studies in Ethnomethodology, Upper Saddle River, N. J., Pearson Education.
2006 [1967] “Passing and the Managed Achievement of Sexual Status in an ‘Inter-

sexed’ Person”, en Susan Stryker y Stephen Whittle (eds.), The Transgender 
Studies Reader, Nueva York, London, Routledge, pp. 58-93.

Garosi, Eleonora
2009	 “Under Construction: Becoming Trans in Italy”, en E-pisteme, número es-

pecial sobre Gender, vol. 2, núm. 2, pp. 1-14.



Eleonora Garosi170
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

2011	 “Gender, Sex and (Hetero)Sexuality: A Critical Lesson from the Trans Ex-
perience in Italy”, en Burkhard Scherer y Matthew Ball (eds.), Queering 
Paradigms II. Interrogating Agendas, Oxford, Peter Lang, pp. 99-112.

Glaser, B. G. y A. L. Strauss
1967	 The Discovery of Grounded Theory: Strategies for Qualitative Research, Chica-

go, Aldine.
Goffman, Ervin
1976	 “Gender Display”, en Studies in Anthropology of Visual Communication, 

núm. 3, pp. 69-77.
Halberstam, Judith
1998	 Female Masculinity, Durham, Duke University Press.
Hausman, Bernice
1995	 Changing Sex. Transsexualism, Technology and the Idea of Gender, Durham, 

Duke University Press.
Kessler, Suzanne y Wendy McKenna
1978	 Gender. An Ethnomethodological Approach, Nueva York, John Wiley & Sons.
Kimmel, Michael
2000	 The Gendered Society, Nueva York, Oxford University Press.
Kulick, Don
1997	 “The Gender of Brazilian Transgendered Prostitutes”, en American 

Anthropologist, vol. 99, núm. 3, pp. 574-585.
Lamas, Marta
2009	 “El fenómeno trans”, en Debate feminista, vol. 39, pp. 3-13.
Marcasciano, Porpora
2002	 Tra le rose e le viole, Roma, Il Manifesto.
2008a	 “Le tracce del transito: tratti e ritratti di un percorso”, en Elisabetta Ruspi-

ni y Marco Inghilleri (eds.), Transessualità e scienze sociali. Identità di genere 
nella postmodernità, Nápoles, Liguori, pp. 213-233.

2008b	 Favolose narranti, Roma, Il Manifesto.
Marcasciano, Porpora, Laura Arietti, Christian Ballarin y Giorgio Cuccio
2010	 Elementi di critica trans, Roma, Il Manifesto.
Nicotra, Mary
2006	 TransAzioni. Corpi e soggetti FtM, Milán, Il Dito e la Luna. 
Poidimani, Nicoletta
2006	 Oltre le monoculture del genere, Milán, Mimesis.
Preciado, Beatriz
2002	 Manifiesto contra-sexual. Prácticas subversivas de identidad sexual, Madrid, 

Opera Prima.
2008	 Testo yonqui, Madrid, Espasa.
Prosser, Jay
1998	 Second Skins. The Body Narratives of Transsexuality, Nueva York, Columbia 

University Press.
Raymond, Janice
1979	 The Transsexual Empire. The Making of the She-Male, Nueva York, Teachers 

College Press.
Romano, Gabriella
2009	 Il mio nome è Lucy, Roma, Donzelli.



171“Hacer” lo trans. Estrategias y procesos de transición de género en Turín (Italia)

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Ruspini, Elisabetta y Marco Inghilleri (eds.)
2008	 Transessualità e scienze sociali. Identità di genere nella postmodernità, Nápoles, 

Liguori.
Saraceno, Chiara (ed.)
2003	 Diversi da chi? Gay, lesbiche, transessuali in un’area metropolitana, Milán, 

Guerini e Associati.
Schettini, Laura
2011	 Il gioco delle parti, Milán, Mondadori.
Stone, Sandy

1991	 “The Empire Strikes Back. A Post-Transsexual Manifesto”, en Julia Epstein 
y Kristina Straub (eds.), Body Guards: The Cultural Politics of Gender Ambi-
guity, Nueva York, Londres, Routledge, pp. 280-304.

Tolu, Davide
2000	 Il viaggio di Arnold. Storia di un uomo nato donna, Roma, Edizioni Universi-

tarie Romane.
Warner Michael (ed.)
1993	 Fear of a Queer Planet: Queer Politics and Social Theory, Minneapolis, Uni-

versity of Minnesota Press.
Weeks, Jeffrey
1986	 Sexuality, Nueva York, Londres, Routledge.
West, Candace y Don H. Zimmerman
1987	 “Doing Gender”, en Gender and Society, vol. 1, núm. 2, pp. 125-151.




