Sobre lo trans: aportaciones desde
la antropologia

Joan Vendrell Ferré
Departamento de Antropologia
Universidad Autonoma del Estado de Morelos

Resumen: El presente trabajo aborda lo trans desde una perspectiva antropoldgica. Se centra
especialmente en la transexualidad como forma especifica de variancia o transversalidad de género,
intentando aportar elementos para su comprension en relacion con el orden de género y con el
sistema médico-legal contempordneo. Se analizan las dificiles relaciones de la transexualidad
con ciertos sectores del movimiento feminista, asi como las paradojas inherentes al intento de
construir una identidad transexual especifica. Por iiltimo, se apuntan algunas lineas para la
investigacion antropoldgica de lo trans, asi como sus limites.

Palabras clave: transexualidad, género, feminismo, identidad, antropologia

Abstract: This paper addresses trans from an athropological persepective. It focusses particularly
on transsexuality as a specific variant, or gender mainstreaming, aiming to contribute elements
for understanding in relation to the order of gender in line with the contemporary medico-legal
system. It analyzes the difficult relationships of transsexualism with certain sectors of the feminist

movement, along with the inherent paradoxes when aiming to construct a specific transsexual
identity. Finally, we dedicate some space to anthropolgical trans research, as well as its limits.

Keywords: transsexuality, gender, feminism, identitity, anthropology
Lo trans y el género

La transversalidad de género [Bolin, 2003] adopta en nuestra cultura con-
tempordnea formas muy diversas en cuanto a su contenido, pretensiones

Cuicuilco ndmero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

118 Joan Vendrell Ferré

y consecuencias.! Aunque son fenémenos que se suelen asimilar viéndolos
como manifestaciones de una misma inquietud, fases de un mismo proce-
so, o avatares de una parecida subversion, lo cierto es que el travestismo,
la transexualidad y el transgenerismo son diferentes en cuanto a sus presu-
puestos e implicaciones. ;Qué tienen en comdn? ;Qué los hace diferentes?
(Cémo pueden ser contemplados en una perspectiva antropoldgica, desde
la distancia permitida por el comparativismo etnografico y etnohistdrico?
Todos ellos pueden ser vistos como formas de transversalidad de género,
la cual es un fenémeno de caracter general rastreable practicamente en la
totalidad de las culturas humanas conocidas, si bien adoptando diferentes
formas y contenidos. Una de ellas, sin embargo, la transexualidad, es pro-
pia de nuestra cultura, y por ello podria y deberia ser afiadida, por derecho
propio, a la panoplia de tipos hasta ahora detectados de transversalidad de
género, junto con “géneros hermafroditas, tradiciones ‘dos-espiritus’ (que
formalmente se denominan berdache), roles transgenéricos tales como los
de las mujeres con corazén de hombre de los piegan septentrionales, ma-
trimonio entre mujeres, matrimonio entre muchachos, y rituales en los que
estan institucionalizados el travestismo y/u otras conductas transgenéri-
cas”, todo lo cual demuestra “la existencia de cinco formas de variancia
de género que encontramos a escala global” [Bolin, 2003:231]. Dado que
se trata de la forma de transversalidad de género emblemética de nuestra
cultura contemporénea, en este trabajo nos ocuparemos principalmente de
la transexualidad.

La transversalidad de género existe porque existe el género, o bien los
sistemas de género, que pueden ser vistos como estructuras simbdlicas o sis-
temas de signos, o como sistemas de clasificacién y jerarquizacién, érde-
nes, es decir, estructuras de dominio. En este dultimo sentido, los 6rdenes
de género conocidos son sistemas de supremacia masculina, sin excepcién
conocida por mds que dichos érdenes, en cuanto a la posicién ocupada
en ellos por lo femenino, vayan desde “la casi igualdad a la casi esclavi-
tud” [Héritier, 1996]. La universalidad, en el estado presente de la espe-
cie humana, de los sistemas u 6rdenes de género con un polo marcado y
dominante —el de lo masculino— y otro sin marcar y dominado —el de

! La expresién “transversalidad de género” se emplea aqui a partir del trabajo de Anne
Bolin [2003]: “La transversalidad de género. Contexto cultural y practicas de género”.
Debe ser entendida, entonces, en su sentido antropoldgico, similar al de “variancia
de género” o “géneros cruzados”, sin ser confundido con la “transversalizacion de la
perspectiva de equidad de género” en tanto politica ptiblica aplicada hoy a diversas
instituciones publicas y privadas mexicanas. Sobre esta tltima, véase el trabajo de
Lucia Pérez Fragoso y Emilia Reyes Zufiga [2009].



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 19

lo femenino— no debe interpretarse en términos de naturaleza sino, como
ocurre con cualquier otra estructura sociocultural humana, en términos
de historia. Es decir, el género tal como lo conocemos tiene una historia
0, lo que es lo mismo, tiene un comienzo; ello implica que puede tener
también —y probablemente tendrd— un final [Cucchiari, 2000]. Ahora bien,
el género ha sido sometido a un proceso de deshistorizacién cuyo efecto,
debido a la concomitante naturalizacién [Bourdieu, 2000], es que aparezca
ante nosotros como algo natural, lo cual, en nuestra cultura contempora-
nea, equivale a verlo como algo predominantemente de orden biolégico.
Ello adquiere gran importancia en esa forma especifica de transversalidad
de género que llamamos transexualidad, dado que la transexualidad su-
pone una re-esencializacién —o un refuerzo de la esencializacion previa—
del género en términos estrictamente biol6gicos. La transexualidad hunde
el género en las profundidades del cuerpo, mas alla de cualquier aparien-
cia, mas alla incluso de la anatomia. Al identificar la transformacién genéri-
ca con la recuperacién de un pretendido “sexo verdadero”, obviamente de
filiacion biolégica, sexo que se encontraria oculto en el propio cuerpo, en
alguna parte no visible, y confrontado con la morfologia de dicho cuerpo,
la transexualidad liga indefectiblemente el género a una verdad profunda
de caracter biolégico. En este sentido, la transexualidad participa plenamen-
te de lo que Baudrillard [1997:20] llama “lo imaginario sexual de la superficie
y la profundidad”, que cabe inscribir en una casuistica de la latencia. En
efecto, de lo que parece tratarse es de recuperar un sexo verdadero que
se encuentra latente en el cuerpo y en el inconsciente, aunque se manifies-
te por medio de una inquietud o desacuerdo con respecto a la identidad
sexual —genérica— asignada y en una conviccién de que el cuerpo —es
decir, su apariencia, su superficie— se encuentra equivocado con respecto
a su verdad sexual profunda. El proceso de terapia hormonal y cirugia co-
rrectiva seguido por el transexual para transformar su cuerpo, es decir, la
apariencia del mismo, sumado al trabajo de las apariencias necesario para
ajustar el nuevo cuerpo a la representacién del género correspondiente, no
supone alteracién alguna de la profundidad, es decir, de la esencia, de la
verdad de dicho cuerpo. Simplemente, se parte de la constataciéon de que
entre profundidad y superficie, entre verdad y apariencia, existe una dispa-
ridad fundamental, y se actiia en consecuencia. Para ello, se dispone de una
tecnologia ad hoc y de un orden médico —o médico-legal— complaciente,
incluso entusiasta. Una vez corregida la apariencia, el/la transexual entien-
de que el nuevo aspecto adquirido por su anatomia —visible— se corres-
ponde con la verdad de su biologia; esto es interpretado en términos de
ajuste entre el nuevo cuerpo y el “sexo verdadero”. El nuevo cuerpo ya no

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

120 Joan Vendrell Ferré

es entonces un “cuerpo equivocado”, sino el cuerpo correcto para el sexo
correcto [Vendrell, 2009, 2010]. Este sexo “correcto” es el sexo de alguna
forma sentido® por la persona, el cual, sin embargo, se expresa —no puede
hacerlo de otra forma— en términos de género. De lo que se trata con la
transexualidad es de transversalidad de género, de un cambio de género,
de pasar del género asignado socialmente en funcién de la anatomia visible
al otro género, el cual, dado que no se corresponde con dicha anatomia, se
concibe como oculto en las profundidades del cuerpo® y se concibe como
“sexo0”, es decir, en términos biolégicos. Una vez asumido este cambio de
género, interpretado como asuncién del sexo original, cabe ajustar la ana-
tomia al mismo, con lo cual lo que realmente se opera es una inversién del
proceso original y comtn de asignacion del género [Preciado, 2011]. Si éste
nos es asignado por el grupo, la sociedad, la cultura en funcién de nues-
tra anatomia, lo que hace la transexualidad contemporénea es (re)asignar
la anatomia en funcién del género. “Naci con pene y me asignaron a lo mas-
culino, pero como soy femenino me quito el pene”. O viceversa: “naci sin
pene y me asignaron a lo femenino, pero como mi verdad es masculina me
pongo un pene”. La cosa se complica un poco con los caracteres sexuales
secundarios, los cuales, sin embargo, plantean menos dificultades, tanto
técnicas como simbdlicas: “no tengo pechos, pues me hago unos; aumento
el volumen de mis caderas y nalgas, me depilo, y luego me dejo crecer el
cabello —o me lo implanto, o me pongo peluca—, me pinto y maquillo, me
visto adecuadamente de mujer”. O a la inversa: “disimulo mis pechos, ca-
deras y nalgas —quiza por métodos radicales—, promuevo mi pilosidad,
me corto o me rapo el cabello, dejo de pintarme y de maquillarme, me visto
adecuadamente de hombre...”. Ya queda claro, leyendo estas simplificadas
enumeraciones, que la cosa no funciona igual en un sentido o en el otro.
Tampoco ocurre en el caso del centro simbdlico —y anatémico— de la dife-
rencia, aquel por el cual fuimos clasificados en un principio: los genitales.
En un caso, castracién; en el otro, implante. Pero las implicaciones son muy
diferentes [Vendrell, 2010], y ademas aqui ocurre algo, existen limites téc-
nicos —quiza también simbélicos—, y la transformacion no es completa.*
El transexual, incluso una vez completada su transformacién, queda reducido

Aqui es donde interviene en el proceso otro tipo de saber y otro orden tipicamente
contemporéaneo, el psicolégico.

En “lugares” como los genes, las hormonas, las génadas, o bien las neuronas; en todos
ellos o en diversas combinaciones de estos elementos.

En Preciado [2011] encontramos un excelente andlisis critico de estas tecnologias de
asignacién/ reasignacion sexual.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 121

al estado de simulacro, de apariencia.’ Ha pasado de un cuerpo juzgado
por él como una pura apariencia en relacién con su verdad (una apariencia,
por tanto, errénea, el “cuerpo equivocado”), a otro cuerpo que sélo pue-
de seguir siendo, en relacién con esa verdad de su sexo, exactamente eso,
una apariencia, en el sentido de simulacro, de algo construido, artificial.
La verdad “natural” del sexo impone la artificializacion de la apariencia,
pues, en ultima instancia, la fatalidad no es anatémica, sino simbdlica. El
nuevo cuerpo del transexual (de hombre a mujer), una vez operado —es
decir, sometido a la castracion no sdlo simbdlica, sino también “real”— de-
viene “parodia triunfante, resolucién por exceso, por hipersimulacién en
superficie de esta simulacién en profundidad que es la ley simbolica de la
castracion” [Baudrillard, 1997:21]. Exactamente lo mismo ocurre en el tran-
sexual de mujer a hombre, con el efecto agravado de que ninguna de las
soluciones posibles para la resolucion de su castraciéon simbdlica originaria
—implante, prétesis, hipertrofia del clitoris, etc.— puede ser otra cosa que
un simulacro disfuncional del pene-falo [Martinez, 2005; Preciado, 2011;
Vendrell, 2010].

Pero todo este juego con los signos del género, a pesar de las con-
secuencias que pueda tener —y que tiene— en los 6rdenes de lo imagina-
rio, de lo real o de lo simbélico en un plano social,® sigue siendo un jue-
go delimitado por el campo semantico y las reglas del género. No puede
ser de otra forma. La transexualidad no es una transgeneridad en el senti-
do de trans-cender el género, es una transversalidad de género; a secas, un
juego con los polos definidos por el orden de género vigente. Este no sélo
no es puesto en cuestion, sino que incluso —a diferencia de lo que podria
ocurrir con el travestismo o con otras formas de transgeneridad tendientes
a la anulacién de las diferencias de género— se ve reforzado. Todo lo
que la transexualidad podria suponer en cuanto a subversion del orden
de género, por medio de su parodia por sobresignificaciéon [Baudrillard,

® Los transexuales siguen siendo vistos fundamentalmente como lo que “eran” en su
origen, antes de la transformacion. Incluso planteando el tema en una clase de antro-
pologia (del género), me ha resultado comun oir expresiones como: “pero es que en
realidad es un hombre” (refiriéndose a un transexual de hombre a mujer, el caso mas
conocido) o “pero es que en realidad es una mujer” (caso de transexualidad de mujer
a hombre). La clave esta en ese “en realidad”, esa apelacién a una verdad del sujeto
que no es la misma en su perspectiva (“yo en realidad soy una mujer, y por eso cambio
mi cuerpo”) que en la perspectiva social (“cambié su cuerpo, pero él en realidad es un
hombre”). Un caso fuerte de esa disparidad interpretativa lo tenemos en la actitud
de ciertos sectores del feminismo ante las transexuales (de hombre a mujer), como en
seguida analizaremos en el texto.

® Y, por supuesto, en el plano individual, pero aqui no nos ocuparemos de él.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

122 Joan Vendrell Ferré

1997], queda “compensado” por la identificacion operada entre género y
sexo biolégico. En este sentido, resulta potencialmente mas subversivo
el travestismo, donde si se opera esa sobresignificaciéon y se mantiene el
juego con los signos como puro juego, que la transexualidad, donde la
posible sobresignificacién parédica queda anulada por esa bisqueda de
la verdad corporal —sexual— a cualquier precio, a costa de una suce-
sién de diagnésticos, terapias y operaciones quirtirgicas donde el cuerpo,
la anatomia, es puesta de nuevo al servicio del destino, de la esencia, de la
Verdad del sexo —es decir, en tltima instancia, de la del género— con
mayusculas.

Esta re-esencializacién del género operada por la transexualidad tiene
efectos colaterales, siendo uno de los maés visibles la re-esencializacion del
género femenino adoptada, reactivamente, por ciertos sectores feminis-
tas. Aqui voy a apelar, mas que a textos, a observaciones personales efec-
tuadas en mi doble calidad de antrop6logo y de académico, dado que han
tenido lugar en diversos eventos académicos a los que he tenido ocasiéon
de asistir en mi condicién de investigador sobre temas de género y sexua-
lidad desde la antropologia. Me refiero a la conocida historia del rechazo
hacia las transexuales —es decir, de hombre a mujer, y que por lo tanto,
se consideran a si mismas mujeres—, operado por ciertos sectores del fe-
minismo actual. Aunque he podido observar dicho rechazo, expresado
por académicas y militantes feministas, en diversas ocasiones, me limita-
ré aqui al andlisis de lo ocurrido al término de la conferencia inaugural de
un evento reciente. Pide la palabra una conocida militante feminista, que
se presenta como formando parte de un grupo de “lesbianas feministas
revolucionarias” (tres etiquetas definitorias y autoidentificativas)’ y, des-
pués de contar lo ocurrido en un determinado congreso feminista® donde
la inclusién de las transexuales gener6 polémica, afirma que la solucién

7 Sobre la historia del movimiento lésbico en México desde la éptica feminista revolu-
cionaria, véase Castro [2009].

8 Aunque no disponemos de confirmacién absoluta al respecto, es posible que se haya
tratado del XI Encuentro Feminista Latinoamericano y del Caribe, el primero don-
de, al parecer, se permiti6 la entrada a “mujeres trans” pero que, sin embargo, acabd
polémicamente al sentirse estas mujeres discriminadas, en especial por el sector del
feminismo definido como “feministas autéonomas”. Para mas informacion, constiltese
la crénica en NotieSe de Rocio Sanchez [2009]. El mismo conflicto puede haberse dado
en cualquier otra edicién del mismo evento celebrada desde entonces, o en cualquier
otro evento similar. Polémicas parecidas han podido ser observadas por el autor de es-
tas lineas en eventos como la Semana Cultural de la Diversidad Sexual, organizada cada
afno —desde hace 10— en México por el INAH en colaboracién con otras instituciones
académicas y los gobiernos de diversos estados.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 123

adoptada tras intensas deliberaciones por parte de su grupo es la siguien-
te: “a partir de ahora vamos a distinguir entre las mujeres biolégicas por
su origen y las mujeres por eleccién.” Lo cual provoca la inmediata res-
puesta por parte de una de las transexuales presentes en la sala, también
formando parte del piblico, y que se puede resumir asi: “yo me siento y
soy mu]er y nadie me puede decir si lo soy o no, o si soy mas o menos mu-
jer...”. El malentendido esta servido, porque la feminista replica: “pero
nosotras —Ilas mujeres verdaderas— hemos sufrido opresién y discrimi-
nacién por serlo desde siempre, mientras que ustedes —los hombres que
eligieron ser mujeres— tuvieron al menos esa oportunidad de elegir”. Sin
embargo, la transexual considerara —o podria hacerlo— dicho argumen-
to como absurdo dado que, desde su perspectiva, ella tampoco ha podido
elegir nada: siempre fue mujer, y la tnica diferencia con la feminista es
que ella, la transexual, nacié con un cuerpo equivocado y ha tenido que
pasar por un proceso de correccion del mismo. La apelacién a una cate-
goria de “mujeres biolégicas por nacimiento” le parecerd a la transexual
especialmente incomprensible, dado que ella también se considera mu-
jer biolégica y que precisamente por eso se ha tomado el trabajo de cambiar su
cuerpo, para ajustar la apariencia del mismo a su biologia, dado que nacié mujer
encerrada en un cuerpo de hombre.

La mujer transexual no sélo puede considerarse tan mujer como la fe-
minista, sino incluso mads: su verdad femenina es tan profunda que se ha
visto obligada a un conjunto de sacrificios —patologizacién, hormonali-
zacioén, psicologizacién, mutilacion, cirugia...— para ajustar su aparien-
cia corporal a la misma.’ La transexual se considera mujer 100%, lo cual
incluye la heterosexualidad. Segun José A. Jauregui [1982:70], una tran-
sexual (hombre a mujer) puede ser considerada una “hembra psiquica” y,
en cuanto a su orientacion sexual, “se trata de un heterosexualismo deses-
perado”. Constituiria entonces un error —por cierto bastante comtin— in-
cluir a la transexualidad dentro de la homosexualidad.!’ Resulta significa-
tivo, en este sentido, el comentario efectuado por Pierre Clastres [2010] de
un caso de transversalidad de género (él no emplea esta expresién) entre

° Podriamos incluir aqui la necesidad de prostituirse para conseguir financiamiento
para el proceso de reasignacion sexual, cuando no como tinica alternativa laboral posi-
ble ante la marginacién sociolaboral de que son objeto las mujeres trans. Por supuesto,
esto no incluye los casos en que el trabajo sexual sea una opcién libremente elegida.

10 Nos referimos a esa inclusién cuando funciona como una generalizacién aplicada al
conjunto del colectivo o los colectivos trans. Desde luego, puede ocurrir que una mu-
jer trans prefiera tener relaciones con otras mujeres; quiza lo propio seria, entonces,
hablar de lesbianismo.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

124 Joan Vendrell Ferré

los guayaquis del Paraguay. Segiin Clastres, Krembegi, que se habia “con-
vertido en mujer” renunciando a la actividad propia de los hombres —la
caza—y, por consiguiente, al simbolo maximo de la masculinidad: el arco,
y pasado en cambio a adoptar el cesto y a dedicarse a las tareas femeninas,
era un “homosexual” (Clastres se refiere a él incluso con el término sodomi-
ta). El antrop6logo parece creer que fue precisamente esa homosexualidad
—quiza una “inversién inconsciente” (sic)— de Krembegi la que provocé
su feminizacién. Se apunta que de vez en cuando los hombres de la tribu
tenian relaciones sexuales con Krembegi, cuya condicién no generaba por
lo demas problema alguno, al haber adoptado éste por completo la posi-
cién social y las normas de las mujeres. Si esta feminizacién practicamente
completa de Krembegi es cierta, no se entiende por qué Clastres sigue re-
firiéndose a él como “homosexual”. Es obvio que ni Krembegi ni los hom-
bres que tienen relaciones con él ven esto en términos de homosexualidad,
dado que Krembegi, de hecho, es una mujer. En este caso, el prejuicio pa-
rece estar —como en tantas otras ocasiones— del lado del antropdlogo,
empefiado en ver a la mujer transgénero Krembegi como todavia un hom-
bre. Cabe sefialar que el trabajo fue publicado originalmente por Clastres
en 1966, y puede ser considerado como representativo de los prejuicios
dominantes en su época.

Como ya hemos apuntado, se sigue viendo a la mujer transexual como
en realidad un hombre, y la insistencia de ella en su condicién femenina
no se interpreta como algo real sino como un simple signo de afeminamiento,
asociado también a determinadas imagenes y figuras populares de la ho-
mosexualidad —Ila vestida o el joto—. Es mas, en el caso de la transexual, la
feminidad suele encontrarse sobresignificada: la transexual exhibe ptblica-
mente la panoplia completa de los signos de la feminidad, lo cual la femi-
nista puede hacer o no con mucha mads tranquilidad, convencida como esta
de su “verdad” en tanto mujer. A esto la feminista podria responder que,
precisamente por ello, por ser ella una verdadera mujer, biolégicamente
mujer por nacimiento, no necesita sobresignificar la feminidad. En el even-
to donde ocurren los hechos analizados aqui, la mayoria de las transexuales
presentes —si no la totalidad— exhiben ostensiblemente un conjunto de
signos de la feminidad: peinado, pintura y maquillaje, joyas —en especial
las arracadas o pendientes— y, por supuesto, la ropa —faldas y vestidos,
zapatos de tacon—. Esto hace que en muchos casos aparezcan sobresig-
nificadas como mujeres, o en cuanto a su feminidad. El contraste con las
“otras” mujeres, es decir, no transexuales, es evidente: peinados menos os-
tentosos, menos pintura y maquillaje —o supresién de los mismos—, sin jo-
yas o con simples aretes, y una ropa mas “casual”, incluyendo pantalones,



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 125

zapatillas planas o tenis. Es dicho contraste, claro estd, el que comporta la
sobresignificacion, la cual puede hacer que a una transexual (con el proceso
de transformacién ya completado) se le siga preguntando qué es en realidad;
la feminidad sobresignificada introduce la sospecha sobre su realidad.

El resultado de esta confrontacién siempre sera el mismo: un refuer-
zo del orden de género vigente. Ademas, se produce una re-esencializa-
cién del género, en este caso concretamente de la feminidad, la cual las
propias feministas (determinados sectores del feminismo) se ven lleva-
das ahora a resituar en lo biolégico como reaccién a la biologizacién del
género que la transexualidad comporta. Mientras nos peleamos por ver
quién es mds mujer, o mujer verdadera, el orden que nos feminiza perma-
nece inalterado.

De hecho, estas feministas parecen darse perfecta cuenta de que la
transexualidad, o al menos su elemento travesti (dado que la transexuali-
dad puede ser vista como un travestismo llevado a sus tltimas consecuen-
cias, por medio de una transformacién corporal que ademds se preten-
de irreversible —aunque sepamos por ciertos casos que no tiene por qué
serlo), supone una parodia de lo femenino cuyo efecto paradéjico (desde
la 6ptica transexual, no necesarimente desde la travesti) seria mostrar que la
mujer “real” puede ser reducida a la mujer “signo”, en tanto producto del
imaginario masculino, sin nada de lo que el feminismo reivindica como un
ser propio de las mujeres: una naturaleza, una escritura, un goce propios.
Como apunta Baudrillard [1997:21], “’sobresimular’ la feminidad es decir
que la mujer sé6lo es un modelo de simulacién masculino”, y es decir “en
contra de cualquier bisqueda de una feminidad auténtica, palabra de mu-
jer, etc., [...] que la mujer no es nada [...]”. Si asumimos, con Baudrillard,
que esta posicién pueda ser “maés ldcida y radical que todas las reivin-
dicaciones ideopoliticas de una feminidad alienada en su ser, podemos
comprender que determinados sectores feministas, comprometidos con
esa desalienacién de una supuesta feminidad auténtica, puedan resentir
la reivindicacién transexual como una injerencia e incluso como un peli-
gro, lo cual explicaria el rechazo y esta re-esencializacién reactiva de “lo
femenino”. Baudrillard concluye que quizé en ese no ser nada de la mujer
resida precisamente su poder, lo cual, cabe decir, parece muy alejado de
las reivindicaciones de un movimiento, el feminismo en sus distintas va-
riantes, que sélo existe y se justifica por la existencia de algo, un ser, lla-
mado “la mujer”, sean cuales sean las diferencias entre las mujeres reales
(etnia, raza, clase...).

De igual modo, se mantiene dentro de los limites trazados por el siste-
ma de género esa otra forma de lo trans o de la transversalidad de género:

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

126 Joan Vendrell Ferré

el travestismo. Aunque, siguiendo a Baudrillard, pareciera que su potencial
subversivo es mayor, lo cierto es que hasta ahora no se ha traducido en una
alteracion sustancial del sistema. La sobresignificacién del género operada
por el travestismo se agota en si misma, incapaz de trascender el orden de
signos con que opera, y en ello se parece a formas tradicionales de trans-
versalidad de género cuya posicién en el orden social se encuentra perfec-
tamente definida y que no plantean especiales problemas para lo instituido
mientras reconozcan “cual es su lugar”."!

Quedaria, por tanto, considerar lo transgenérico propiamente dicho.
Pero lo transgenérico, para resultar verdaderamente efectivo en cuanto
al cuestionamiento del orden de género vigente, deberia intentar trascen-
der las categorias definidas por ese orden, en lugar de limitarse a jugar
con las mismas. No basta con resaltar los elementos femeninos presentes
en lo masculino, o viceversa, o la ambigiiedad presente en la mayoria de
nosotros en cuanto a lo que nos define como hombres o como mujeres. Ir
mas alla del género implicaria negarse a jugar ese juego con las reglas y
los signos predefinidos por el mismo; es decir, negar el género mismo en
tanto orden, en tanto estructura simbdlica, en tanto sistema de signos y
en tanto jerarquia. Lo cual nos llevaria a concluir que del orden de género
s6lo se puede escapar escapando del género mismo (y ello, por supuesto,
siempre que realmente queramos escapar del género). Parafraseando lo
dicho por Foucault [1994] con respecto a la sexualidad, de lo que se trata
no es tanto de liberar a tal o cual género, o incluso de liberar ese potencial
de transversalidad que, dada su dualidad fundamental, presenta el siste-
ma de género en si; més bien, de lo que se trataria es de librarse del género.
Existen suficientes indicios para intuir que las reformas dentro del sistema
de género sélo pueden ser limitadas, y que siempre topardn con las pare-
des definidas por el propio sistema. De ahi que se plantee la necesidad de
optar por una revolucién que cierre lo que en su momento fue la “revolu-
cion del género” [Cucchiari, 2000] y abra perspectivas para una sociedad
post-género. Esto implica ir mas alla de lo trans como juego dentro del
sistema; lo que se requiere ya no son nuevas formas de transversalidad de
género, sino trascender el género; es decir, una trans-generidad capaz de ver
—yvy de ir— mas alla del orden vigente y de sus categorias, hasta disolver-
los por completo.

1 Para el caso de México podrfamos citar los ya famosos muxe’ del istmo de Tehuan-
tepec, estudiados por Marinella Miano [2002], y los menos conocidos marisoles de
Cuajinicuilapan, estudiados por Tania Ramirez [2010].



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 127

Dilemas trans o los enredos de la identidad

El “manifiesto contrasexual” de la fildsofa y activista queer Beatriz Preciado,
publicado recientemente en espanol®?, dice lo siguiente en su articulo 7°:

La contrasexualidad denuncia las actuales politicas psiquiatricas, médicas
y juridicas, asi como los procedimientos administrativos relativos al cambio
de sexo. La contrasexualidad denuncia la prohibicién de cambiar de género
(y nombre), asi como la obligacién de que todo cambio de género deba estar
acompanado de un cambio de sexo (hormonal o quirtirgico). La contrasexuali-
dad denuncia el control de las practicas transexuales por las instituciones pu-
blicas y privadas de caracter estatal heteronormativo que imponen el cambio
de sexo de acuerdo con modelos anatémico-politicos fijos de masculinidad y
feminidad. No hay razén politica que justifique que el Estado deba ser garante
de un cambio de sexo y no de una cirugia estética de nariz, por ejemplo [Pre-
ciado, 2011:31].

Desconozco hasta qué punto esta declaraciéon pudiera ser suscrita por
los colectivos trans actuales. Sin embargo, me caben pocas dudas de que la
frase final generaria controversia y puede que incluso rechazo: jes realmen-
te posible equiparar un “cambio de sexo” a una cirugia estética de nariz?

Desde el punto de vista de una lectura estricta de la expresiéon “razén
politica”, Preciado parece estar en lo correcto. ;Por qué el Estado deberia
“ser garante” de un tipo de operacién —o de proceso transformativo— y
no del otro? Si de lo que se trata es de corregir el cuerpo, de subsanar una
“equivocacion” de caracter natural, jpor qué los narigudos o los chatos no
deberian gozar del derecho a considerarse tan agraviados como los tran-
sexuales con respecto a su “cuerpo equivocado”? La cuestién que Preciado
no parece tener en cuenta aqui —quiza porque simplemente no le intere-
sa— es que las “razones politicas” no existen en un vacio, sino en un deter-
minado contexto histérico-cultural. Y lo que ocurre es que en nuestro mun-
do hay algo que pasa por el sexo mientras que no lo hace por las narices, y
ese algo es la identidad. El “cambio de sexo” se convierte entonces en una
cuestion central, y por lo tanto politica, porque afecta a la forma en que las
personas se identifican, mientras que el cambio de nariz —o cirugias estéti-

12 Original: Manifeste contra-sexuel, Paris, Ballard [2000]. Existe al menos otra edicion en
espanol, citada por Juana Ramos Cant6 [2005] en su “vision feminista de la transexua-
lidad”.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

128 Joan Vendrell Ferré

cas similares— no cuenta con dicho poder de afectacién en lo concerniente
a la identidad.

La propuesta de Preciado hubiese sonado distinta —aunque quiza
también menos provocadora— si la autora hubiese hablado de una cirugia
de reduccién de estomago, por ejemplo. ;Cudl es la diferencia? La clave
se encuentra en la patologizacién. El Estado, por medio de todo su aparato
médico-legal y administrativo, se va a convertir en “garante” de una inter-
vencién médica, del caracter que sea, si se encuentra frente a un fenémeno
catalogado como patolégico. En un momento en que algo como la obesidad
se esta convirtiendo en una patologia y en un problema de salud ptiblica, el
Estado puede empezar a intervenir para garantizar las acciones correctoras
que se precisen. Ocurriria lo mismo si la forma de la nariz —o sus posi-
bles efectos sobre la psicologia de las personas, 1éase sobre su identidad—
se convirtieran en una cuestién de patologia y no meramente de estética.
Como apunt6 Judith Butler [2006] en un concienzudo trabajo sobre el tema,
la patologizacion es el precio a pagar precisamente para asegurar la “garan-
tia” estatal en todo el proceso de “cambio de sexo0”, lo cual incluye el punto
esencial de su financiamiento.

Sin embargo, los activistas trans, o al menos sectores importantes de
los mismos, piden actualmente la despatologizacién de la transexualidad, o,
mejor dicho, de todo el conjunto de “las identidades travesti, transgénero
y transexual (trans), para asi promover en la sociedad la no discriminacién y
los derechos humanos de esta poblacién” [Rea Tizcarefio, NotieSe, 2010a].
Nada que oponer a esta reividicacién, desde luego. Lo que ocurre es que,
en el caso de lograrse, probablemente implicaria automaticamente la pér-
dida de cualquier garantia estatal sobre el proceso de “cambio de sexo”,
financiacién incluida. La cirugia de reasignacién sexual, pero también “el
suministro de hormonas, el apoyo psicoterapéutico y la realizacién de ac-
ciones preventivas y de tratamiento médico correspondiente en materia de
infecciones de transmisién sexual y viH/sida”, reconocidas ahora por la
Ley de Salud del DF, podrian pasar a tener el mismo estatus que las cirugias
estéticas de nariz. En resumen, el colectivo trans perderia la capacidad de
reivindicar cualquier derecho especial al “acceso a servicios publicos de sa-
lud para la reasignacién de género” [Rea Tizcarefio, NotieSe, 2010b],'* con el
que no cuentan actualmente otros colectivos o personas para reasignaciones
corporales del tipo que sean. La “tutela psiquiatrica” de la que pretenden
desprenderse, conservando al mismo tiempo los derechos especiales a ser-

13 F] autor de la nota cita las palabras de la activista Angie Rueda Castillo, del Frente
Trans.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 129

vicios de salud provistos por el Estado, es precisamente lo que les garantiza
esos derechos especiales.

Podemos ver, entonces, el dilema trans: mantenerse por una parte
como colectivo “especial”, lo cual incluye derechos especiales, pero evitan-
do, por otra parte, la tutela del aparato médico-legal del Estado, es decir,
el control de dicho colectivo por medio de etiquetas patologizantes como
la de padecer “trastornos de identidad de sexo (género)” [Flores, 2009].
Para comprender mejor esto, puede ser ttil establecer una comparacién
con casos de lo que podriamos llamar “terciarizacion genérica” presentes
en otras culturas. En realidad, dichos casos son pocos y controvertidos
[Bolin, 2003; Cucchiari, 2000; Martin y Voorhies, 1978; Whitehead, 1996], y
por ello me centraré en uno de los més difundidos y quizd mejor compren-
didos: el nadle de los antiguos navajo. La figura del nadle presenta simili-
tudes interesantes con los transexuales contemporaneos. Se trata de una
opcién que puede ser encuadrada y estudiada dentro de la “transversali-
dad de género” [Bolin, 2003], al igual que, como he venido proponiendo
[Vendrell, 2009, 2010], la figura del transexual contemporaneo. Se basa, al
menos en su versién “auténtica”, en una interpretacién determinada del
sustrato biolégico en términos de género. En el caso del nadle “auténtico”,
dicho sustrato lo constituye el hermafroditismo,* condicién que en nues-
tras sociedades actuales da lugar a la intersexualidad, grupo diferenciado
actualmente en busca de una identidad propia.'® Pero hay nadle “inauténti-
cos” que no presentan rasgos hermafroditas o intersexuales de ninguna cla-
se, y la diferenciacién entre ambos tipos no parece haber sido muy precisa
en términos de su interpretacion y reasignacion en el sistema de género de
la sociedad navajo. ;Cual es la posicién que tienen asignada en dicha socie-
dad? Constituyen el caso mas claro de un posible “tercer género” o “sexo
supernumerario” [Martin y Voorhies, 1978], aunque no todos los autores
estén de acuerdo con dicha interpretacién [Cucchiari, 2000]. Sin pretender
resolver la polémica —entre otras cosas porque ya no resulta posible es-
tudiar a los nadle en su medio cultural original—, podriamos quiza hablar
de una tendencia a la terciarizaciéon: se haya cumplido realmente o no la
constitucién de un tercer género, la tendencia al menos parece clara. Esto se

4 Anne Bolin [2003:236-239] sitta el caso nadle dentro de la categoria “géneros hermafro-
ditas”, una de las cinco formas de variancia de género distinguidas por la autora.

15 El colectivo intersexual, o “hermafrodita”, serfa el candidato idéneo para ocupar una
posicién de género alternativa en términos parecidos al nadle navajo, pero la actitud de
nuestra sociedad con respecto a la intersexualidad ha tendido més bien a erradicarla
por la via del diagnéstico precoz y la cirugia correctiva, y el activismo intersexual
apenas esta emergiendo [Chase, 2005].

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

130 Joan Vendrell Ferré

mostraria, a mi juicio, no tanto en el asunto del hermafroditismo como en
el del caracter “especial” de los nadle, visible en el hecho de que, al parecer,
hayan gozado de un carécter sagrado y de derechos especiales —por ejem-
plo en lo referente a la actividad econémica— asociados al mismo.'® Ahora
bien, ;qué podemos observar con respecto a esto en el colectivo trans con-
temporéneo, y més concretamente en el caso transexual?

Beatriz Preciado ha dicho, a mi parecer correctamente, que la tran-
sexualidad no supone ninguna transgresién real del orden binario de gé-
nero —ni, por lo tanto, de la heteronormatividad que lo sustenta—, dado
que de lo que se trata con el “cambio de sexo”, de cuerpo o de género es de
reconstituir una identidad plenamente coherente con el conjunto del sis-
tema. Ya se trate de MtF (cambio de hombre a mujer) o de FtM (de mujer
a hombre),"” el resultado final se pretende completamente acorde con la
nueva identidad de género asumida una vez ajustado el cuerpo, es decir,
la parte visible del sexo biolégico, a la misma. Ahora bien, si lo que se pide
ya no es el reconocimiento juridico de la nueva identidad, masculina o fe-
menina, sino el de una identidad propia, trans, o la de personas trans, la cosa
cambia. Entonces nos encontramos, como en el caso de los nadle, con una
terciarizacion genérica: los trans se reivindicarian como un tercer género, es
decir, como un tipo especial de personas.

Solicitar derechos especiales, por ejemplo en lo referente a la salud, s6lo
puede hacerse desde una condicién especial, y aqui es donde encontra-
mos el dilema y quizé también el malentendido. ;Qué es lo que establece
y garantiza una condiciéon especial en nuestras sociedades secularizadas

16 S6lo Cucchiari se refiere abiertamente a dicho carécter, apuntando que “nadle es una
categoria sagrada, separada del plano normal de las relaciones sociales. [...] Esto pue-
de explicar por qué los nadle tienen derechos de propiedad especiales no compartidos
con las demds personas” [2000:187]. Martin y Voorhies [1978:87] se limitan a destacar
los “derechos especiales sobre la propiedad privada de los otros miembros de su fa-
milia”, un tipo de derechos que “los hombres y mujeres navajos no tienen nunca”.
Aparte de esto, “la posicién definida y respetada que ocupa el nadle es posibilitada
porque goza de la aprobacién de la ideologia social” [1978:88]. No se nos dan mayores
precisiones sobre dicha ideologia o sobre las formas que adopta en la sociedad navajo,
pero podemos suponer una expresién, al menos en parte, de la misma en términos
religiosos y por medio de simbolos sagrados, formando parte de la cosmovisién y
el ethos navajo. Bolin [2003:237], por su parte, cita también para el caso nadle los “de-
rechos especiales de los que no gozan los demas navajos”, pero no aporta precision
alguna sobre el fundamento de esos derechos.

Dichas siglas se han construido a partir de las expresiones inglesas Male to Female, y
viceversa. Son de uso corriente entre las personas que escriben sobre el tema [Marti-
nez, 2005; Preciado, 2011]. Bolin [2003] las cita como formando parte del argot de las
personas “transgeneristas” estudiadas por ella.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 131

contemporaneas? Ya no se trata, por supuesto, de la sacralizacién. Excepto,
quiza, desde algin grupo religioso, es improbable que nadie ponga sobre el
tapete o reivindique un caracter “sagrado” para las personas transexuales.
La especializacion no puede provenir entonces mas que desde la instancia
que ha sustituido a la Iglesia en la tarea de clasificar y asignar —mediante el
diagnéstico— a las personas: la ciencia y, mas concretamente, en este caso, la
medicina. Las sacralizaciones contemporaneas son de caracter “cientifico”,
y s6lo determinados colectivos cientificos, en connivencia con el Estado,
gozan de la prerrogativa de otorgar o retirar derechos especiales. Uno de
esos colectivos, puede que el principal una vez establecida la alianza con la
judicatura [Foucault, 2002; Peset, 1983], es el colectivo médico en cualquie-
ra de sus formas, con una especial relevancia de la psiquiatria.

La terciarizacién genérica, acompafiada de derechos especiales —a la
salud, por ejemplo—, no puede provenir entonces de otra instancia mas
que del campo médico, el cual, como es 16gico, impone sus condiciones.
La conversién de las personas trans en un colectivo especial, “sagrado”, ha
sido efectuada al precio de la patologizacién porque ésta es precisamente
la tinica forma moderna de sacralizacién fuera de lo religioso. Lo sagrado
siempre ha estado asociado a nociones como el peligro y la contaminacién;
lo sagrado es lo que estad separado, por encima o por debajo, del mundo
ordinario, del &mbito “profano”. En torno a lo sagrado las sociedades esta-
blecen un cordén “sanitario”, y éste es precisamente el sentido de la pato-
logizacién y la tutela psiquiatrica del colectivo trans. Resulta incongruente,
entonces, pretender liberarse de esa tutela, pedir la despatologizacion, y
reivindicar al mismo tiempo un derecho especial de acceso a los servicios
publicos de salud para la reasignacién del género o el “cambio de sexo”.
(Por qué deberia el Estado “garantizar” en modo alguno el suministro de
hormonas, el apoyo psicoterapéutico o la realizacién de acciones preven-
tivas y de tratamiento médico especiales para un colectivo en situacién de
normalidad, es decir, no patolégico y no necesitado, por ello, de “tutela”; en
definitiva, un colectivo no especial?

Este es el envite, y la cuestion en juego, como ya ocurrié con otros co-
lectivos, por ejemplo el “homosexual”; es, o bien el mantenimiento de un
cardcter especial y una identidad propias, de tipo étnico [Zanotti, 2010], o
bien la asimilacién y disolucién progresiva en la sociedad heteronorma-
tiva dominante. El dilema transexual es diferente porque, a diferencia del
colectivo homosexual, la renuncia a la patologizacién pone en riesgo el ac-
ceso a todo el proceso de reasignacion, largo, costoso y complicado, depen-
diente de tecnologias complejas. Los homosexuales fueron sometidos en
su momento a terapias “curativas” y “normalizadoras” para convertirlos

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

132 Joan Vendrell Ferré

en heterosexuales, mientras que los transexuales quieren ellos mismos ser
sometidos a acciones normalizadoras de su cuerpo “equivocado”. Para los
homosexuales, librarse de la tutela médica significa poder vivir libremen-
te como tales, poder dedicarse a la construccién de una identidad propia,
mientras que en el caso transexual librarse de dicha tutela implica en la
préactica renunciar a la correccion del cuerpo —excepto en un sentido “esté-
tico” y para quien pueda pagarlo— y, por lo tanto, a un elemento esencial
en la construccién de la propia identidad.

Todo esta nos lleva a constatar, una vez mas, que no hay transgresion
verdadera alguna en lo trans, al menos en lo referente a poner en peligro
al sistema heteronormativo dominante y a sus aparatos de poder médi-
co-legal. De hecho, se puede afirmar sin demasiado temor a equivocarse
que lo trans esté resultando funcional al sistema, como ha llegado a serlo
igualmente lo gay. Ambos colectivos, al tiempo que proporcionan combus-
tible a los aparatos de control y de normalizacion del Estado, permiten a
la comunidad de los “normales” reconocerse mejor como tales, facilitando
asi su identificacién con una normalidad preestablecida. Por otro lado, sin
patologizacién el colectivo trans se disolveria en la sociedad mayoritaria,
como ya estd ocurriendo con el gay, asi que quizd haya que llegar a otra
conclusién paradéjica: jno seria precisamente el caracter patolégico lo que
mantiene actualmente una identidad especificamente trans, o al menos su
posibilidad? Y como corolario: ;no seria mas adecuado, en lugar de buscar
la integracién a todo precio por la via de la normalizacién, optar por man-
tener la disidencia por la via de reivindicar la patologia en positivo, como
diferencia y quizd también como desviacion?'®

Dejando aparte lo que pueda pensar el propio colectivo —o los diver-
sos sectores que lo componen— al respecto, pienso que con demasiada fre-
cuencia se atribuye a lo trans un sentido transgresor” del que en realidad
carece, y que cabria sospechar que no constituye ni de lejos su verdadero
objetivo. En primer lugar, puesto en relacion con el sistema de género, he-
mos visto que lo trans no solo encaja en él perfectamente, sino que contri-
buye a reforzarlo. Si consideramos que el género es en gran medida, por no
decir en su totalidad, un sistema de supremacia o dominacién masculina
[Vendrell, 2011], la transexualidad, como hemos visto, puede incluso con-

18 Empleamos aqui “desviacién” en el sentido que da Gilles Deleuze [2006:199-220] a la
“depravacién” como estrategia de recuperacién de un “cuerpo sin 6rganos” [no orga-
nizado, no significado, no subjetivado].

19 El coloquio realizado en octubre de 2010 y donde se presenté una primera versién
de este trabajo llevaba por titulo “Dimensiones transgresoras: travestis, transgénero y
transexuales” (cursivas mias).



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 133

tribuir a debilitar la posicién feminista provocando nuevas divisiones en el
interior de la misma, sustentadas en reacciones re-esencializadoras; todo
ello, en dltima instancia, al servicio del orden de género vigente. Cifiéndo-
nos a la transexualidad, encontramos que contribuye a la re-esencializacién
biologicista del género, al ligarlo indefectiblemente al “sexo biolégico”. Por
otro lado, refuerza el aparato médico-legal debido a su dependencia del
mismo para “corregir” los cuerpos, con todo lo que ello conlleva de expan-
sién y consolidacion de la tutela ejercida por dicho aparato sobre las pobla-
ciones contempordneas, por medio de todas sus ramificaciones y teniendo
detras al Estado.

El colectivo transexual carecerd de una verdadera capacidad transgre-
sora como variante de género alternativa mientras no consiga resolver los
dilemas y paradojas de intentar construir una identidad especifica a par-
tir de una condicién patoldgica, de algo equivocado que debe ser corregido.
Como hemos visto, los y las transexuales quieren efectuar el salto de una
a otra de las posiciones de género establecidas, y, al leer el género a partir
del sexo biolégico, pretenden transformar su cuerpo para que se ajuste a su
nueva posicién de género. En este sentido, constituyen una deriva extrema
de la biologizacion del género operada en los dos ultimos siglos [Laqueur,
1994], la cual legitiman y refuerzan. Podriamos decir que su posicién frente
al sexo-género es perfectamente esencialista. Pero lo que ocurre en la reali-
dad, como también hemos apuntado, es que se quedan en un intermedio,
en una especie de limbo. Por un lado, las tecnologias de reconstruccién cor-
poral no se han desarrollado de una forma que permita la transformacion
completa [Preciado, 2011], mientras que, por el otro, al menos en el cam-
bio MtF, la mujer resultante tiende a presentarse de una forma sobresig-
nificada, lo que plantea dudas sobre su “realidad”. Pienso que existe una
tensién entre la identidad de género normalizada que se pretende asumir
tras el “cambio de sexo”, femenina o masculina estdndar, y la tentacién
de adscribirse a una identidad “trans” especifica, tensiéon que es el reflejo de
algo practicamente innombrable: la incompletitud del cuerpo corregido en
cuanto a su cardcter masculino o femenino. Lo que queda una vez conclui-
do el proceso de reasignacién de sexo es lo que, en términos lacanianos,
podriamos llamar un ser que es mas de lo que es; es decir, el ser y su plus
de realidad, o resto. Las “mujeres trans”, como la expresién lo indica, son
mujeres y algo mads, y lo mismo cabria afirmar de los hombres trans.” Es

20 Esta ecuacion puede ser invertida mediante la sencilla operacién de duplicar las con-
diciones genéricas “normales”, dando asi la “mujer mujer” o el “hombre hombre”. La
“mujer trans” o el “hombre trans” quedan entonces en falta [véase Baudrillard, 1997].

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

134 Joan Vendrell Ferré

decir, por ellas y ellos, por medio de sus cuerpos, lo que asoma es lo real,
algo irreductible en términos del imaginario simboélico de género vigente.
Pero el potencial transgresivo de dicha irrupcién resulta anulado por la
negativa a asumir una posicion intermedia entre lo masculino y femenino
por parte de los propios transexuales. Ellos y ellas tienden a considerarse
“incompletos” s6lo mientras se encuentran en alguna de las fases inter-
medias de la reasignacién de sexo, pero no una vez completado el mismo.
Después de la cirugia se es un “hombre” o una “mujer”, o al menos es
lo que se defiende, pero, como vimos en el segundo apartado, subsiste
la tentaciéon de considerarse asimismo parte de un colectivo especial, las
“personas trans”, como estrategia de defensa de derechos especiales. Se-
paracion, pues, o integracion, pero en ningtin caso un cuestionamiento se-
rio del sistema de género vigente (la persona trans, atin con el plus trans,
sigue considerandose fundamentalmente un hombre o una mujer).

Concluyendo: lo trans y la antropologia

La antropologia puede aproximarse de muchas formas a lo trans, y aqui nos
hemos ocupado tinicamente de una de ellas. Pueden efectuarse estudios so-
bre la cultura o las culturas trans, incluyendo a los movimientos activistas,
o0 aproximaciones desde el método biografico a los itinerarios vitales trans.
También se puede enfocar el fenémeno desde su “recepcién” por parte de
la sociedad heteronormativa mayoritaria. Aqui nos hemos limitado a aportar
elementos para una comprension de lo trans, y més especialmente de la
transexualidad contemporédnea, desde una perspectiva comparativa, inten-
tando ver este fenémeno como una forma de transversalidad o variancia de
género, dentro de un conjunto de fenémenos que aparecen también en la
literatura bajo la denominacién de “géneros cruzados”.

Desde mi punto de vista, expresado ya en trabajos anteriores, la tran-
sexualidad no es comprensible sin un andlisis de género. Se trata de un
fenémeno que tiene que ver primeramente con el género y que, como tal,
resulta comparable con otras formas de variancia de género mejor o peor
conocidas y estudiadas por los antropélogos. Podemos, en este sentido,
tomar la transexualidad, y en menor medida el travestismo o el transge-
nerismo, como reveladores del funcionamiento del sistema de género en
nuestra sociedad contemporanea. El afladido clave, en el caso concreto de

Ya sea por exceso o por defecto, pareceria que las personas trans se encuentren conde-
nadas a permanecer en una diferencia irreductible con respecto a las no trans.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 135

la transexualidad, es el “sexo”. La transexualidad no existiria como tal, no
tendria ningtin sentido, en una cultura que careciera de un concepto bio-
l6gico del sexo, lo cual solo ha ocurrido en la nuestra contemporanea y
s6lo desde hace menos de dos siglos. En este sentido, las personas tran-
sexuales constituyen un tipo de variancia o transversalidad donde el género
es visto como “sexo”, y donde el cruce, entonces, ya no puede limitarse a
un juego con las ropas “masculinas” o “femeninas”, los campos de activi-
dad u otros signos culturales del género, sino que debe implicar al propio
cuerpo. Sélo una vez convertido en signho méaximo del género, a partir del
cual ha sido construido como “sexo” (y no al revés), es posible concebir
al propio cuerpo como “equivocado” en relacién con la propia identidad.
Para abonar dicha posibilidad, la de considerar que el cuerpo y la identidad
no se corresponden, la ciencia proporciona un amplio abanico de saberes,
hipétesis y teorias, basado en un juego incesante con conceptos clave como
“gbénadas”, “cromosomas”, “hormonas” o “cerebro”. Resulta dudoso que
el género pueda encontrarse escondido en todos o en parte de dichos en-
tes, plegado como en una moénada leibniziana, esperando a desplegarse
en forma de una determinada anatomia y unas determinadas conductas. El
género parece ser mas bien algo externo al cuerpo, al que sélo llega a partir
de programas culturales inculcados mediante el proceso de socializacién.
Sin embargo, cuando es visto como “sexo0”, el género se encuentra esencia-
lizado y determinado a partir de la biologia, una biologia imperfecta capaz
de proporcionar cuerpos falsos disociados de sexos verdaderos. A partir de
aqui puede ponerse en marcha todo un aparato de correccién que no hace
otra cosa que duplicar el aparato de generizacion y sexualizacién primarias
al que todos estamos sometidos.

Cuando le pedimos al “sexo verdadero” que se exprese, éste lo hace
con el lenguaje del género. El hombre o la mujer que transforman su cuerpo
para ajustarlo a su verdad sexual, no hacen otra cosa que cambiar su posi-
cién de género dentro del orden vigente con resultados, como hemos visto,
inciertos, y al precio de convertirse en piezas de un engranaje médico-legal
encargado de reinsertar socialmente cualquier disidencia. La transexuali-
dad, en cierto sentido, es un producto de dicho engranaje, sin el cual su
misma existencia resulta mas que dudosa. ;Cémo podria concebirse una
identidad transexual sin todo el aparato de reasignacién de sexo, incluyen-
do la tutela psiquidtrica, la ayuda psicolégica, el tratamiento hormonal y
la cirugia? Mas bien parece que la transexualidad tendria que replegarse a
posiciones transgenéricas mas tradicionales, desarrollando el cruce genéri-
co a partir de otras premisas.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

136 Joan Vendrell Ferré

La antropologia nos permite ver todo esto pero no nos autoriza, sin em-
bargo, a contestar la pregunta sobre las causas, o al menos no de una forma
rotunda. ;Corresponden los tipos de variancia de género que encontramos en
las sociedades tradicionales no occidentales, o algunos de ellos, a la expresion
de una transexualidad que todavia no encuentra su nombre; es decir, las técni-
cas que le permitirdn adquirir definitivamente la condicién de tal? ;O se trata
dicha transexualidad, mas bien, de una reformulacién especifica de la trans-
versalidad de género en términos de la biologia del sexo contemporanea? Quizé
la clave, insisto, esté en contemplar el problema en los términos y a partir del
sistema de género y del juego de identidades definido por el mismo. Desde
mi punto de vista, ésta es, si no la principal, una de las mayores aportaciones
que puede hacer la antropologia a nuestra comprensioén de lo trans.

Bibliografia

Baudrillard, Jean

1997 De la seduccion, México, REI

Bolin, Anne

2003 “La transversalidad de género. Contexto cultural y practicas de género”,
en José Antonio Nieto (ed.), Antropologia de la sexualidad y diversidad cultu-
ral, Madrid, Talasa, pp. 231-259.

Bourdieu, Pierre

2000 La dominacién masculina, Barcelona, Anagrama.
Butler, Judith
2006 “Desdiagnosticar el género”, en Judith Butler, Deshacer el género, Barcelo-

na, Paidés, pp. 113-148.

Castro, Yan Maria Yaoyélotl

2009 “La lucha lesbiana, una historia propia”, en Edith Yesenia Pefia, Lilia Her-
nandez y Francisco Ortiz (coords.), El sujeto sexuado: entre estererotipos y
derechos. Memorias de la I1I Semana Cultural de la Diversidad Sexual, México,
ENAH, pp. 45-71.

Chase, Cheryl

2005 “Hermafroditas con actitud: cartografiando la emergencia del activismo
politico intersexual”, en Grupo de Trabajo Queer (ed.), El eje del mal es
heterosexual. Figuraciones, movimientos y pricticas feministas queer, Madrid,
Traficantes de Suefios, pp. 87-111.

Clastres, Pierre

2010 “El arco y el cesto”, en Pierre Clastres, La sociedad contra el Estado, Barcelo-
na, Virus Editorial, pp. 111-138.



Sobre lo trans: aportaciones desde la antropologia 137

Cucchiari, Salvatore

2000 “La revolucién de género y la transicion de la horda bisexual a la ban-
da patrilocal: los origenes de la jerarquia de género”, en Martha Lamas
(comp.), EI género. La construccién cultural de la diferencia sexual, México,
PUEG/Miguel A. Porrta, pp. 181-264.

Deleuze, Gilles

2006 Derrames entre el capitalismo y la esquizofrenia, Buenos Aires, Cactus.

Flores Ramirez, Victor Hugo

2009 “Historia juridica de la transexualidad en México”, en Edith Yesenia
Pefia, Lilia Herndndez y Francisco Ortiz (coords.), La construccion de las
sexualidades. Memorias de la IV Semana Cultural de la Diversidad Sexual, Mé-
xico, ENAH, pp. 61-70.

Foucault, Michel

1994 Hermenéutica del sujeto, Madrid, La Piqueta.

2002 Los anormales, México, FCE.

Heéritier, Frangoise

1996 Masculino/Femenino. EIl pensamiento de la diferencia, Barcelona, Ariel.
Jauregui, José Antonio

1982 Las reglas del juego: los sexos, Barcelona, Planeta.

Laqueur, Thomas W.

1994 La construccion del sexo. Cuerpo y género desde los griegos hasta Freud, Ma-

drid, Ediciones Catedra, Universitat de Valeéncia, Instituto de la Mujer.

Martin, M. Kay y Barbara Voorhies

1978 “Sexos supernumerarios”, en M. Kay Martin y Barbara Voorhies, La mu-
jer: un enfoque antropolégico, Barcelona, Anagrama, pp. 81-100.

Martinez, Moises

2005 “Mi cuerpo no es mio. Transexualidad masculina y presiones sociales de
género”, en Grupo de Trabajo Queer (ed.), El eje del mal es heterosexual.
Figuraciones, movimientos y pricticas feministas queer, Madrid, Traficantes
de Suefos, pp. 113-129.

Miano, Marinella

2002 Hombre, mujer y muxe” en el Istmo de Tehuantepec, México, Plaza y Valdés/
Conaculta-INAH.

Pérez Fragoso, Lucia y Emilia Reyes Zuniga

2009 Transversalizacién de la perspectiva de equidad de género. Propuesta metodo-
légica y experiencias, México, Equidad de Género: Ciudadania, Trabajo y
Familia.

Peset, José Luis

1983 Ciencia y marginacion. Sobre negros, locos y criminales, Barcelona, Critica.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

138 Joan Vendrell Ferré

Preciado, Beatriz

2011 Manifiesto contrasexual, Barcelona, Anagrama.

Ramirez Rocha, Tania

2010 jDinos Marisol! La construccion sociocultural de una figura genérica en Cuaji-
nicuilapa, Guerrero, tesis para obtener el grado de Licenciada en Antropo-
logia Social, Universidad Auténoma del Estado de Morelos, Facultad de
Humanidades, Departamento de Antropologia.

Ramos Cantd, Juana

2005 “Una visién feminista de la transexualidad”, en Grupo de Trabajo Queer
(ed.), El eje del mal es heterosexual. Figuraciones, movimientos y pricticas femi-
nistas queer, Madrid, Traficantes de Suenos, pp. 131-135.

Vendrell, Joan

2009 “iCorregir el cuerpo o cambiar el sistema? La transexualidad ante el or-
den de género”, Sociolégica, afio 24, nim. 69, pp. 61-78.
2010 ““Vivir en el cuerpo equivocado’: prenociones incuestionadas en las inter-

venciones biomédicas y legislativas sobre la transexualidad”, en Floren-
cia Pena y Beatriz Leén (coords.), La medicina social en México. V: Género,
sexualidad, violencia y cultura, México, Ed. Eén, pp. 23-36.

2011 “La crisis del género en Occidente”, en Edith Yesenia Pefia y Lilia Hernan-
dez (coords.), Iguales pero diferentes: diversidad sexual en contexto. Memorias
de la VII Semana Cultural de la Diversidad Sexual, México, ENAH, pp. 79-94.

Whitehead, Harriet

1996 “The bow and the burden strap: a new look at institutionalized homo-
sexuality in native North America”, en Sherry B. Ortner y Harriet Whi-
tehead (eds.), Sexual Meanings. The Cultural Construction of Gender and
Sexuality, Nueva York, Cambridge University Press, pp. 80-115.

Zanotti, Paolo

2010 Gay. La identidad homosexual de Platon a Marlene Dietrich, México, Fce/Tur-
ner.

Consultas electronicas

Sanchez, Rocio

2009 “Debaten participacién de mujeres transexuales en encuentro feminista”,
NotieSe, <www.notiese.org>, 20 de marzo de 2009.

Rea Tizcareno, Christian

2010 “Llaman a Ebrard a luchar contra la transfobia”, NotieSe, <www.notiese.
org>, 23 de octubre de 2010.
2010 “Se suman activistas de México a campafia mundial ‘Stop Trans Patholo-

gization 2012"”, NotieSe, <www.notiese.org>, 22 de octubre de 2010.



