La archicofradia del Santisimo
Sacramento de Coyoacan.
La lucha de poder entre el grupo
social espanol-criollo y la autoridad
parroquial a fines de la colonia

Gilda Cubillo Moreno

Direccion de Etnohistoria, inah

Resumen: En el escenario del pueblo colonial de Coyoacdn, presentaré el conflicto que se creé
entre los representantes de la archicofradia de espafioles del Santisimo Sacramento de Coyoacin y
la autoridad parroquial. Este result6 ser un caso sintomitico mds, que, como en otras parroquias
y cofradias, propicio el clima que generaron las reformas borbonicas de la segunda parte del siglo
xviii. Siendo la archicofradia un campo de accién importante y, quizds, el principal niicleo de
cohesion del grupo espafiol-criollo de la villa, fue a través de esta asociacion de laicos vinculada
a la parroquia como este grupo logré concentrar su capital social y fortalecer su poder local.
Demostraré de qué manera el grupo espaiiol-criollo de Coyoacin acrecenté ese poder a través de la
archicofradia por encima de la autoridad parroquial.

Palabras clave: archicofradia, espariol, criollo, poder, autoridad parroquial

Abstract: Located in the Colonial town of Coyoacan, I will present the conflict created between
the representatives of the Spanish Archconfraterntiy of the Blessed Sacrament of Coyoacan and
the local Parish Authority. This proved to be a symptomatic case rather than, as in some other pa-
rishes and Brotherhoods, leading to the climate that resulted in the Buorbon Reforms of the second
half of the 18th Century. Given that the Archconfraternity was an important, and possibly even
the most important, group cohesion factor in the Spanish-Creole community of the lay parish, it
was through this lay Association, linked to the parish, that the group actually concentrated its
social capital and thus strengthened its local power. I will demonstrate how the Spanish-Creole
group of Coyoacan increased its power through the Archconfraternity over and above that of the
Parish Authority.

Keywords: archconfraternity, Spanish, creole, power, parish authority

Cuicuilco ndmero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

36 Gilda Cubillo Moreno

Trayectoria y estado de la investigacién.
Potencial y limitaciones de las fuentes primarias

Este articulo es producto de una investigacion mucho mas amplia que
conclui recientemente, cuya cuestion central giré en torno al analisis com-
parativo de la poblacién, los grupos de parentesco, las calidades y los gru-
pos sociales en los pueblos de Coyoacan y San Angel en las postrimerias
coloniales [Cubillo, 2010]. En el camino de aquella investigacién, algunos
testimonios me hicieron ver tangencialmente la importancia que para
las familias de espafioles-criollos de la villa significé su pertenencia a la
archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacan y percibi el papel
especial que tuvo esa corporaciéon como medio de cohesién y fortaleci-
miento de su grupo social. Cabe advertir que no he localizado ningtin es-
tudio relacionado con esta archicofradia, por lo cual deseo continuar una
exploracién de largo aliento al respecto. Tampoco he tenido la suerte de
localizar suficiente informacién primaria. Sobre esta btisqueda, quisiera
referir algunas de las peripecias por las que solemos atravesar los espe-
cialistas que necesitamos consultar archivos eclesidsticos. En los acervos
parroquiales se atesora rica y diversa informacién que en buena parte ain
no se ha explorado, con potencial sobre multiples aspectos, como los com-
portamientos de las poblaciones del pasado y sobre las cofradias de lai-
cos vinculadas a las parroquias. Desde hace afios me propuse consultar el
archivo histérico de la parroquia de San Juan Bautista de Coyoacéan y de
su convento franciscano anexo. Desafortunadamente, no obtuve la autori-
zacién de ninguno de los tres tltimos parrocos que han ejercido el cargo,
aun con proyectos y cartas oficiales de por medio,! de suerte que, para
una etapa subsiguiente, apelaré ante las instancias eclesidsticas superiores.
Comparto con Juan Javier Pescador [1992] el anhelo de que algtin dia exis-
ta la politica que abra estos archivos a todos los estudiosos, ya que poseen
fuentes invaluables de la historia de México.

En el Archivo General de la Nacién (AGN) he encontrado muy escasos
documentos sobre la archicofradia de Coyoacan. En el mismo AGN, en su
drea de Genealogias trabajé, para fines distintos, varias series de los libros
parroquiales microfilmados que doné la Iglesia mormona a este archivo

! Licencia que nos fue negada a Emma Pérez-Rocha y a mi. Por su parte, anos atrds,
gracias al apoyo del parroco de Tacuba, la misma Emma Pérez-Rocha pudo analizar
a su entero gusto ese acervo, realizando un extenso estudio publicado sobre aquella
también importante jurisdiccion colonial, y sacar a la luz su trascendental articulo
para el conocimiento del tema de las cofradias [Pérez-Rocha, 1978].



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 37

(la cual, hace muchos afios, obtuvo licencia de la Iglesia catdlica para su
reproduccién por este medio). No obstante, estos registros no poseen infor-
macién alguna sobre cofradias.

Por otra parte, sondeé el Archivo Histérico de la Biblioteca Nacional
de Antropologia e Historia, donde abundan documentos histéricos de di-
versas sociedades religiosas —como la cofradia de la Virgen del Carmen,
de San Angel, perteneciente a la jurisdiccién colonial de Coyoacan—; sin
embargo, no existe en este acervo un solo testimonio sobre alguna otra co-
fradia en dicha jurisdiccién.

A pesar de su estado incipiente, esta investigacién ofrece algunas pri-
micias interesantes sobre la archicofradia del Santisimo Sacramento de Co-
yoacan.

El caracter de las cofradias. El contexto local y el novohispano

Las cofradias fueron organizaciones institucionalizadas de la sociedad civil
que se transplantaron de la tradicién peninsular, vinculadas a la fe catélica
y su Iglesia.

Sabemos que las cofradias constituyeron una parte importante de la
vida religiosa catélica, que formaron significativas corporaciones laicas
de devocién y asistencia mutua vinculadas a las parroquias, con relativa
autonomia, a la vez que, algunas de éstas —como la archicofradia de Co-
yoacan— fueron fuentes de crédito [Garcia, 1991:17-22]. Al ser inscritos en
una cofradia, sus miembros encontraban apoyo espiritual y material, lo
cual exigi6é de su parte cumplir con ciertas normas y determinados com-
portamientos prescritos, como lo marcaban sus estatutos y constituciones
[Lavrin, 1998:49-50].

Las cofradias fueron asociaciones de tradicién medieval originadas en
Europa, que la sociedad civil promovié y sostuvo con esos fines. Aquellas
que poseian mayor caudal, utilizaban sus recursos “para construir iglesias,
conventos u oratorios, o para mantener colegios, hospitales y otras institu-
ciones de beneficencia [...] La pertenencia a una cofradia y la fundacién de
capellanias y de obras pias se convirtieron en una parte importante del esti-
lo de vida de los americanos” [Martinez, 1998:13-14]. Las cofradias de espa-
noles, mestizos, indios, negros o mulatos representaron un fuerte soporte
para enfrentar, por ejemplo, el horror de las recurrentes epidemias y otras
calamidades o para los gastos de los entierros. Todo ello les proporcionaba
a los cofrades un sentimiento de seguridad y un espacio de solidaridad so-
cial, especialmente en los momentos cruciales del ciclo de vida, en los més

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

38 Gilda Cubillo Moreno

criticos para el individuo y para el conjunto de la colectividad. Sin embar-
go, la estabilidad y existencia de estas corporaciones se vio amenazada en
diferentes momentos, especialmente, en los tiempos borbénicos, situacion
que generd, entre otras repercusiones, ciertos conflictos.

El tema central que abordaré serd el del conflicto y la lucha de poder que
se estableci6 entre la autoridad parroquial y la representacién de la archico-
fradia del Santisimo Sacramento de Coyoacan conformada por espafioles.
Con este articulo deseo abrir la reflexién sobre el asunto en este lugar,” en
el clima que prevalecia en el dltimo cuarto del siglo xviir. Para ello, comen-
zaré por presentar someramente cudl fue la politica de la Corona borbénica
con respecto a las cofradias, la posicion de la Iglesia ante las disposiciones
reales, y, paralelamente, mostraré la composicion socioeconémica, étnica y
demografica de los habitantes de la villa por aquel entonces, con el fin de
entender mejor el contexto, las causas del conflicto y el papel de la archico-
fradia para el grupo social esparfiol-criollo del lugar.

En Espana, a lo largo de los siglos xv1, XvII y XVIII, y en tierra novohis-
pana en los dos tltimos siglos, las cofradias fueron criticadas por supues-
tos abusos, por malgastar sus fondos en actividades sociales superfluas, en
pleitos, en gastos excesivamente suntuarios para actos festivos, en costosas
construcciones de estatuas y “pasos” para las procesiones de la Semana
Santa y otras manifestaciones discordes con la contemplaciéon y austeri-
dad exigida en la conmemoracién de la Pasién de Cristo, contraviniendo
con todo eso el espiritu del Evangelio. Sin embargo, no seria sino hasta
la segunda mitad del siglo xvir cuando las cofradias vieron seriamente
amenazada su existencia, a raiz de que las autoridades reales asumieron la
determinacién de ejercer su control absoluto. La administracién real con-
sider6 también que las précticas devotas populares de las cofradias eran

2 Las otras tres Unicas autoras que han realizado investigaciones sistematizadas sobre
Coyoacan en los siglos xv1 y xvir son, Horn [1997] (acerca de las estructuras politico-
territoriales y las relaciones entre nahuas y espafioles en los siglos xv1 y xviI en la
jurisdiccién colonial de Coyoacan); Pérez-Rocha [2003, 2008] (estudios sobre el ca-
cicazgo Istolinque y sobre el tributo en Coyoacan); el trabajo de Rojas Lopez [2009]
(cuyo titulo habla por si solo, La cofradia de mulatos, mestizos y negros de la Santa
Veracruz de la iglesia de San Juan Bautista, Coyoacdn, México, siglo xvi1, como una
institucién de confluencia social. Esta cofradia de afroindios se mantuvo poco mas de
ocho décadas, entre 1638 y 1722, siendo extinguida antes de las reformas borbonicas
por no convenir a los intereses del estado espafiol), y el estudio de Serrano [2010]
(esta tdltima investigacion, en torno a la cofradia de la Virgen del Carmen, en San
Angel —pueblo sujeto a la cabecera de la jurisdiccién de Coyoacan—, a lo largo de la
colonia; en ella se resalta el papel sustancial que tal corporacién tuvo en la cohesién
de los grupos sociales de diferente raiz étnica).



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 39

contrarias a sus esfuerzos por extinguir la supersticion popular en aras de
un catolicismo auténtico, sencillo y austero.?

Frente a la crisis econémica por la que atravesaba el Estado Borbén a
fines del siglo xvi11, éste disen6 diversos mecanismos para apropiarse de
la riqueza acumulada por las cofradias, capellanias y obras pias. Entre las
estrategias aplicadas estaban los préstamos forzosos, la desamortizacién
de los bienes raices, y otras medidas que buscaron la desvinculacién de sus
bienes y capitales para su enajenacién a favor de la Real Hacienda, con el
afén de ser controladas por la Corona, lo cual formaba parte de su politica
de venta de bienes vinculados, civiles y eclesidsticos. En consecuencia, las
medidas punitivas del gobierno debilitaron a dichas instituciones, socavan-
do sus bases econémicas.

El golpe final lo constituyeron las disposiciones sobre la Consolidacién de Vales
Reales (en 1798 para Espafia y en 1804 para América), que minaron las bases
sobre las cuales se asentaba la economia de las fundaciones piadosas, de las
instituciones de beneficencia y de las cofradias [Martinez, 1998:15-19, 25].

De este modo, las cofradias perdieron gran parte de sus capitales [Ba-
zarte, 1998:74].4
Clara Garcia Ayluardo sostiene que:

Aungque las cofradias eran parte de la configuracién de la Iglesia catdlica, fue-
ron en su mayoria corporaciones laicas que le proporcionaron al individuo un
medio para asociarse y articularse con la sociedad. Por esta razoén [...] prolife-
raron durante la época de los Austrias y fueron blancos de ataque para los re-
formadores borbénicos del siglo xviir. Ademas, como instituciones econémicas
y financieras, muchas hermandades, sobre todo en el caso urbano, sostuvieron
las iglesias y las capillas y a muchos curas y capellanes, y pagaron los gastos del
culto, tanto ptblico como privado [Garcia, 1991:19].

Las parroquias, el arzobispado y los obispados de la Iglesia diocesana
se sostenian de las cuotas del diezmo, de las rentas y los réditos de las cape-
llanias y de obras pias, a la vez que de la ayuda de las cofradias, medios de

% La resolucion real publicada el 17 de marzo de 1784 intent6 suprimir a todas aquellas
cofradias y hermandades religiosas no autorizadas por el gobierno y a las gremiales.
No obstante, esto solamente se cumpli6é de forma episédica [Callahan, 1998:44-46].

% El decreto real del 26 de diciembre de 1804 expidié la orden de enajenar todos los ca-
pitales de las capellanias y obras pias, cuyos fondos debian enviarse a la Real Caja de
Consolidacién, en la metrépoli.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

40 Gilda Cubillo Moreno

donde recibian abundantes ingresos para el mantenimiento de los templos,
del culto y sus clérigos, para la administracién de los sacramentos, asi como
para sustentar obras de beneficencia. Empero, el Decreto de Consolidacion
de Vales Reales, significé un ataque frontal, no solamente para las cofradias
espafiolas, sino también para la Iglesia [Cruz, 2002].

Desde mediados del siglo xvi1, en la Nueva Espaiia, el gobierno buscé
controlar o destruir las cofradias en diferentes momentos y por distintos
medios. El primer intento fue en 1750 y el segundo en 1775, “cuando se
tratd de hacer una depuracién de las cofradias que habian sido establecidas
contraviniendo los preceptos de la ley 25, libro I, titulo IV de las Leyes de
Indias.” En 1791, con la inspeccién del arzobispo Alonso de Haro y Peralta,
se logré suprimir “40 cofradias en la ciudad de México y 482 en el resto del
arzobispado”, por encontrarse en mala situacién o porque sus juntas no
eran presididas por un ministro real [Bazarte, 1998:73-74].

A fines del siglo xvi11, las cofradias se tornaron particularmente contro-
versiales, ya que, por una parte, los capitales de muchas de éstas se agota-
ban y, en la medida en que eran importantes fuentes de ingresos para las
parroquias, se suscitaron conflictos entre curas y feligreses por lo que resta-
ba de aquella riqueza colectiva, situacion que se agravé con la epidemia y
hambruna de 1785-1786. La controversia, ligada a las reformas borbénicas,
acrecent6 la autoridad real por encima de la del clero. Tiempo atrés, las
cofradias se habian regido mas por las costumbres locales que por la ley
formal [Taylor, 1999:449, 461].

Antes de la era borbodnica, las leyes que regian a las cofradias, expresa-
das en la Recopilacién, eran esquematicas y ambiguas, reflejo de un estado
colonial “concebido como la unién dual de la Iglesia y la Corona”. Aunque
nominalmente autogobernadas y dirigidas por representantes elegidos por
los mismos cofrades con base en las pautas de sus constituciones, las cofra-
dias debian tener una activa supervisién de los funcionarios civiles y de las
autoridades eclesiésticas locales. “Las cofradias requerian de una licencia
del rey, de la supervisioén y aprobacién de sus constituciones por el Consejo de
Indias, y de la autorizacién del obispo” [Taylor, 1999:449].

Soldrzano, el gran jurista del siglo xvir, describié un activo papel de los
sacerdotes en la seleccion y gestion de los oficiales de cofradias al declarar
que “en quanto a Mayordomos, que los haya con tal que sean a satisfaccién
de los Curas”.® Diversos testimonios del periodo colonial tardio indican el

5 El mayordomo —a veces también llamado prioste, tesorero o mayordomo-tesorero—
con frecuencia era el oficial principal de la cofradia (aunque con el término de ma-
yordomo también podian referirse a oficiales inferiores). “El mayordomo llevaba la



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 41

control que atn solian tener los curas en la eleccién de los oficiales, en las
cuentas, ingresos y gastos de las cofradias y en el manejo de sus propieda-
des como si fuesen propias. Estas précticas fueron mas comunes en la di6-
cesis de Guadalajara que en la arquididcesis de México; en esta tiltima hubo
mayor variacién de tendencias de un lugar a otro y los conflictos sobre los
derechos de los parrocos fueron més agudos y sostenidos [Taylor, 1999:449-
450]. El mismo autor sefiala, respecto de la relegacién de la injerencia parro-
quial en asuntos de cofradias, que con:

La Ordenanza de Intendentes para la Nueva Espafia de 1786 (vigente ya para
1789) [que] resultd ser el catalizador para una mas activa participacion de los
funcionarios reales en materia de cofradias [...] el clero quedaba conspicua-
mente ausente de estas asignaciones de responsabilidad [Taylor, 1999:457].

Esta ordenanza, ademds de que extendi6 el control secular de las cofra-
dias, apoy®6 las iniciativas de los pueblos en contra de los curas. Los cam-
bios en las politicas reales propiciaron la proliferacién de conflictos:

Aumento de pleitos entre curas y feligreses y entre curas y alcaldes mayores
por el control de las cofradias; trajo consigo asimismo crecientes presiones ten-
dientes a gastar y a desvincular su riqueza corporativa. Es decir aquella que
aun les quedaba, pues la combinacién del crecimiento demografico y de los
desastres naturales habia ya reducido el ganado de muchas cofradias [Taylor,
1999:460].

La Audiencia en México y en Guadalajara tendié a no reconocer los
derechos de la Iglesia sobre las cofradias. Si bien cada vez maés los tribu-
nales estimaron que los bienes de las cofradias eran seculares, no todos
los oidores compartian la misma opinién, empero, en la cédula del 20 de
julio de 1789, este asunto quedo irresuelto. Con el fin de ajustar el control
sobre las cofradias, un bando virreinal de 17 de agosto de 1791 concedi6 al
estado la autoridad exclusiva para supervisar las elecciones y demaés juntas
de éstas, presididas, a partir de entonces, por el ministro o justicia real,
generalmente el alcalde mayor o subteniente. Los funcionarios reales apli-
caron también su creciente autoridad para controlar los gastos exigiendo
cuentas escritas y exactas con el fin de impedir injerencias clericales y el

gestion de los bienes y pagaba los gastos habituales de las devociones a partir del
ingreso global y de las contribuciones de los cofrades y feligreses en general” [Taylor,
1999:450].

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

42 Gilda Cubillo Moreno

uso dispendioso de los recursos; si bien respetando la autogestion de los
bienes por parte de los seglares [Taylor, 1999:459, 462]. Como ilustraremos
en lineas posteriores, méas de un lustro antes de la Ordenanza de 1786, la
archicofradia de Coyoacan entr6 en conflicto con el parroco.

En cuanto a la estructura y composicién socioeconémica y demogra-
fica de Coyoacan, tenemos que, en las postrimerias coloniales, en aquella
villa, cercana a la ciudad de México —cabecera de la jurisdiccién del mis-
mo nombre— predominaban los denominados “espafioles”; entre éstos, no
mas de media docena procedian de la peninsula ibérica, pues la inmensa
mayoria eran realmente criollos, también llamados espafoles americanos,
casi todos nacidos en ese pueblo. Como muestra el padrén de Coyoacan de
1792, salvo excepciones, la generalidad de ellos contaba con una situacién
econémica media o modesta, desempefiandose en oficios” semejantes a los
de la gente considerada de mas baja condicién racial —castizos, mestizos,
indios o pardos—; sin embargo, 74% de los varones espafioles tenian cén-
yuges espafiolas [Cubillo, 2010:341],® y veremos que los miembros de la
archicofradia sostuvieron una clara postura de exclusién respecto de los
indios. Como lo reflejan diversos testimonios, tal parece que, en torno a
la archicofradia de Coyoacan’ giraban principalmente las relaciones de los
cabezas de familia de los llamados espafioles locales.

6 Como se comprobé a través del padrén de Coyoacan de 1792. Mediante dicho padrén
se identificaron 777 habitantes; sin embargo, este censo —levantado para fines de re-
clutamiento militar, cuyo programa no incluia a los naturales— tinicamente registré a
los 33 indios que habitaban en las casas de gente de calidad superior y no a aquellos
en cuyas viviendas solo residian indios. Por tanto, fue necesario hacer un célculo del
nimero de personas de las 27 “casas de indios” existentes (considerando 4.1 habitan-
tes por cada una, de acuerdo con Gibson, 1980), de lo que resulté que el 15 por ciento
de la poblacién de la cabecera era indigena. Entre sus 888 habitantes calculados, 47 por
ciento eran “espafioles”; los demds pobladores se repartian entre castizos, mestizos y
pardos [AGN, Serie Padrones, vol. 6, 17 y 27 partes., figs. 1 a 145, anverso y reverso (a.
y 1.), “Padrén de Familias Espafiolas, Castizas y Mestizas [y] Familias de pardos, de la
Jurisdiccion de Coyoacan” [1792]. (Con el fin de abreviar, més adelante esta fuente se
citard como AGN. Padrén de Coyoacén, 1792).

Entre las actividades mds comunes que compartian los espafioles con gente de otras
calidades estaban: la labranza, los telares domésticos, la sastreria, la herreria y la pana-
deria [Cubillo, 2010:244].

En la cabecera de Coyoacén, en 1792, habia un total de 145 parejas, de las cuales 80
estaban encabezadas por hombres espafoles. De esas 80 uniones, 59 se formaban con
ambos conyuges espafoles (74% de las parejas de su propio grupo social, con una
tendencia endogamica, y 40% de todas las uniones del pueblo). [Cubillo, 2010:341].
Con base en un sondeo de los diversos expedientes de la archicofradia del Santisi-
mo Sacramento de Coyoacdn —conservados en el Archivo Histérico del Convento
de San Francisco, que se ubica a un costado de la parroquia de San Juan Bautista, en



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 43

Por su parte, los espafioles que pertenecian a las familias oligarquicas

de la alta élite novohispana, poseedores de grandes haciendas agropecua-
rias en la jurisdiccién, no vivian de fijo en sus haciendas ni en la cabecera
y no participaban en la vida de la archicofradia. Algunos de ellos tenian
suntuosas casas de descanso en los pueblos de Coyoacan o San Angel, y
tenfan su residencia principal en la ciudad de México."

Las cofradias espafiolas, en particular las de los grupos oligarquicos de

espafioles y criollos, es definida por Bazarte como:

Una asociacién selecta donde las familias pudientes [...] de Nueva Espafia te-
jian alianzas matrimoniales, de parentesco biolégico o politico (compadrazgo,
hermano cofrade, etcétera), establecian acuerdos politicos y asociaciones de ne-
gocios, ampliando y diversificando sus estrategias familiares de reproduccién
de sus capitales [Bazarte, 1989:16].

Por mi parte, sostengo la hipétesis de que los espafioles-criollos de la

archicofradia de Coyoacén, desde sus particulares limitaciones socioeconé-
micas, trataron de poner en préactica procedimientos parecidos a los de las
mas altas élites, a través de su propia corporacién civico-religiosa.!

10

1

el corazén de Coyoacan—, pude identificar sus libros de cuentas, actividad crediticia
y afiliacién de sus miembros. Sin embargo, como después me fue negado el acceso a
su acervo y al del Archivo Histérico de la parroquia, tuve que limitarme a la escasa
documentacién que sobre dicha archicofradia existe en el AGN. A dltimas fechas, fray
Francisco Morales, ministro provincial del convento (y doctor en Historia por la Uni-
versidad Iberoamericana), me informé que habia ordenado el traslado del acervo his-
térico a otro convento fuera del D Fy que no podia permitirme consultarlo mientras él
no lo reorganizara.

La edificacién de San Juan Bautista se inici6 entre 1530 y 1540, a cargo de la orden
evangelizadora dominica, en sustituciéon de la pequefia ermita construida por frailes
franciscanos. En el transcurso de su historia, el convento y la parroquia pasaron de
manos de los dominicos a la de los franciscanos nuevamente y a las del clero secular.
El convento esta al mando de la orden franciscana desde 1921.

Entre los méas acaudalados en la jurisdicciéon de Coyoacan estaban hacendados de la
altura del sefior marqués de San Miguel de Aguayo, duefio de las haciendas de San
Antonio y de Retis; don Francisco de Yraeta, propietario de la hacienda de Xotepingo;
don Esteban Gonzalez de Cosio, de la de Coapa; la marquesa de Selva Nevada, duefa
de la de San Borja; el conde de Mira Valle, con su hacienda del mismo nombre; don
Juan José Otaiza, duefio de la hacienda de Ortega, del rancho de Buenavista y del
molino de Belem, entre los veintidés grandes propietarios que aparecen en la Relacién
de los pueblos, haciendas y ranchos de la jurisdiccion, con que se inicia el padrén de 1792
[aGN. Padrén de Coyoacan, 1792:fojas 2a-2r].

Conjetura que no podra ser dilucidada en este articulo.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

44 Gilda Cubillo Moreno

Cabe destacar las grandes diferencias en las formas en que se estructura-
ban la mayoria de las familias en Coyoacén, con respecto al cerrado circulo
de familias de la oligarquia espafiola. Las familias mds acaudaladas, tradi-
cionalmente establecian entre si alianzas mediante matrimonios arreglados,
y a través de esta préctica ensanchaban su caudal y su poder politico. A mas
de contar con un sistema de herencia troncal en que sus patrimonios eran
indivisibles y no enajenables (mayorazgos), con grupos domésticos comple-
jos y numerosos, poseian redes familiares muy amplias y firmes relaciones
de reciprocidad,” por lo que, quizds para sus miembros, el hecho de estar
afiliados a una archicofradia era una forma complementaria para reforzar
su prestigio e influencias personales y para acrecentar el poder del grupo
dominante.

Por su parte, los funcionarios de la burocracia jurisdiccional —como
el corregidor, los administradores de alcabalas o de los obrajes— residian
en la villa de Coyoacan.” Si bien en el contexto local su estatus era su-
perior, existia un abismo entre su condicién socioeconémica y las ctipulas
del poder. La generalidad de los espafioles del pueblo se ajustaban a una
estructura de parentesco distinta, entre quienes prolifer6 la nuclearizacién,
pues residian en grupos domésticos nucleares, es decir, con una sola cédu-
la conyugal, y poco numerosos,' en que hijos e hijas de todas las edades
heredaban por igual (norma que pulverizaba el patrimonio), lo cual impli-
caba vinculos familiares reducidos y débiles.”® Por lo tanto, las limitaciones
impuestas por dichas normas familiares, aunadas a su limitada condicién
socioecondmica, probablemente dieron mayor relevancia al hecho de ser
incluidos en una cofradia, puesto que tenia una funcién mas decisiva en sus
vidas personales y familiares.

12 Estudios como el de Seed [1988, 1991] demuestran que los matrimonios por conve-
niencia eran alentados por los cabezas de las familias mas encumbradas de hacen-
dados, mineros, comerciantes, nobles y altos funcionarios. Véanse como ejemplos de
estudios que abordan la conformacién de las altas élites coloniales y la importancia
de los matrimonios concertados en los origenes, consolidacién y reproduccion de la
oligarquia colonial: De la Pefia [1983]; Pescador [1992]. Véanse, como estudios ejem-
plares, sobre los sistemas de parentesco y la estructuracion doméstica en la historia de
Espana, Reher [1996], y sobre las formas de herencia entre la oligarquia y la nobleza
novohispana de las altas élites, Zarate [1996:227-254].

13 AGN. Padrén de Coyoacén, 1792.

4 Lo que se desprende de mi anilisis de las tendencias estructurales de los grupos do-
mésticos basado en el padrén de Coyoacan de 1792. Para ese momento 80% de éstos
eran nucleares [Cubillo, 2010].

15 Pautas que prevalecen hasta el presente en la mayor parte de la sociedad y principal-
mente en el ambito urbano, tanto en Espafia como en México [Reher, 1996:54].



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 45

Con el objeto de aproximarnos al modelo'® al que respondia la archi-
cofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacan, podemos afirmar que se
trataba de una “cofradia horizontal”, en la medida en que sus miembros for-
maban un grupo integral y relativamente cohesivo, cuyo requisito exigido
para la incorporacién de cada cofrade era su pertenencia a una calidad racial
semejante (espafiola-criolla), y en tanto que entre unos y otros no existian
grandes desproporciones con respecto a su condicién socioeconémica.

La archicofradia y el conflicto con la autoridad parroquial

Una archicofradia se diferenciaba de una cofradia en que la primera poseia
una mayor categoria desde el punto de vista religioso y congregaba mas
cofrades. A las archicofradias solieron adherirse otras cofradias de menores
dimensiones.

Las archicofradias del Divinisimo o Santisimo Sacramento debian cu-
brir los costos de la misa semanal de Renovacioén, abastecer de ostias, de
aceite para las lamparas, vino, flores y otras provisiones para ofrecer una
misa digna:

Una cofradia del Divinisimo también costeaba las celebraciones parroquiales del
Hibeas Christi en junio. Sus actividades podian de hecho extenderse mas alla de
la ceremonia eucaristica, hasta comprender los costos de otras fiestas principales
tales como la Semana Santa y la del santo patrén. Su membresia era igualmente
extensa, ya que normalmente comprendia a todos los adultos de la comunidad
[Taylor, 1999:451].

Sin embargo, la archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacan
era exclusiva para espafioles-criollos. Una de las ventajas de pertenecer a
una cofradia espafiola era que se aumentaba la injerencia en los negocios
y en los asuntos politicos de la iglesia [Bazarte y Garcia, 2001:114]. En un
contexto tefiido de adversidad, los espafioles de esta archicofradia decidie-
ron retar a la autoridad parroquial. En torno a esta lucha de poder, trata un
largo expediente del cual se presenta a continuacién una breve crénica."”

16 Para lo cual nos ha sido de utilidad la clasificacién de las cofradias ofrecida por Miguel
Luis Lépez Mufioz, en Las cofradias de la parroquia de Santa Maria Magdalena..., que res-
cata Callahan [1998:40].

17" sGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10 (71 fojas con su anverso y reverso: “Expedien-
te formado entre Don Joseph Domingo Iturralde [mayordomo tesorero de la archico-

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

46 Gilda Cubillo Moreno

Comencemos por resaltar la importancia, funciones y ventajas que el
mayordomo, también llamado tesorero, tenia en estas asociaciones:

Dentro de la mesa directiva de cada una de las cofradias correspondi6 al ma-
yordomo encargarse de la colecta, administracién y destino de las limosnas [...]
El interés para obtener el mayor niimero de miembros que pagara puntualmen-
te se debia a que de ello dependia su sueldo, ya que aparte del que le daba la
cofradia, que generalmente variaba entre 250 y 300 pesos anuales, acrecentaban
sus entradas suméandose a este sueldo una cantidad que iba del 16% al 20% de
lo recolectado. Se nombraba al mayordomo cada afio durante la junta de elec-
cién de la mesa directiva, y, si la cofradia contaba con un arca de tres llaves, a
él le correspondia tener una de ellas junto con el rector y el tesorero [Bazarte,
1998:66-67].

Las patentes o sumarios de indulgencias representaron la principal
fuente de ingresos de limosnas para las cofradias; éstas debian ser paga-
das por cada asociado en el momento de incorporarse a la hermandad, va-
riando entre cuatro reales y un peso. Después, cada semana debian pagar
medio real para tener derecho a los servicios de la congregacion. Por esta
limosna, que en realidad era una cuota obligatoria, se les dio a las cofradias
el nombre de “retribucién temporal”, ya que, a cambio de esa contribucion
semanal, se ganaba el derecho a recibir 25 pesos al fallecer “para la mortaja,
pafos, entierro, misas y velas” [Bazarte, 1998:68].

En septiembre 10 de 1781, en el expediente formado entre el tesorero
Iturralde y Buenaventura, el cura de Coyoacan, segtin una carta signada
por Iturralde, solicitaba que se notificara por via oficial al parroco para que
este tltimo devolviera “puntualmente el libro de cuentas de la archicofra-
dia que [habia] retenido en su poder”, y que se le hiciera el sehalamiento de
que se abstuviese de semejantes procedimientos, pidiendo que el notario
de la cofradia pasara a la villa de Coyoacédn a celebrar escrutinio con los
oficiales de la Mesa. Lo cual acept6 y decret6 el Seior Provisor y Vicario del
Arzobispado de México.'®

En la carta que Buenaventura present6 en 27 de octubre de aquel mis-
mo afio, dirigida al canénigo de la Santa Iglesia Metropolitana,'® subrayaba
la necesidad de aceptar la renuncia del tesorero Iturralde porque no consi-

fradia] y el Cura de Coyoacéan Lic. Don Joseph Buenaventura Estrada, sobre cuentas
de la Cofradia del Santisimo de aquella parroquia. Afio de 1781. Provisorato.”

18 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10, afio 1781 [sin ntim. de foja].

19 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10, afio 1781 [sin ntm. de foja].



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 47

deraba justo que pusieran en entredicho su conducta, al levantar indispo-
siciones en contra de su honor. El parroco —a quien, segtin parece, no le
vali6 ser, ademads, abogado de la Real Audiencia— respondi6 en esa misma
carta que, en su experiencia de 35 afios de cura,® lo que constaba en el libro
de la cofradia, siempre fue costumbre que se rindieran cuentas a los curas,
quienes, asimismo, nombraban a los tesoreros,”! por lo cual nunca habian
replicado los diputados de la archicofradia ni tampoco lo habia reproba-
do el Tribunal del Provisorato de procedimientos de los curas. Y declar6
también que, en los hechos, sin la mas minima resistencia de Iturralde ni
de Villavicencio, director de la archicofradia “(que es quien mueve estas
inquietudes)”, quedo el libro en la casa cural el dia de la junta para su es-
crutinio. Sin embargo, accedia a devolver el libro de cuentas para mostrar
su voluntad de obedecer el superior mandato del sefior provisor, sin dejar
de sostener que le parecia “muy censurable” que la cofradia fuese “ocasién
y seminario de pleitos”.”

En noviembre de ese mismo afio, el denominado mayordomo tesorero
de la archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén, Joseph Domin-
go Iturralde, sostenia ante el Procurador de Nimero de la Real Audiencia,
que cuando acepto el cargo de tesorero de esta hermandad, se comprome-
ti6 a realizar “un trabajo nada vulgar” al que accedi tras la insistencia de
“personas de respeto”. Y que en dicho cargo habia procurado desempenar
su funcidn efectivamente, logrando el aumento de las rentas de la cofradia,
“tomando aquel vuelo que las hace recomendables”; motivo por el que los
de la Mesa, en consenso, no le quisieron admitir la renuncia que presenté.?
Con la reeleccién de Iturralde pretendian destacar su reconocido prestigio
por detentar el cargo de mayordomo tesorero y por haber hecho mas renta-
ble a la archicofradia, lo cual, al mismo tiempo, habia elevado su reputacién
en el grupo dominante local.**

20 E] cura de Coyoacan, Joseph de Buenaventura Estrada de los Monteros, en su informe
de 10 de septiembre de 1777, reportaba que habia tomado recientemente el cargo de
parroco en ese curato [AGN. Serie Bienes Nacionales, leg. 585, exp. 19, afio 1777].

2 Aunque la costumbre favorecia la eleccién independiente de mayordomos en algunas
parroquias, especialmente de la arquidiécesis de México, hasta 1780 el cura con fre-
cuencia tuvo un influjo importante, y aun decisivo, en su eleccién. Tras la campafia de
la Corona por reducir el papel de los curas en las cofradias, sus miembros los nombra-
ron bajo la supervision del representante real [Taylor, 1999:460].

22 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10, afio 1781 [sin ndm. de foja].

23 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10, afio 1781 [sin nim. de foja].

2 Antes de que Iturralde ocupara el cargo, el mayordomo tesorero de la archicofradia
fue el peninsular Francisco Xavier Adalid (cargo que ocup6 por lo menos desde 1795
hasta enero de 1801). En un informe de enero de ese tltimo afio, se certificaba la liqui-

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

48 Gilda Cubillo Moreno

En esta pugna percibimos que, en su afan por conservar un poder mas
auténomo de la iglesia local, el tesorero de la archicofradia utiliz6, por una
parte, argumentos muy pragmaticos a su favor, como la ostentacién de su
capacidad de incrementar el capital financiero de esta corporacién a través
de sus cuotas y de los réditos que exigian a propios y extrafios a razén de los
préstamos otorgados. También expuso razones relacionadas con la defensa,
conservaciéon y control de los bienes y objetos adquiridos por sus cofrades
para el culto. A la vez, ambas partes recurrian a los muy socorridos valo-
res maximos propios de la moral social de la época para su defensa, como
el del honor, el reconocimiento y el prestigio, ante la afrenta de la injuria, el
escandalo y la transgresion de la autoridad parroquial, en contraparte.

Iturralde inst6 al canénigo para que el cura asumiera la autoria de su
carta, se retractara desagraviando el honor del primero y reconociera su
buen desempefio en el cargo de tesorero. Con estas exigencias, Iturralde
demostraba estar lejos de la sumisa oveja que obedece a su pastor; por el
contrario, no parecia impresionarle la potestad espiritual y moral que de-
biera conferirle su ministerio.

Por su parte, en julio de 1782, el parroco escribié también al canénigo
pidiéndole recordara su vieja labor y padecimientos de cura, en especial en
ese momento, a causa de aquellos feligreses distinguidos que, “ignorantes,
se conciben reyezuelos” —con estas tltimas palabras, el cura reconocia, en

dacién recibida por manos de Adalid, a razén del pago de una cuantiosa deuda que
un particular tenfa con dicha archicofradia, por la considerable cantidad de 645 pe-
s0s, a causa de un préstamo a rédito que la institucién le hiciera afios atras, pero que
no habia sido registrada por Adalid en los libros de cuentas de dicha archicofradia.
Como Adalid no dej6é plenamente comprobado ese pago, para saldar dicha deuda,
tras su muerte y después de un largo litigio, su esposa tuvo que rematar buena parte
de los bienes que Adalid leg6 a sus hijos, en detrimento del patrimonio familiar. Esto
significa que el apoyo que representaba la archicofradia, aun para el mas destacado
de sus miembros, podia tornarse en su salvacion o ruina, ya que podian cobrarse caro
los errores, corruptelas o deudas impagadas. Aunque Adalid era uno de los que esta-
ba mas o menos por arriba de los escasos peninsulares y de la mayoria de los criollos
que residian en los pueblos de Coyoacén y San Angel, nunca aparece entre sus pape-
les el testimonio de una amistad influyente, o alguna intercesion para favorecer a su
reducida familia. Aun cuando fue tesorero de esa congregacién y administrador del
obraje de Posadas, entre sus escasos bienes se encontraban dos casas no muy grandes
y algunas huertas y magueyales. Al morir Adalid, su cargo de tesorero fue cubierto
por un tiempo por el presbitero de la villa. [aGN. Tierras, vol. 2024:873 (fojas a. y r.).
Testamentaria de don Francisco Xavier Adalid...: Executivos. El Presbitero Don Manuel
Felipe de Yparrea como Mayordomo de la Archicofradia del Ssmo. Sacramento de
esta Villa, sobre pesos. Contra la testamentaria de don Francisco Xavier Adalid.]. Al
igual que Adalid fue administrador del obraje de Posadas, Iturralde lo fue del obraje
de Panzacola [AGN. S. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10, foja 29].



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 49

medio de su contrariedad, que un sujeto como Iturralde poseia reconoci-
miento social representando a una élite local que, aunque muy distante
del poderio de la oligarquia, se afanaba en robustecer su coto de poder—.
Haciéndole saber que se encontraba enfermo, Buenaventura trat6 de tocar
su corazén diciéndole que no estaba para pleitos y le suplicaba frenar, “con
su gran prudencia”, los intentos de provocacién de Iturralde con el ama-
fiado uso de su titulo en la cofradia de “su” iglesia. En esa carta, el cura se
lamentaba de que, engafnado, él mismo habia colocado a Iturralde en dicho
cargo un afio atrds, contra la voluntad de lo que llam¢ “los verdaderos di-
putados” de la Mesa directiva de la archicofradia; afiadiendo que, como
decia el vulgo: “cria al cuervo para que te saque los ojos”, pues Iturralde
“quiere supeditar hasta sobre mi jurisdiccién” que en su saber avalaban los
seflores virreyes y arzobispos.”

El cura se lamentaria con el sefior Provisor diciéndole en términos
semejantes: “quién ha de poder decir que los curas estén subordinados a
las cofradias de sus feligreses” y que como pérroco de otros curatos jamas
le habia ocurrido cosa tan ridicula, cuando entonces era él quien decidia el
uso de los objetos del culto que, por cierto —sostenia— no eran todos de
la cofradia, como afirmaban; no siendo, a fin de cuentas, més que de la
comunidad, del mismisimo Dios, de la Virgen y para su servicio. Que
al ser él presidente honorario de la Mesa, era parte no menos importante
de la archicofradia. Con su proceder —decia el parroco Buenaventura—,
propiciatorio de escandalos y disputas, Iturralde intentaba mandar hasta
sobre las campanas y mover al “Divinisimo” sin su licencia; pero tam-
bién grave era —declaraba el cura— que ademas Iturralde habia logrado
llevar a la ruina a los deudores por no poder cumplir con el pago de los
réditos, sin considerar los varios afios anteriores que los habian cubierto.
Que habia empleado esos fondos, incluyendo el diezmo y las limosnas
que retenia en su beneficio personal, y que habia nombrado a un sobrino
suyo en complicidad para la revisién del libro de cuentas con el fin de que
no le imputaran culpa alguna ni perjudicar el derecho y caudal de sus
sucesores.”

Para el 13 de noviembre de 1782, Iturralde volvié a instar al Juez Pro-
curador y Vicario del Arzobispado, para que el parroco Buenaventura se
desdijera de las palabras injuriosas y denigrativas contra su persona con
la modestia y el respeto debidos y propios de su crianza y el cardcter de su

25 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas. 5 a.-5 r.; 29 r.-33 a. México, julio 6 de
1782.
% AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas 29r.-33a. México, julio 6 de 1972.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

50 Gilda Cubillo Moreno

ministerio, pues, a su criterio, su proceder redundaba en perjuicio y hasta
en la ruina de la cofradia. Y que de reincidir, autorizara a la Mesa de la her-
mandad a defender sus derechos.”

El cura asumi6 darse por enterado de la notificaciéon del auto, pero sin
dejar de lado la actitud agraviante de Iturralde hacia él, anunciando que
interpondria apelacion ante el Sefior Subdelegado del Obispado de Puebla,
como ciertamente cumplié. Segtin las declaraciones del parroco, la renun-
cia que Iturralde habia presentado era por desavenencias tenidas con los
cofrades, como le habia confesado él mismo confidencialmente, cuando
adn tenian una buena relacién, y que con el fin de contenerlos “pretendia
disminuir la autoridad parroquial y evitar asi [...] ocasion de litigios, es-
candalos y disgustos” con ellos, sin considerar la “sabidisima potestad que
tienen todos los curas para corregir a sus parroquianos”.*

Las respuestas y contrarrespuestas, nuevas impugnaciones y apela-
ciones continuaron en el mismo tenor. Entre las pruebas, en el expediente
estd inserta una interesante copia del libro de cabildos correspondiente al acta
del 24 de octubre de 1782, en que se celebro la eleccion y presentacién de
cuentas de la archicofradia, presidida por el Juez Provisor y Vicario Gene-
ral del Arzobispado y Ordinario del Santo Oficio de la Inquisicién y por
el Arzobispo del Consejo de Su Majestad.?” Estando congregados con los
sefiores que componian la Mesa Directiva, se anunci6 el resumen general
de las cuentas, las que ascendian a 11 991 pesos y tres reales, de los cuales,
577 pesos méas un tomin y medio resultaban a favor de las arcas de la archi-
cofradia.** Y se procedié inmediatamente a la votacién con la terna de los
sujetos propuestos, de donde result6 electo como rector don Juan de Villa-

% AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas 6a.-7r. México, julio 6 de 1972.

8 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas 9a.-16r. México, julio 6 de 1972.

¥ AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas 17a.-22r. México, julio 6 de 1972.

30 Seis afios antes, en septiembre de 1776, el doctor Don Ignacio Ramén Moreno, cura de
esta doctrina, informaba que de “la cofradia del Divinisimo Sefior Sacramentado, el
fondo de su creacion por espaioles estaria en un mil pesos [a su favor], pues aunque
de los cornadillos que contribuyen los hermanos asciende a otras cantidades estan
reservadas para acudirles a los que fallecen con el estipendio a que dicha cofradia es
obligada, misas, cera, aceite y demads del culto divino” [AGN. Serie Bienes Nacionales,
leg. 585, exp. 15. Coyacdn, agosto 29, 1776, sin num. de foja]. Respondiendo a las di-
ligencias practicadas por orden del virrey Antonio Maria Bucareli para que los curas
den noticia de las cofradias o hermandades de sus territorios y sus fondos. Por lo que
manda al corregidor de Coyoacan, Pedro Antonio de San Juan y Barroeta, que notifi-
que a los curas de su jurisdiccion que deben entregar la informacion [AGN. Serie Bienes
Nacionales, leg. 585, exp. 15. Coyacén, afio 1776, fojas 1-3].



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 51

vicencio y se acordo ratificar a Iturralde en su puesto de tesorero.* En la
misma celebracion se presenté un escrito asumido de comtin acuerdo y con
la anuencia de las altas autoridades presentes, pidiendo que se mandara
ordenar que “todas las cosas pertenecientes al culto Divino de la Archico-
fradia gozaran de una entera independencia de las de la parroquia, de ma-
nera que no puedan los sefiores curas obligar a los mayordomos tesoreros
[...] a que las presten para las fiestas de [...] espafoles [que no pertenecie-
ran a esta congregacién] ni de los indios [...]”. Todo lo cual debia quedar
bajo llave y cadena, y que, siempre que se incurriera en incumplimiento,
la cofradia acudiria al Tribunal de Justicia y Provisorato de Espafioles. Exi-
gian también, como en los primeros tiempos coloniales, que las misas de
los indios fuesen separadas de las de los espafioles de la archicofradia. En
ese mismo escrito, el Provisor mandé que quienes tuvieran vencidos los
plazos de pago de dineros prestados en depdsito irregular, los exhibiesen
y, en su caso, que los afianzasen nuevamente, ya con fiadores o con otras
propiedades, y que, de no hacerlo asi, se presentaria el tesorero a practicar
las diligencias judiciales correspondientes. Asunto con el que se concluy6
ese cabildo certificado por el notario.*

Vemos, asi, que el parroco habia perdido esta batalla, mientras que la ar-
chicofradia habia reforzado su postura. A pesar de que el expediente no ofre-
ce todas las conclusiones del litigio, bien ilustra los aspectos significativos
que dominaban el escenario politico y la correlacion de fuerzas entre el clero
local y el grupo espafiol-criollo de la archicofradia de Coyoacén. Es claro
que la autoridad parroquial perdi6 potestad sobre la archicofradia, mientras
que los espafioles lugarefios fortalecieron su posicién apoyados por el reco-
nocimiento de la autoridad civil y de los representantes del alto clero.

Consideraciones finales

El cobijo de la archicofradia reforz6 entre sus miembros y en el grupo es-
panol-criollo local su cohesién, un sentido de pertenencia, de seguridad e
identidad racial y social. A la par, para el conjunto de los cofrades espafioles
representé un medio de empoderamiento frente a la autoridad parroquial.

31 Los nombres de algunos de los miembros de la Mesa, aparecen una década después en
el padrén de Coyoacan de 1792, entre los cuales estaban: el citado Juan de Villavicen-
cio (panadero), Mariano Revilla (panadero), José Romero (administrador de tabaco) y
Alejandro Ansin (labrador).

32 AGN. Bienes Nacionales, vol. 707, exp. 10: fojas 17a-22r.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

52 Gilda Cubillo Moreno

La estrecha condicién socioeconémica de la mayoria de los espafioles crio-
llos lugarefios, a la vez que sus constrenidas redes familiares y su falta de
influencias, dieron mayor relevancia al hecho de pertenecer a la archicofra-
dia, ya que podia representar casi el tinico medio efectivo para conseguir
apoyo espiritual y material, y ensanchar su capital social como individuos
y como grupo. Es por estas razones que, al ver amenazada la existencia de
su corporacién de laicos por las reformas borbénicas, los espaiioles de la
archicofradia de Coyoacéan sintieron el riesgo de perder un espacio exclu-
sivo de accion y cohesion de su grupo social, con todas las conquistas que
significaba para ellos. Por tanto, ante las restricciones que a la vez impuso
la Corona a la injerencia parroquial sobre los bienes, cuentas y eleccién de
cargos de las cofradias, la representacién de esta archicofradia encontr6 un
reducto para demostrar su poder local y para rescatar su autonomia. En
medio de una especie de “contagio” en que proliferaron los conflictos entre
las cofradias y los parrocos, las corporaciones laicas parecen haber respon-
dido a una légica semejante. Como en otros casos, en el de la archicofradia
del Santisimo Sacramento de Coyoacén, con las politicas borbénicas, las
funciones y poderes parroquiales quedaron en entredicho ante este tipo de
asociacion de laicos.

Aunque una cofradia como la de Coyoacan nunca tuvo los alcances de
las de las altas élites novohispanas, no cabe duda de que esta archicofradia
fue un medio de vinculacién y que sus estrategias acrecentaron notable-
mente los derechos de sus miembros. En ese clima, fue mas propicio el
reforzamiento de una mayor capacidad de decisién interna del grupo espa-
fiol-criollo integrado en dicha congregacion. La confrontacién con la autori-
dad parroquial no fue sino el contrapunto para que el grupo local reforzara
su supremacia. De modo tal que, aunque la Corona opt6 por restringir y
controlar sus acciones y sus fondos, tal parece que, paraddjicamente, la ar-
chicofradia fue un campo favorable para el ejercicio y acrecentamiento del
poder criollo en la villa de Coyoacén.

Mucho queda por saber sobre la archicofradia de Coyoacan. Descono-
cemos, entre otros aspectos, cuando fue fundada y cuanto tiempo existio,
cuéles fueron todos los términos de su normatividad, cual llegé a ser el ma-
yor y cudl el menor niimero de sus miembros. Si bien tenemos la certeza de
que esta archicofradia otorgaba préstamos a rédito, no sabemos si contaba
con tierras o ganado, a cudnto lleg6 a ascender su capital monetario en sus
tiempos de auge ni cuantos préstamos otorgaron, a quiénes beneficiaron
0 a cuantos embargaron. Tampoco quedan expresas las causas por las que
el conflicto entre cofrades y cura se adelanté a més de un lustro respecto
de la Ordenanza de 1786, ni todo el desenlace del conflicto. Develar esas



La archicofradia del Santisimo Sacramento de Coyoacén 53

cuestiones nos permitiria, mas all4 de contribuir a comprender el proceso y
las funciones particulares de esta archicofradia, poder compararla con los
estudios sobre otras cofradias para entender mejor las semejanzas y dife-
rencias en su desarrollo, su trascendencia en la vida colonial y sus huellas
en el presente.

Bibliografia

Bazarte Martinez, Alicia

1989 Las cofradias de espafioles en la ciudad de México (1526-1860), México, Uni-
versidad Auténoma Metropolitana-Azcapotzalco.

1998 “Las limosnas de las cofradias: su administracion y destino”, en Cofradias,
capellanias y obras pias en la América colonial, México, UNAM, Instituto de
Investigaciones Historicas, Serie Historia Novohispana 61, pp. 65-74.

Bazarte Martinez, Alicia y Clara Garcia Ayluardo

2001 Los costos de la salvacién: las cofradias y la ciudad de México (siglos xvi al xix),
México, CIDE/INP/AGN.

Callahan, William J.

1998 “Las cofradias y hermandades de Espafia y su papel social y religioso

dentro de una sociedad de estamentos”, en Cofradias, capellanias y obras
pias en la América colonial, México, UNAM, Instituto de Investigaciones His-
toricas, Serie Historia Novohispana, 61, pp. 35-48.

Cruz Rangel, José Antonio

2002 Las cofradias novohispanas ante las reformas borbénicas del siglo xviii, tesis de
Maestria, México, ENAH.

Cubillo Moreno, Gilda

2006 “La composicién del Coyoacan colonial en los padrones borbénicos. Gru-

pos domésticos y sociales”, en Luis Barjau (coord.), Etnohistoria. Vision
alternativa del tiempo, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Co-
leccién Cientifica, pp. 139-164.

2010 Familias y grupos sociales en Coyoacdn y San Angel, 1779-1812. Estudio com-
parativo, tesis de Doctorado en Antropologia, México, ENAH.

Garcia Ayluardo, Clara

1991 “Las cofradias como fuentes para la historia econémica del México co-
lonial”, en Boletin de fuentes para la historia econémica de México, num. 3
enero-abril, pp. 17- 22, México, Centro de Estudios Histéricos de El Cole-
gio de México.

Gibson, Charles

1980 Los aztecas bajo el dominio espafiol. 1519-1810, México, Siglo XXI, Coleccién
América Nuestra.

Horn, Rebecca

1997 Postconquest Coyoacan. Nahua-Spanish Relations in Central México, 1519-
1650, Stanford University Press.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

54 Gilda Cubillo Moreno

Lavrin, Asunciéon

1998 “Cofradias novohispanas: economia material y espiritual”, en Cofradias,
capellanias y obras pias en la América colonial, México, UNAM, Instituto de
Investigaciones Histéricas, Serie Historia Novohispana, 61, pp. 49-64.

Martinez Lépez-Cano, Ma. del Pilar, Gisela von Wobeser y Juan Guillermo Mufioz

1998 “Presentacion”, en Cofradias, capellanias y obras pias en la América colonial,
UNAM, Instituto de Investigaciones Historicas, Serie Historia Novohispa-
na, 61, pp. 13-16.

Pena, José F. de la

1983 Oligarquia y propiedad en la Nueva Espafia (1550-1624), México, Fondo de
Cultura Econémica, Seccién Obras de Historia.

Pérez-Rocha, Emma

1978 “Mayordomias y cofradias en el pueblo de Tacuba en el siglo xviir”, en
Estudios de Historia Novohispana, v. 6, México, uNnaM, Instituto de Investi-
gaciones Histdricas.

Pescador, Juan Javier

1992 De bautizados a fieles difuntos. Familias y mentalidades en una parroquia ur-
bana: Santa Catarina de México, 1568-1820, México, El Colegio de México,
Centro de Estudios Demografico y de Desarrollo Urbano.

Reher, David S.

1996 La familia en Espafia. Pasado y presente, Madrid, Alianza Universidad.

Rojas Lépez, Rosa Elena

2009 La cofradia de mulatos, mestizos y negros de la Santa Veracruz de la iglesia de
San Juan Bautista, Coyoacdn, México, siglo xvii, como una institucion de con-
fluencia social, tesis para obtener el grado de Maestria en Historia de Mé-
xico, México, Centro Universitario de Integracién Humanistica.

Seed, Patricia

1991 Amar, honrar y obedecer en el México colonial. Conflictos en torno a la eleccion
matrimonial. 1574-1821, México, cNcA/Alianza Editorial, Colecciéon Los
noventa, 72.

Serrano Espinosa, Teresa Eleazar

2010 La cofradia de la Virgen del Carmen y su Santo Escapulario: una institucion
eclesidstica de cohesion social en la Nueva Espaiia (fines del siglo xvii-principios
del siglo xix), México, tesis para optar por el titulo de Doctora en Historia-
Etnohistoria, ENAH.

Taylor B., William

1999 Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del siglo xviii, vol.
II, México, El Colegio de México/Secretaria de Gobernacién- Subsecreta-
ria de Asuntos Religiosos/El Colegio de Michoacan.

Zarate Toscano, Verdnica

1996 “Estrategias matrimoniales de una familia noble: los marqueses de Selva
Nevada en la segunda mitad del siglo xv111 y la primera del x1x”, en Pilar
Gonzalbo Aizpuru y Cecilia Rabell Romero (coords.), Familia y vida priva-
da en la historia de Iberoamérica, México, El Colegio de México/Universi-
dad Nacional Auténoma de México, pp. 227-254.



