Los limites de lo queer: la reivindicacion
identitaria de una persona transgénero
y sus estrategias genérico-escenicas
ante la parentalidad no esperada

Raul Arriaga Ortiz

Escuela Nacional de Antropologia e Historia, inah

Resumen: Este articulo parte de la historia de vida de Angélica, una persona transgénero varon
que vive como mujer y que integré una familia a partir de la gestacion de un hijo con una mujer
biologica que vivia genéricamente como varén, para replantear las categorias de “identidad
genérica trans” como un elemento estable y “roles de género” como elementos escénicos cambiantes
de acuerdo con el contexto. Partiendo de dicho planteamiento, se dialoga con ciertos supuestos de
la teoria queer, propuesta por Judith Butler, quien no contempla la continuidad y las relaciones
sociales a las que se enfrenta un mismo sujeto. Asimismo, se analiza el tipo de familia integrada y
la institucion como formadora y reproductora de género.

Palabras clave: transgénero, identidad de género, roles de género, queer, parentalidad

Abstract: This article is based on the life of Angélica, a transgender male who lives as a woman
and joined a family after the gestation of a son by a biological woman who lives as a man, the idea
being to rethink the categories of “trans gender identity” as a stable element and “gender roles” as
scenic elements that change according to the role. Based on this approach, the paper communicates
certain assumptions of the ‘queer’ theory proposed by Judith Butler, which considers neither the
continuity nor the social relationships faced by the same person. Also analyzed in the text is the
type of integrated family and the family institution as a trainer and breeder of the type of integrated
family and institution as an influence on and reproducer of gender will also be analyzed in the text.

Keywords: transgender, gender identity, gender roles, queer, parenting

Introduccion

En este trabajo desarrollaré la experiencia vivencial de una persona que na-
cié con genitales masculinos; no obstante, jamés se identificé como hombre

Cuicuilco ndmero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

196 Raul Arriaga Ortiz

y a sus 18 afios decidi6 vivirse con una identidad genérica femenina. En el
momento de realizar la presente investigacién contaba con 36 afios de edad
y veia el mundo desde una posicién femenina refiriéndose a su persona
bajo el nombre de Anggélica; por tanto, cada vez que se hable de nuestro in-
formante lo enunciaremos como ella, respetando asi su identidad genérica.

Angélica puso en préctica la formacién de una familia (del afo 1994 al
2000), cuando conocié a una persona de quien pensé que era hombre bio-
légico y resulté ser mujer; es decir, era una persona que habiendo nacido
mujer se vivia como hombre genérico; en ese sentido, ambas personas pen-
saban que la otra persona tenia una apariencia genérica que correspondia
con el deber social fundamentado con base en el sexo (varén-masculino y
mujer-femenina). Tres meses después descubrieron lo que eran y reconocie-
ron que era mds importante el afecto; duraron dos afnos sin mantener con-
tacto sexual, pero, por una casualidad de la vida, se gener6 un acto amoro-
so, el afecto fue mas fuerte que la identidad genérica de ambas personas.
Antes de ello, la relacién para cada una marchaba bien, pero sucede un
evento biolégico que no estaba programado: el embarazo, Angélica ejerce
el papel de padre combindndolo con actividades femeninas, regresando a
ser lo que la sociedad esperaba de su persona y después combinando roles.

Producto de este contacto nace un hijo, quien modifica sus desenvol-
vimientos genéricos; asi, ambas partes ensayan una forma de enfrentar ese
hecho, pero es una forma inestable por parte de los dos. En este trabajo
desarrollaremos el periodo de la pareja en familia, que comprende: el ena-
moramiento, el embarazo, la llegada de su primer hijo, la segunda hija y el
momento del término de la relacién. A través de esto presentaremos cuéles
son sus juegos genéricos y su relacién como pareja conflictiva. Por ello, si
bien es una historia de una pareja, aqui sélo describiremos la experiencia
de Anggélica en sus juegos y combinaciones entre la paternidad, maternidad
y las estrategias genéricas escénicas que practico, las cuales no alteraron su
identidad de género.

Esta identidad la fueron construyendo aun en contra de lo que marca la
norma a seguir, pues cuando un infante nace, por sus caracteristicas biol6-
gico-anatémicas del sexo fenotipicamente visible (sexo por nacimiento), se
le asigna una identidad como hombre o mujer, otorgandole determinadas
pautas de socializacién y desarrollo personal, préactica sexual y experiencia
corporal. De esta manera, las asignaciones genéricas son introyectadas por
el individuo como condicién natural y universal, condicionando su deber
ser, pero no su hacer.

Las personas pueden tomar algunos atributos o roles del género opues-
to pero de manera tal que no trastoquen su identidad base toda vez que,



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 197

se piensa, ésta descansa sobre modelos estables; no obstante, hay determi-
nados préstamos genéricos sin que ello, necesariamente, implique que se
crucen en definitiva las barreras de los géneros, tal es el caso de las mujeres
policias. El cruce es secundario en cuanto a determinados elementos, sin
llegar a ser total en lo que se referiria a la identidad de género.

Sin embargo, existen personas que transgreden los limites de los dos
géneros que demarca el deber ser, sea por desarrollar una identidad per-
sonal opuesta a su sexo biolégico, sea por no cumplir con los roles que
demanda el género asignado socialmente. A estas personas se les llama ac-
tualmente transgénero. Esta categoria fue acufiada desde el activismo en la
década de los setenta del siglo xx para designar identidades y conductas
que eran diferentes a las homosexuales; el concepto surgié de la marcha del
orgullo Iésbico gay en los Estados Unidos de América en el afio de 1996 y
se entiende de dos maneras:

* Esuna conducta intermedia entre el travestismo y la transexualidad.
* Abarca cualquier persona que cruza, rompe o transgrede la barrera de
los géneros [Zuiiga, 2003].

En este trabajo nos referiremos a esta segunda definicién, ya que la pri-
mera se relaciona con el modelo biomédico, donde se habia estudiado a las
personas travestis (quienes usan ropa clasificada como del otro género) y
transexuales (quienes desean someterse a operaciones para adquirir la apa-
riencia genital deseada), mientras que la mayoria de las personas transgé-
neros no sienten inconformidad con su aparato genital.

Independientemente del modelo sobre el cual se estudie, en Occiden-
te, tanto las personas transexuales como los transgénero desde temprana
edad son socializados con base en la correspondencia del sexo (hombre o
mujer) y el rol de género (masculino o femenino), mediante los cuales se les
otorgan pautas de comportamiento que se espera cumplan en la sociedad.
Sin embargo, cuando las personas tienen practicas o se afirman con una de
estas identidades no reconocidas por su contexto social, son rechazadas,
vistas y tratadas como anormales; son personas que no pueden ejercer ple-
namente todos sus derechos, aunque, paraddjicamente, se les demandan
todas las obligaciones.

De esta manera, las personas transgénero tienen una identidad gené-
rica que las hace identificarse como trans; aunque para la norma social no
exista tal identidad, son reconocidas de diversas maneras de acuerdo con
su contexto cultural. En el caso que nos ocupa, la sociedad de Tuxtla Gu-
tiérrez, Chiapas, son conocidas bajo el nombre de mampos, categoria que

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

198 Raul Arriaga Ortiz

se refiere a varones con orientacién sexual y erdtica hacia otros hombres,
y que proviene de mamporrero, que es la persona encargada de ayudar al
veterinario a desviar el 6rgano sexual del toro cuando éste estd embistiendo
a la vaca, para extraerle el semen con el fin de almacenarlo.! No obstante,
la connotacién que se le da a mampo dependera del contexto y las personas
en cuestién; es decir, puede ser afectuosa; sin embargo, su uso mds comun es
para discriminar.

Esta palabra incorpora tanto a las personas tapadas (hombres que tie-
nen estas practicas pero no visten de mujer, también conocidos como gays),
como a las vestidas (que se visten de mujer). A las vestidas, al grupo que se
estudia por su mayor visibilidad, las dividimos, por actividades laborales,
en dos sectores: las dedicadas al disefio de moda y certdmenes de belleza y
las que se dedican al sexoservicio; a éstas tiltimas las localizamos principal-
mente en las calles (donde la mayoria de ellas se prostituye por las noches),
los bares (como meseras o consumidoras), las discotecas (como parte del
espectaculo), las estéticas, la carcel del Amate y la de Chiapa de Corzo, los
separos de la carcel municipal o los reformatorios para menores; lo que no
niega que puedan ubicarse en otras actividades distintas a las enumeradas
o que todas pertenezcan a este sector econémico.? En lo que respecta a su
residencia, generalmente habitan en algtin cuarto rentado o en la casa de la
familia de un integrante del grupo.

Los mampos practican el perreo,® una de las razones que crean barreras
entre tapadas y vestidas, tanto de convivencia como espaciales, ya que, his-
téricamente, los bares y los antros eran lugares para tapadas, pero poco a

! Extraido del programa de Tv llamado “Real academia de la lengua frailescana”, trans-
mitido en el canal local ntimero 10 de Tuxtla el dia 26 de diciembre de 2007.

2 Incluso las actividades laborales trascienden a las culturales, lo cual se debe a las pocas
oportunidades de trabajo a las que se enfrentan las personas transgénero, las cuales
estan por encima de las diferencias culturales; por ejemplo, Niifiez Noriega [2009]
presenta el caso de un indigena transgénero tzotzil en Chiapas, quien labora en San
Cristébal como mesero y en el sexoservicio [2009].

3 Perreo, conocido en menor medida como viboreo, es una préctica lingiifstica, un inter-
cambio verbal de tipo agresivo entre tapadas y vestidas, donde se juega la apariencia
biolégica de hombre cuando la practica genérica no corresponde con el sistema espe-
rado: el ser hombre-masculino. Consiste en juegos de enunciaciones verbales que se
dan y se reciben para lograr inferiorizar y “matar” verbalmente a la otra persona, ata-
cando su ego y prestigio; por tanto, consiste en aplicar la discriminacién y devolverla,
evidenciando la no correspondencia entre el tener un cuerpo de hombre y la condicion
de ser mujer. Es importante considerar que el perreo depende de la situacién concreta,
el lugar y conocimiento acumulado que se tenga de la historia de vida de la persona o
grupo en cuestién; por ende, es un juego léxico que les sirve para destacar su vanidad.



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 199

poco las vestidas fueron apropidndose de estos espacios y, para el afio 2008,
son el centro de atencién en las discos como parte del show travesti.

Sin embargo, a las vestidas no se les permite estar mucho tiempo en
la gran mayoria de los espacios publicos, como los parques, por sospechar
que ejercen la prostitucion en ese lugar, de donde son retiradas por los
policias.

Su vida esta ligada a la noche y a la prostitucion, sus clientes son politi-
cos y empresarios y demds gente de todas las clases sociales; sin embargo,
del lado afectivo viven un vacio, pues sus maridos* son personas casadas con
una mujer, algunos son maras® o personas que se encuentran en situacion de
cércel. Ellas viven en la inmediatez, en el consumo de alcohol y droga, y el
viH/sida es una realidad reciente en ellas. Ante este contexto, un aspecto
que les interesa mucho es el ser reconocidas como mujeres por los hombres
y por otras personas trans.

Las vestidas se identifican como mujeres, personas transgénero o tran-
sexuales; por lo regular no tienen hijos, pues su identificacién femenina se
da generalmente de los 12 a los 16 afios, de ahi que regularmente no prac-
tiquen relaciones sexuales con mujeres, lo que reduce su posibilidad de
ejercer su paternidad; solamente la practican aquellas trans que se identi-
ficaron como tales después de mantener una vida sexual activa con alguna
mujer. Pero ;qué pasa cuando una persona transgénero se enfrenta a situa-
ciones marcadas por tener un hijo cuando siempre se ha identificado como
mujer? En esta situacion expondremos como la persona vuelve a cruzar
las fronteras de género; es aqui donde tienen un papel importante los roles
masculinos y femeninos, los cuales se presentan como juegos escénicos que
no alteran la identidad de la persona.

Un cruce multiple entre las barreras de género se encuentra representado
en la historia de Angélica, una persona que, habiendo nacido biolégicamente
varon, se identifica como mujer, quien rechaza la definicién de transgénero
por no entenderla pero en la préctica vive bajo esta categoria epistémica, de
ahi que hagamos referencia a nuestro informante como ella, pues en el mo-
mento de realizar la investigacion se autodefinia desde ese lugar.

Es la persona con quien mantienen una relacién afectiva, no importando si mantiene
otra relacion con una mujer biolégica o incluso si estd casado con esta tltima; por ello,
ven estas relaciones como algo normal; incluso las personas trans les piden a sus pare-
jas que les digan la verdad.

Son pandillas trasnacionales que se estructuran en cuadrillas; estan integradas por
grupos de personas que comparten la misma identidad. Su origen lo encontramos en
la década de 1990 con el retorno a Centroamérica de enormes cantidades de emigran-
tes deportados de los Estados Unidos de América, por delincuencia.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

200 Raul Arriaga Ortiz

En este trabajo se presentan también la paternidad y maternidad prac-
ticadas por una persona transgénero que vive la transgresion genérica de
manera dindmica, la cual es desarrollada a partir de necesidades concretas,
relacionadas con sus practicas y estrategias utilizadas. Con ello no se pre-
tende generar universales de comportamiento, sino describir simplemente
las situaciones concretas de una persona transgénero que es originaria y
radica en Tuxtla Gutiérrez, Chiapas.

Es necesario considerar que, por confidencialidad, se cambiaron los
nombres de las personas que aparecen en este estudio, realizado con base
en el trabajo de campo desarrollado de 2007 a 2010 y que forma parte de
un proyecto mas amplio de investigacion que confluiré en la tesis de doc-
torado denominada “Identidad, sexualidad, afectividad, trabajo y activida-
des de personas travestis, transexuales y transgéneros de Tuxtla Gutiérrez,
Chiapas”.

Angélica, un caso de juegos genéricos

El caso aqui presentado es el de Angélica, quien nacida biolégicamente va-
rén, a partir de los cuatro afios de edad desarrolla una identidad genérica
femenina, segtin lo que afirma en su entrevista:

De hecho sabia lo que era, pero decia que era hombre, me miraba en el espe-
jo y sin que me viera nadie me probaba las faldas de mis hermanas, pero ya
cuando salia afuera ya era diferente, trataba de portarme lo mas hombre que
yo pudiera.

Pero la presion social y familiar no le permitieron manifestar abierta-
mente su identidad genérica hasta los 18 afios.

Al realizar la investigacién, en 2010, Angélica vivia con su madre y con-
taba con 6 hermanas; su padre muri6 cuando ella tenia 5 afios. A los 4 afios
practicaba juegos eréticos con sus primos y se ponia a escondidas la ropa
de sus hermanas; ahi fue cuando interiorizé que no era igual a los deméds
nifios, como prueba el testimonio anterior.

Su primera relacion sexual ocurri6 a los 12 afios con un vecino de 16; a
los 18 afios entr6 a trabajar, con apariencia de varén, al Palacio de Gobierno
de Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, pues habia concluido su carrera de Secretariado
Técnico. Ya conseguido el puesto, le comenté a su madre que queria usar
ropa femenina y presentarse ptiblicamente con una apariencia de mujer que
fuera congruente con su identidad genérica femenina. Su mama no la quiso



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 201

apoyar; al contrario, autorizé que su cufiado la golpeara, lo cual gener? el
distanciamiento con la familia. Por ello, renunci6 al trabajo y se fue a llorar
al Parque Central, donde se retinen jévenes tapadas® para socializar y prosti-
tuirse, y que en este tiempo era frecuentado mayoritariamente por militares
con quienes las tapadas mantenian relaciones sexuales a cambio de dinero.”
En este lugar recibi6 ayuda por parte de estos jévenes, dejo de vivir con su
familia y se fue a vivir con algunos de ellos. De todas las tapadas del par-
que, ella fue la primera persona que se vistié con ropas de mujer, pero una
vez vestida, ya no podia estar en el parque por el acoso policiaco, ya que
como vestida era objeto de una mayor discriminacién en relacién con las
tapadas.

Por sus rasgos fisicos y su manera de arreglarse, caminar y hablar, An-
gélica realiza exitosamente el denominado passing,® el cual le brinda el re-
conocimiento en su grupo de iguales. Siempre le ocurre que los hombres
crean que es verdaderamente mujer y ella juega con esta confusién para
beneficio propio: “Cuando me doy cuenta que se confunden, no les doy
motivo a que me toquen, a que me besen, le digo ‘conozcdmonos’, para que
después no digan que los engafié.”

Asi logra mantener una distancia sexual hasta por tres meses; ante la
aclaracion, algunos hombres se van, mientras que otros deciden entablar una
relaciéon. Con algunos intercambia los ntimeros telefénicos y ellos depositan
crédito a su celular para que ella les marque a fin de concertar una nueva
cita. Una caracteristica interesante es que sus clientes suelen pasar el niimero
de teléfono de Angélica entre sus comparieros o amigos, pero sin aclarar que
ella es una trans, permitiendo, por una parte, la renovacién continua de la
estrategia de cortejo y conquista elaborada por ella y, por la otra, el resguar-
do de la masculinidad y confidencialidad de cada relacién, ya que aunque
el nuevo posible cliente pregunte si su amigo (quien le dio a €l el ndmero
telefénico de Anggélica ) entabl6 relaciones sexuales con ella, Angélica nunca
afirma ni comenta lo que ocurrié con su anterior cliente. Por ende, debido a
su apariencia femenina, ella es contactada en cualquier parte de la calle.

Otra manera de atraer a los hombres es ir por las mafanas a la Cen-
tral de Abasto; en este lugar les coquetea a los conductores de camiones
(tortoneros y traileros) y los trabajadores que estan por la zona de (Pemex)

Las trans nombran tapadas en general a todas las personas gay.

Actualmente la clientela se ha diversificado, pues incluye a hombres de diversa condi-
cién social.

Es “la version castellana del inglés, ‘to pass’: pasar. ‘passing’ es tratar de aparentar
como aquello que no se es con el propdsito de integrarse socialmente. Puede referirse
a la integracién de género, racial, de clase, etc.”. [Soley, 2005:213].

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

202 Raul Arriaga Ortiz

Petréleos Mexicanos; ademas, tiene clientes en la Zona Militar, donde los
mismos soldados la ingresan ilicitamente al campo militar, y asiste a los
bares clandestinos de la periferia, donde mantiene relaciones sexuales con
personas conocidas.

Ocasionalmente, Angélica se relaciona como amiga con otras perso-
nas trans que viven en la periferia de la ciudad; pero, a diferencia de
éstas, a ella no le gusta la practica del perreo, que es un elemento coti-
diano de comunicacion entre las trans de estrato social bajo dedicadas al
sexoservicio.

En 1993, nuestra protagonista, a los 21 afios, mediante uno de sus pri-
mos directos, conocié en un bar a Conchi, quien tenia 25 afios, un trans
biolégicamente mujer que se asumia y aparentaba ser totalmente hombre,
asi como Angélica aparentaba ser completamente mujer. Al principio a
Angélica no le gust6, pues se le hacia un hombre muy presumido, ya que
la familia de €l tenia recursos econémicos y formaba parte del partido
politico en el poder, ademés de que en todo momento queria demostrar
lo masculino que era. A partir del dia en que se conocieron, Angélica se
convirtié en correchepe’ de una amiga, mujer bioldgica, quien queria ser
pareja de Conchi, pero ninguna de ellas sabia que el hombre en cuestién
era mujer:

Era una lesbiana guapisima, las prostitutas le pagaban a él y era un hombre
guapisimo, yo no la conocia a pesar de que vivia a cuatro cuadras de mi casa
ya que se manejaba mas en México, pues me gusté [pensé que era hombre], y
aquélla también pensando que era yo mujer.

Ambas ocultaron su condicién biolégica y exageraron la genérica, e ini-
ciaron su relacién como pareja; pasaron tres meses antes de aclarar lo que
ambas eran biolégicamente: “Fuimos pareja, cuando ella queria tener rela-
ciones conmigo, yo decia en mi mente ;cémo?”

Aun conociendo mutuamente su sexo biolégico, permanecieron dos
afnos (de 1993 a 1994) como pareja, sin tener relaciones sexuales. En ese
lapso bebian, salian a las discotecas, se quedaban a dormir en hoteles; Con-
chi protegia, como todo hombre, a Angélica, quien actuaba como toda una
mujer: “Ella es chingona pa’ los madrazos, cuando alguien me faltaba al
respeto. Ella chaparrita pero galan que tira patadas, haz de cuenta un hom-
bre peleando.”

® Alcahuete, o complice; en este caso es la persona que sirve como puente para llegar a
otra.



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 203

La relacién continué hasta que, finalmente, después de dos afos, prac-
ticaron su primera relacién sexual: “Empezamos jque quitate tu camisita!,
que jtd también te la vas a quitar! Esa fue la primera vez que tuve relacién,
hasta lloré, no lo habia hecho, me dio pena.”

Después de la relacion sexual dejaron de verse un mes, tras lo cual Con-
chi fue a buscarla con atuendos femeninos para decirle que estaba emba-
razada.

Me dijo: “;Sabes qué? jEstoy embarazada!” “;Cémo?, jtiralo!, ;para qué lo vas
a tener?” Nos peleamos, le pegaba yo para que lo tirara. No me daba yo la idea
de tener hijos, nos dejamos, se fue a México y a los cuatro meses regres6 con
gran estomago. Me decia: “Cambia, vamos a tener un nifo”, ella ya venia de
mujercita, muy guapa ella, el cuerpazo.

Durante el embarazo rentaron un departamento y Conchi usaba ropa
femenina. Sin embargo, antes del nacimiento del nifo, Angélica empezo
a modificar su imagen, de femenina a masculina, y comenzo6 a entrenarse
para actuar como hombre; esto pasé en 1995.

Anduvimos, yo de mujercita y ella también embarazada, jno sé cémo logré con-
vencerme!, me corté el cabello, ella compré ropa, camisas y zapatos, me visti6
de hombre, mi mama estaba contenta.

Me miraba al espejo y queria engrosar mi voz, hablaba yo, que no fuera muy
fingida, igual al vestirme y para caminar. Aunque no tenia temas de conversacién
masculina, pues casi no tuve mucha amistad fuera de los més allegados a mi casa.

Conchi le demostraba su afecto, y aunque Angélica queria a su pareja
no le resultaba facil expresar su carifio, pues no era muy expresiva ni reci-
proca respecto de sus manifestaciones sentimentales:

Me demostré6 demasiado amor, me sacaba a pasear y me llevaba a donde yo
queria, me daba comida en la boca, no le gustaba que saliera, que me levantara,
a veces los domingos que no se iba a su casa a trabajar con la mama. Nos levan-
tdbamos muy tarde, mandaba pedir comida por teléfono, sélo para ir al bafio
y para bafiarnos nos levantdbamos. Yo no muy empalagosa, yo la sentia muy

17 17

empalagosa, “jquedémonos el domingo!” y yo por dentro exclamaba; “jay

7

pero no le decia nada.

La manera de demostrarle carifio se relacionaba mas bien con la reali-
zacion de actividades en el hogar, para el bienestar cotidiano de la familia:

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

204 Raul Arriaga Ortiz

“Pues [no le resulta facil decirlo] te... te... te quiero, un beso y pues no
tenia nada que hacer, arreglaba la casa, bafiaba al nifio, jyo no soy... para
demostrar amor!”

Pero en su vida en comtn, la pareja empez6 a tener conflictos, pues en
un principio Conchi era quien trabajaba para mantener a la familia, pero
después de un tiempo ya no queria vestirse con ropa femenina; ademaés, em-
peord por sus actitudes agresivas y “masculinas”, y por la violencia intrafa-
miliar que se fue incrementando a causa de su consumo de alcohol y droga:
“Ella siempre me iba a ver, aunque no viviamos juntos; un dia no lleg6 y me
enojé bastante, jquemé toda mi ropa de hombre! Y en la noche voy sabiendo
que ya se habia aliviado. Me queria vestir, pero jya no tenia ropa de hombre!

A los tres dias de dar a luz, en 1995, Conchi lleg6 al departamento con
su hijo; la reacciéon de Anggélica fue ocultarse:

a llegando con un nino; digo: “;Ah! e meti al bafio, no queria salir, no queria
Va ll d digo: “jAh!” M tialb 1

verlo, no me daba la idea jser papa! Y estaban todas mis hermanas haciéndole
fiesta, precioso el nifio; llegaron unas primas para peor desgracia, lo miraban y
“idénde esta Anggélica?”, querian que lo abrazara, pues lo abracé, parece mentira
pero jsenti un amor! {Volvi a vestirme de hombre!

Durante el primer afio del nifio, Conchi cumplia como proveedor de la
familia y Angélica se dedicaba a los quehaceres del hogar:

Nos chuleaban a las dos, a pesar de que yo me vestia de hombre, a veces no
me salia. Por mi hijo lo hice, me quise pasar como hombre, me imagino que la
gente me miraba muy mal pintada o quién sabe, pero al menos si trataba de
pasar mas como hombre.

Pues no tenia nada que hacer, arreglaba la casa, bafiaba al nifio, me ponia a
jugar mucho con el nifio, lo peinaba, arreglaba y todo.

(Al nifo lo cuidaba? jEra yo como mamad! (rie) Eramos asi, era yo mas
mama que ella, le daba de comer, le hacia su leche, cambiaba al nifio, pues era
lo que yo sentia; ella se metia a trabajar con su mama.

Con el nacimiento del nifio, Angélica inicia un nuevo cambio en su apa-
riencia y presentacion genérica, pues regreso a usar ropa masculina, dej6
de ejercer la prostitucién y durante dos afios, de 1997 a 1998, trabajé como
ayudante de hojalatero, decisién que tomé para darle a su hijo una imagen
paterna, de hombre decente: “Era ‘vestida hojalatero’, tenis y pantaloncito
de hombre, camisetas, playeras y mi gorrito. No es que tanto me gustara,
simplemente por mi hijo trabajaba.”



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 205

Pero la gente no la reconocia ni aceptaba como hombre, pues no le re-
sultaba pasar como tal. La pareja vivi6 junta tres afos pero la relacién con
Conchi ya no era la esperada a causa de la violencia y el alcoholismo: “Ya
habia agarrado otras mafiitas de tomar también y de prostituirse; entonces,
cuando ella se iba a tomar, se iba de un mes, de dos meses y ya me quedaba
el nifo, igual y como ella me mantenia.”

Conchi, en 1998, abandono a hijo y a su pareja; se fue a México con una
hermana; Angélica regreso a la casa de su madre con su hijo de 3 afios. El
niflo estuvo en la casa de la abuela durante dos afios, periodo en el cual
su madre/padre se desempefiaba como hojalatero, haciéndose cargo, con su
familia, de la educacién del nifio. “Estaba muy mimado, mi mama lo tenia
muy mimado y como en mi familia son un poco desbocados era algo grose-
rito, pero asi estaba muy educado el nifio.”

Como queria darle una mejor vida a su hijo, entr6 a trabajar en el Muni-
cipio de Tuxtla Gutiérrez como administrativo, con una imagen masculina;
aqui duré dos anos, pero pasaba el tiempo llorando y tomando, recordando
constantemente a su pareja.

Fue una pareja que me costé para olvidarla demasiados llantos, yo tomaba cafia
cuando ella se fue dos afos a México, pedia dinero en las casas, me quedaba a
dormir en la calle vestido de hombre; mi mama y mis hermanas me iban a recoger.
En ese tiempo gané un trabajo en Tapachula, como auxiliar de administracion,
estaba vestida de hombre, pero faltaba mucho, lloraba por ella, tomaba, pero un
dia vine a mi casa, me hinqué en la tierra, la besé y dije: “Te juro, Dios, que voy
a cambiar, jamas te probaré cafa y cuando venga me las va a pagar y los llantos
que he tirado ella los va a tirar. Me volvi a vestir de mujer, dejé el trabajo, mi
mamd enojadisima y jahora si voy a ser una mujer chingona! Llegé queriendo
vivir juntos, vestida de mujer y yo de hombre, pero fue demasiado tarde, pero
seguiamos teniendo relaciones.

Al regresar Conchi, después de dos afios, Angélica volvié a vestirse de
mujer y abandon¢ su trabajo en el Municipio, entrando en un periodo de
turbulencia afectiva y de venganza, pues hacia que Conchi la viera mante-
niendo relaciones sexuales con hombres; mientras, Conchi comenz6 a tener
relaciones sexuales con hombres. Angélica confiesa que le molestaba mds
verla con un hombre que con una mujer. No obstante, toda esta problema-
tica, la relacién era estable cuando Conchi no tomaba alcohol y cuando el
nifio vivia con ellas.

Cuando el nifio iba al kinder, Angélica se encargaba totalmente de su
educacién, ademas de las actividades del hogar, y confiesa que sélo le pego

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

206 Raul Arriaga Ortiz

una vez con una faja, pero se arrepintié y después ya le pegaba con cintu-
rén, pues culturalmente un hombre pega con el cinturén y no con faja.

La relacién entre las dos se torné muy violenta; aunque Angélica tam-
bién abusé de la forma de ser de Conchi, esta tltima la golpeaba mucho.

Cuando me vestia de hombre, me pegaba, antes que naciera el nifio, antes de
quedar embarazada, me arrastraba, me sonaba la cabezota en la pared yo no le
decia nada a mi familia; en una ocasién me tir6 de un barranco, fue la primera
vez que tuvimos relaciones, y me fue a traer.

Finalmente se lleg6é a una separacién definitiva, quedando el nifio a
cargo de la familia de Conchi, que no aceptaba a Angélica; incluso la de-
mandaron en el Sistema Nacional de Desarrollo Integral de la Familia (p1F),
por ser homosexual y descuidar al nifio.

La sefiora me lo queria quitar y, delante de la licenciada del p1F, me queria soba-
jar, le dijo “Yo le quiero quitar al nifio porque él es gay”. Le hablé a la licenciada:
“Mire, si soy gay” y llevé fotografias, le dije “Mire él, ella es mi esposa”, y “ella
SOy yo, soy gay, pero por el amor a mi hijo, jmire como estoy vestido! Yo trabajo
de hojalatero”, eso fue lo que, lo que le gust6 a la licenciada.

Aunque Anggélica gan6 la tutela del menor, por el ritmo de vida que lle-
vaba, por su alcoholismo, por la ausencia de su pareja y por la necesidad de
ser congruente con su identidad genérica y su apariencia corporal, decide
dejar al nifio en la casa de su suegra, donde el nifio permanecié dos afios,
de los 5 a los 7 afos de edad.

En todo ese tiempo, la maméa de Conchi no queria que su nieto estuvie-
ra con Anggélica, por tanto, presentaron a su hija Conchi a muchos hombres
de sumismo estatus social, con la idea de que integraria con alguno de ellos
una nueva familia; no obstante, la suegra acudia a Angélica para rescatar
a Conchi de situaciones conflictivas, como cuando se encontraba peleando
en alguna cantina: “Su mama me iba a pedir: ‘jahi que ve a ver a mi hija!’,
los queria joder a todos, los sacaba con cuchillo, ya me iba yo, jme hacia
caso!”

Por el contrario, la familia de Angélica si permitia la relacién desde el
inicio de la misma. “Mi familia lo conocia, sabian que era ella lesbiana, mi
mama decia ‘igual que anden, jigual y ella es mujer y él es hombre!” y mas
me ilusionaba; estaba guapo y mas querian con ella.”

Aunque el nifio viviera en la casa de la madre de Conchi y no estuviera
registrado con el apellido de Angélica —pues quien lo registré fue la madre



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 207

de Conchi—, ella era quien iba a las juntas de la escuela, donde todos sa-
bian cémo era aunque fuera con ropa masculina, pero nadie hacia comen-
tarios sobre su apariencia:

Iba vestida de hombre, de hombrecito; casi no soy de muy platicar, pero en una
junta tienes que dialogar, lo que te gusta, lo que te parece, lo normal de una junta
y de ahi ya me llevaba al nifio, igual todos conocieron mi historia, conocieron
lo que yo era.

Asi, Angélica era la representante oficial ante la institucién ni la madre
biolégica ni mucho menos alguna de las abuelas del nifio lo era.

Cuando el nifio contaba con 6 afios de edad, después de dos afios de
ausencia, Conchi regresa a buscar a Angélica pidiéndole que vivieran nue-
vamente como pareja, pero ésta ya no quiso. En esa ocasion mantuvieron
su tltima relacién sexual y como resultado Conchi nuevamente qued6 em-
barazada.

Sin embargo el embarazo y parto de su segundo hijo, una nifia, no
le gener6 a Angélica el mismo sentimiento amoroso que le desperté el
primero. De hecho, una semana después del nacimiento de la nifia en-
tregaron a ambos hijos a una hermana lesbiana de Conchi que vive en la
Ciudad de México y asi terminé definitivamente su relaciéon de pareja:
“Casi ya no vivia conmigo, como era ella, yo también, y fue peor, porque
cuando se fue €l ya haciamos més desmadre ella y yo; ya no tenfamos a
nadie.”

El nifio sélo iba a visitarlas todas las temporadas vacacionales en la casa
de la madre de Conchi, quien iba a buscar a Angélica, que ya se vestia de
mujer y se dedicaba nuevamente a la prostitucién en una estética. Conchi le
llevaba ropa de hombre: “Cuando el nifio iba a venir, Conchi me compraba
ropa de hombre y me la llevaba a la estética donde trabajaba de noche; de
dia me hacia pendeja en la estética.”

Aqui es cuando Anggélica percibe los cambios en la educacién de su hijo.

Una vez que vino de México, jqué educacién! Le dieron de comer, en mi casa

no estamos acostumbrados a usar tenedor, estuvimos comiendo estofado, dice:

“Oye tia, ;no tienes un tenedor y unos cubiertos que me prestes?”. Yo lo queda-

ba viendo y cuando terminé yo seguia comiendo, le digo: “Ya terminaste, pa’
”ou

que levantes el plato”, “no, papi, espero que termines”. Se vino mas educado,
ahora tiene esa finura de la gente de ellos.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

208 Raul Arriaga Ortiz

Las estrategias genéricas

Anggélica trataba de portarse lo mas masculino que pudiera en vispera de
las visitas de sus hijos a Tuxtla; Conchi le compraba ropa masculina y sus
amigos trans la peinaban con el pelo no tan corto y hacia atras. Desarroll6
estrategias para que su hijo no se diera cuenta de su ambigiiedad de géne-
ro; algunas improvisadas, como cuando contestaba las preguntas de su hijo
de cuatro afios:

Me dice: “Oye papa jpor qué tienes el pelo pintado de rojo?” Y como su tio
(hermano de Conchi) es malandrin,!® tiene arete, pintado el pelo y todo, le con-
testaba: “jAh, porque asi me gusta!, mira tu tio cémo tiene pintado el pelo”, y
se me quedaba viendo...

Una vez Anggélica se puso una camiseta y se le notaban los pechos (ella
se inyectaba aceite vegetal), ante lo cual su hijo le pregunto:

“Oye papay ;por qué tienes los pechos muy grandes?” Le inventaba, no era tan
facil, le decia: “Lo que pasa es que estaba muy gordito, antes que vinieras bajé
de peso y jmira, es puro cuero, tcale, es puro cuero” (se pellizca el brazo), pero
quedaba como con duda.

Sin embargo, su hijo sabia cudles eran los esquemas y qué elementos
debia o no tener su pap4. Esto lo aclara cuando expone:

Una vez, vestido de hombre, tenia unas chanclas de mujer, estdbamos en la
hamaca, no sé cémo mira abajo, sin decirme nada se sale: le fue a pedir unas
chanclas de pie de gallo a mi hermana, me quita las chanclas de mujer y me
pone las chanclas de hombre.

Cuando el nifio estaba por entrar al nivel secundaria, en 2010, la familia
de Conchi le djjo al nifio que su papad se habia ido a trabajar a los Estados
Unidos, con el objetivo de justificar su ausencia:

Al nifio lo quiero, lo adoro, juro que si al nifio le falta sangre, un ojo, un rifién,
voy y se lo doy, si es mi vida se la doy, porque con él convivi més y pasé muchas
historias; en cambio la nifia, como nada mas la tuve una semana, pido por ella,

10 Una persona que se junta con pandillas y que es asaltante.



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 209

que se parece mas a mi ella que el nifio; el nifio sac6 todo lo que es la familia de
ella y la nifia es morenita, es flaca, pero casi no pienso en ella.

Esa fue la relacién que tuve, muy bonita; tengo hartas fotos, regalos, tengo fotos
de mi hijo, de la nifia no, del nifio si, son recuerdos que a veces en las noches en
una caja lo saco y me pongo a recordar cosa bonitas, pero ya no con sentimiento
de querer regresar.

Reflexiones finales

La historia de vida de Angélica nos ofrece varias pautas de reflexion, de las
cuales sélo retomamos algunas: la problemaética de la identidad de género
respecto de los roles de género escénicos, la problematica del concepto de
familia y, para finalizar, las dimensiones de la sexualidad y cémo cada una
de ellas se ven vinculadas por cuestiones situacionales y afectivas.

La identidad y los roles genéricos

La idea del articulo es demostrar que la identidad es una cosa y los roles
escénicos genéricos son otra; este planteamiento contradice los postulados
de la teoria queer' cuando Butler [2006] propone que la identidad de género
debe ser deshecha; por tanto, la historia de vida de Angélica contradice este
supuesto.

Para criticar la nocién de género, Butler apunta que “el género es una
forma de travestismo (drag)”; sin embargo, hay que puntualizar que el tra-
vestismo no se define como identidad sino como una practica, toda vez
que las identidades en personas trans las encontramos en individuos tran-
sexuales y transgénero, no en travestis, con lo cual el postulado de Butler
es insostenible. Si le damos prioridad a la puesta en escena, como lo hace
la filésofa, ;qué pasa cuando el individuo travesti ya no estd en esa escena,
abandonando el lugar, el papel y los ropajes? Por ello es necesario exponer
en qué consiste el travestismo, pues, al ser escénico, es una puesta en la
cual jamas se produce en cambio su identidad genérica, ya que bajandose

I El vocablo queer no tiene traduccién al espafiol. La teoria queer se ha intentado traducir
como teoria torcida, teoria marica, teoria rosa, teoria “entendida”, teorfa transgresora;
sin embargo, casi siempre se pierde el sentido preciso de la palabra inglesa, por lo
que pensamos que es preferible utilizarla en el idioma original [Llamas, 1998; Guasch,
1998, 2000; Mérida, 2002]. En Fonseca [2009].

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

210 Raul Arriaga Ortiz

del escenario puede ser una persona que se identifique como varén y no
como mujer, mientras que las personas transgénero y transexuales procu-
ran presentarse en todos los escenarios como mujeres u hombres (segtin sea
el caso) identitaria y escénicamente hablando.

Sin embargo, hay que apuntar que las personas transexuales, aun-
que renuncian a la identidad esperada por la sociedad de hombre-mas-
culino, buscan acercarse lo més posible a una imagen sexual femenina
mediante operaciones que afianzan y reivindican su identidad de géne-
ro femenina.

Por tanto, si Butler entiende al género como una apariencia, deja de
lado la opresién y las relaciones de poder, tanto en las lesbianas como en las
personas transgéneros y transexuales, ya que afirma que “no existe ningtin
género original o primario que el travestismo imite, sino que el género es
una especie de imitacién para la cual no existe original alguno [Jeffreys,
1996].” Aunque es cierto que no hay un género original, existen modelos
masculinos y femeninos mediante los cuales los individuos se adhieren a
una identidad.

Lo que es necesario analizar es el hecho de cémo se toma la nocién de
escenario-travestismo, ya que se interpreta de dos maneras: por una parte,
en lo referente al espectaculo, tiene caracteristicas especificas como un papel
que se reduce a un escenario con tiempo y espacio condicionado por una
audiencia, con un guién construido; pero esta primera perspectiva excluye a
la segunda, al no ver lo escénico a partir de las interacciones desde lo cotidia-
no, escenas reales a las que se enfrentan la personas travestis y transexuales
donde encontramos, por ejemplo, los crimenes por transfobia.

Butler [2001] sefiala que el género es esencialmente identificacién, que
consiste en una fantasia dentro de otra fantasia: categoriza al género como
un performance, esto es, la repeticion que imita constantemente la fantasia
que constituye a las significaciones de manera encarnada; pero reduce al
individuo a un papel escénico a lo largo de su vida, como si siempre fuera
el mismo en todos los demads escenarios, lo cual es una contradiccién. Ve al
performance sélo a partir de la persona pero no ve el que se crea entre dis-
tintas personas, lo que implicaria otro nivel de analisis.

Con su imitacién particular del género, los travestis revelan, segtin But-
ler, la estructura imitativa propia del género, ante lo cual

considera a la identidad como representativa e imitativa, donde los roles de
género no son mas que una representacion teatral donde cada sexo asume los
papeles creados con anterioridad, imitandolos y reproduciéndolos continua-
mente [Fonseca y Quintero, 2009].



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 211

La identidad, para Butler, debe ser superada, pero en el caso presenta-
do de Anggélica, las conductas pasan de acd a alld como papeles escénicos
siempre en la repeticion. Sin embargo, estas repeticiones imitan una fantasia
identitaria de ser mujer, por una parte y, por la otra, las imitaciones al iden-
tificarse como mujer y fingir escénicamente ser hombre, argumentando que
lo hace para no dafar a su hijo.

Cuando estas imitaciones de género se dan sobre una identidad cons-
truida, se da el punto de separacién entre las repeticiones como formadoras
de identidad y los géneros como escénicos cuando el individuo ya tiene una
identidad de género fija; por ende, estos ejercicios o reediciones de segundo
nivel tienen que ver no necesariamente con la identidad de género del indivi-
duo, pudiendo ser una puesta en escena ocasional que no alterara la identidad
de género de la persona en cuestion, como en el caso de Angélica.

Este postulado de la imitacién supone que el transgénero no imita a
la teoria queer, epistemoldgica y tedricamente hablando; por tanto, no se
puede reducir lo trans a lo queer, como pretende Butler, pues lo transgénero
surge de los movimientos sociales en los afnos setenta del siglo xx, cando se
genera desde el activismo de las personas que no estaban conformes con
ser integradas a la categoria gay imperante en esa década, pues no se identi-
ficaban como parte de este universo al vivirse como mujeres cuando biol6-
gicamente eran hombres; asi, buscaban su propio campo conceptual como
personas transgénero, de ahi la importancia de la reivindicacién identitaria;
por ello, la categoria de trans no es fija, ya sea en cuestiones de preferencia
sexual, practica sexual o identitaria.

Por ende, es importante hacer notar que una cosa es la identidad de
género de la persona y otra los roles genéricos, y el hecho de que las
personas no se vistan genéricamente como quisieran no quiere decir que
abandonen esta identidad genérica, pues en ciertos momentos de su vida
algunas personas trans dejan de vestirse con atuendos femeninos, princi-
palmente aquellas que quieren ser aceptadas por sus familias de origen.
Por ejemplo, Ana Karen, un travesti que vivia con Sida, lo hizo para que
su familia lo visitara cuando se encontraba en un albergue para enfermos
terminales, y asi fue enterrado como hombre, sin que la familia respetara su
identidad trans [Arriaga, 2006], o el caso de Oyuki, quien, después de sufrir
un atropellamiento en la carretera, queda discapacitada de sus piernas y
decide dejar la imagen femenina para ser frecuentada por su padre [trabajo
de campo realizado en Tuxtla Gutiérrez].

En ambos casos realizan el cambio por el apego a la familia, pero An-
gélica lo hace porque quiere regresar a un lugar que le permita no sentir
culpa, pensando en el futuro del infante, pues ella tiene una ausencia de

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

212 Raul Arriaga Ortiz

la figura paterna que no quiere transmitir a su hijo, y ésa es la causa que la
motiva a hacer otro performance para ocultar la imagen que tanto le cost6
integrar, y la obliga a hacer otro passing, pero esta vez de lo femenino a
lo masculino, ejerciendo actividades de ambos roles; por una parte, el de
hojalatero, trabajo que no le gustaba, y, por la otra, de ama de casa lo que
si le gusta.

En el caso de Angélica encontramos que tiene una identidad fija como
mujer y hay una serie de roles que se van modificando como estrategia; en
este sentido, va en contradiccién con lo que dice Butler, de ahi la necesidad
de analizar las interacciones sociales de las personas segtin su estatus social
y su desenvolvimiento escénico.

Existen muchas otras criticas a los estudios queer, pero éstas son tedricas
e histéricas; una de ellas es la de Jeffreys [1996], quien apunta que esta teo-
ria no desarrolla aspectos de relaciones de poder, desigualdades econémi-
cas y cuestiones identitarias. Para Butler, lo queer surge dentro de la teoria
posmoderna; sin embargo, la autora no reconoce que surge en especifico
desde el arte; por ello, a diferencia de las teorias que emergian en los afios
setenta, cuando los gays y lesbianas solian tener una formacion profesional
en ciencias politicas, historia y sociologia, la nueva variante gueer en su n-
cleo duro procede de los estudios literarios y culturales. Ademas, es de vital
importancia reconocer que Butler no realiz6 trabajo de campo.

Hay que puntualizar que la identidad genérica que la sociedad espera
de los individuos (ser hombre o mujer) en correspondencia con sus desen-
volvimientos escénicos, en la mayoria de los casos no es estable, pues cons-
tantemente se retoman elementos que se dicen exclusivos del otro género;
por ejemplo, una mujer que no llora, un hombre que lo hace, un hombre
que cocina y demuestra afecto en publico, etc.; asi, aunque nos hallamos
constantemente cruzando las fronteras o roles de género, no hacemos el
cruce entre las identidades de género.

La forma dualista genérica de representar la realidad es una forma en-
gafosa, pues todo mundo esta haciendo cruces, que son caracteristicas o
cualidades humanas indisolubles (afecto, emociones, gustos, ubicarse en es-
pacios publicos o privados) y que estdn presentes en un mismo individuo,
de ahi que los roles son un artificio cultural escénico que opera y funciona
independientemente de la identidad genérica en cuestion, ya que la mayoria
de las personas busca y se moldea con base en esa manera de interactuar con
la realidad. Ahora bien, esos criterios son excluyentes, de ahi que el indivi-
duo no ve ni reconoce otras realidades posibles.

El caso aqui presentado nos hace analizar la identidad de género
para ayudarnos a entender qué es lo que los individuos estan haciendo;



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 213

de esta manera, se reconoce que existe un sistema de sexo-género que es
rebasado por la realidad; asi, la pareja integrada por Angélica y Conchi,
aunque rompe el esquema termina por regresar a la norma, pues siem-
pre hay un eje en el que se encuentran los deberes. Lo anterior plantea
una serie de acciones escénicas que son resultado de un hecho biolégico
no esperado: el nacimiento de un nuevo ser; estas acciones tampoco mo-
difican la identidad de género de las personas en cuestiéon, dando por
resultado cambios en la apariencia genérica que no implican cambios en
la identidad.

Llama la atencién que los hechos concretos y cotidianos ocasionan una
serie de cruces genéricos en Angélica, quien realiza por lo menos tres pas-
sings durante su vida: el primero a los dieciocho afios, cuando se identific6
como mujer; el segundo al volverse padre, durante el tiempo en que vivié
con Conchi y su hijo, un passing escénico que tiene que ver con roles de
género y, por lo tanto, con figuras y roles masculinos; finalmente, vuelve a
reafirmar su identidad de género femenina en un tercer passing, en cuanto
termina su rol de padre en la cotidianidad.

Son estos los tres momentos de ubicacion y juegos genéricos que An-
gélica practicd, ya que no dejo de ser transgénero de hombre a mujer, pero
inauguro otras opciones con las cuales rompe la imagen estereotipada de
los trans, pues la mayoria de ellos se detienen en el primer paso, en el cam-
bio de lo varonil a lo femenino; ella también da este paso, pero hace otros
passings escénicos.

No inclui en este andlisis lo que respecta a su orientacién sexual, pues
ésta no esta totalmente definida para todas las personas, siempre que pue-
de haber practicas no esperadas por esa orientacién; no obstante, la orien-
tacion sirve y es base de la identidad genérica sin ser un elemento inamo-
vible, pues un acto que no correspondiera en la identidad puede modificar
el futuro escénico de esa orientacién sexual, pudiendo marcar la vida del
individuo, como se vio en la historia de vida de Anggélica.

Parentalidad y familia

La pareja integrada por Angelica y Conchi se queda corta ante un acon-
tecimiento inesperado en su vida, que induce a ambas a reestructurar sus
escenarios y a dialogar con sus cuerpos al ejercer la parentalidad de madre
y padre; no tienen otro modelo al cual recurrir que el existente en la socie-
dad y cultura actuales: la familia tradicional, padre y madre responsables,
padre proveedor, mujer ama de casa; pero de acuerdo a sus cuerpos biol6-
gicos, no a sus identidades de género.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

214 Raul Arriaga Ortiz

Aunque estamos viéndolo del lado de la persona trans, el contexto es
una relacién que tienen todos estos procesos. En este caso, Conchi cambia
su esquema, se vuelve “mujer” y mam4d, y Angélica también, a su vez, lo
hace al proponerse ante la sociedad como “hombre” y padre. Cuando nace
la criatura, trata de ajustarse al rol que como hombre biolégico deberia te-
ner, porque se pregunta: “;Cémo voy a dar a mi hijo esta imagen confusa?”;
lo que preocupa a Angélica es como se va a mostrar frente a su hijo y, por lo
tanto, se siente obligada a mostrarse como la sociedad espera que sea segiin
su sexo, y justifica el cambio de imagen e identidad social, pues no quiere
danar al nifio actuando como persona transgénero, tal como es; asi, el dejar
de serlo es como un regalo al nifio.

Por ello, la identidad y los roles que debe asumir son algo que le produce
incomodidad, pues ella espera que estos roles sean de acuerdo con su identi-
dad genérica; no obstante, hace lo que la sociedad espera de su base corporal,
aunque eso le ocasione malestar; nunca se atrevié a oponerse al esquema de
género legitimado socialmente, pues al nifio le inculcaba la visién masculina
y femenina del mundo en correspondencia con el sexo de nacimiento.

La pareja funcioné cuando estaba con el nifio; los dos lo utilizaron como
el espejo frente al cual querian salvar una imagen escénica, que funcionaba
aunque Conchi le pegaba, como todo hombre.

Aunque todo le resulta un poco confuso, Angélica trata de ser padre,
pues la pareja siente que no debe haber dos madres, ya que no tienen otro
modelo de referencia. Anggélica dice: “Yo respondo como padre”, pero sélo
lo hace pensando en el hijo, en la hija no. Asi, cuando la relacién de la pareja
se rompe, dan a los hijos al cuidado de una pariente y Angélica regresa a lo
que originariamente era su identidad y estilo de vida.

Con respecto a sus familias extensas, la familia de Conchi no acepta a
su hija ni a la compafiia de la hija (Angélica), pues para ellos su hija no es
hombre sino mujer y Angélica es algo indefinido; por tanto, no es aceptada
su puesta escénica aun cuando ella intente ser hombre para su hijo. Esta
caracteristica de negacién de lo no estructurado es algo que comparten las
personas y familias que se desenvuelven dentro del poder politico y econé-
mico, pues no son flexibles a citaciones contradictorias y/o ambivalentes.
La familia de Angélica, de mas bajo nivel, no acepta a Conchi pero si a su
hijo, ademas de aceptar a Angélica en su rol paternal y maternal; como
trans la aceptan cuando se vuelve pap4, con su rol afectuoso.

Por lo tanto, la familia extensa y nuclear son instituciones que crean y
reproducen esquemas genéricos, ya que lo que hace una institucién es rea-
firmar una visién de género dualista y fragmentada. Toda vez que no hay
otros modelos de referencia para los individuos, todo se construye sobre la



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 215

marcha, sobre lo que el individuo en primera instancia logra realizar ante
lo inmediato.

Comportamiento reproductivo y familia

Otro andlisis obligado es el de la relacién que guarda el comportamiento
con la identidad genérica. El comportamiento reproductivo

es un proceso complejo de dimensiones biolégicas, sociales, psicolégicas y
culturales interrelacionadas, que directa o indirectamente estan ligadas con la
procreacién. En un sentido amplio e integral, comprende todas las conductas
y hechos relacionados al cortejo, el apareamiento sexual, la unién en pareja,
las expectativas e ideales en cuanto a la familia y a los hijos, la planeacién del
nimero y el espaciamiento de los hijos, el uso o no de algin método anticon-
ceptivo, la actitud y relacién con la pareja durante el embarazo, el parto y puer-
perio, la participacién en el cuidado y crianza de los hijos y el apoyo econémi-
co, educativo y emocional hacia ellos [Figueroa, 1995].

Sin embargo, esta reproducciéon dentro del deber ser se ve compues-
ta por dos unidades: la mujer-femenina-heterosexual-madre y hombre-
masculino-heterosexual-padre, por ello es importante describir cémo en
determinada situaciones se rompen estos modelos en el aspecto genérico
respecto al ejercicio de las parentalidades.

En México s6lo hay dos trabajos que llevan a cabo instituciones de ori-
gen en personas trans'?; con practicas parecidas a la familia; el primer traba-
jo se titula Rompiendo esquemas: El retrato etnogrdfico de una familia de travestis
en el Oaxaca urbano, de Higgins y Coen [2002], quienes estudian a un grupo
transgénero que se reconocia como una familia, ante lo que los autores ge-
neran la categoria familia de travestis, para referirse a los tipos de ayuda que
se reproducen en el interior de esa unidad de residencia.

El segundo de ellos es el de Arriaga [2006], quien retoma una practica
reconocida por los grupos de personas autodefinidas como travestis y la
ubica como la familia de ambiente™ travesti, definiendo sus caracteristicas y
mostrando cémo esta familia es el mayor soporte de una persona transgé-
nero, incluso sobre la familia de origen. Esto lo demuestra a través de una

12 Travestis, transgénero y transexuales.

13 Aunque no existe una definicién de ambiente, las personas gays y trans hacen referen-
cia a modismos, lenguaje (perreo, chisme), lugares (estéticas, bares), teméticas (parejas,
conquistas, clientes) y horarios relacionados con su estilo de vida.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

216 Raul Arriaga Ortiz

historia de vida donde se ubican la travesia migratoria del informante y las
unidades de residencia en las que cohabité (familia de origen, prostitucion
en calle, hoteles o rentando, en situacién de carcel y en albergues).

En los trabajos de Higgins y Coen, asi como en el de Arriaga, las perso-
nas trans reproducen algunas de las funciones de la familia de origen sin
que en ellas encontremos, por una parte, lazos consanguineos y, por la otra,
elementos masculinos. Pero ;qué ocurre cuando la practica sexual genera
descendencia bioldgica en una persona transgénero que ya se identificaba
como mujer? Y ante esto, ;como se manifiesta la identidad genérica cuando
se niega esa posibilidad bioldgica reproductiva?

Por ello, la historia de vida de Angélica y Conchi pone en escena sus
identidades genéricas, las cuales tratan de dar respuesta a situaciones im-
previstas; asi, Angélica hace arreglos a su apariencia para presentarse escé-
nicamente como lo que la sociedad espera que sea.

Lo hace también ante la familia y, sobre todo, ante el nifio. El performan-
ce que realiza de hombre es una respuesta que da a éste ante una pregunta
que piensa que el nifio hard, mas nunca es realizada por el infante, pues ella
cree que el nifio no espera tener un padre trans. Esta puesta escénica tam-
bién da respuesta a instituciones como la familia y la escuela, da respuesta a
la institucién por el nifio, no por la institucién misma, sino porque en estas
instituciones se desenvuelve el nifio; por ello, Angélica hace trabajos mas-
culinos que no le gustan, que no le interesan, porque cree que esto es lo que
él necesita, bajo la premisa de que la familia tradicional, la institucién tradi-
cional en México, estd compuesta por un papd, una mamd y un infante. Sin
embargo, en el caso expuesto la familia no tiene una mama: Conchi trata de
presentarse en un momento como la mama que esté, pero se va disolviendo
hasta ausentarse, y Angélica va retomando los roles que en realidad quiere.
Por afectividad, por cuidado, por ver que el nifio vaya a la escuela, lo pelea
ante la familia de Conchi y lo gana, pero se da cuenta de que no puede con-
tradecir su identidad genérica y opta por desarrollar una estrategia que le
permite, por una parte, ser congruente con su identidad genérica y, por la
otra, el mantener la imagen paterna que el nifio tiene de su persona.

Frente a la cuestién de la paternidad y maternidad, estas personas no
tienen ningtin otro modelo alternativo al tradicional: mama vestida de mu-
jer, papa vestido de hombre. Atn asi no logran mantener esto por mucho
tiempo, pero no tienen otro modelo o posibilidad, no saben cémo actuar.
La institucién tradicional es tan fuerte que se les impone una imagen gené-
rica totalmente contrastante con respecto a su identidad. Aunque Anggélica
trabaja en su imagen para presentarse ante las diversas instituciones y aun-
que no le da prioridad a las relaciones sociales, estd inserta en ellas.



Los limites de lo queer: la reivindicacion identitaria de una persona transgénero 217

La sexualidad

En lo que respecta a su sexualidad, ésta la practicé entre identidades y préc-
ticas:

Cuando haciamos relaciones, yo me siento como mujercita y en la intimidad,
pues igual, ella se siente, me imagino, varén, porque no se nos va a quitar. La
experiencia que tuve nunca se va a comparar una relaciéon de un gay a un hom-
bre y una mujer; yo lo vivi con ella, pero igual tampoco me sentia plena, porque
lo mio es tener relaciones con un hombre.

Al preguntarle a Angélica si tendria relaciones sexuales con otra mujer,
exclama:

No se compara, nunca se va a comparar la parte de una mujer, no he probado
otras cosas, pero es una cosa muy rica, hacerlo lo normal, un hombre una mujer,
es muy diferente. Fue con la primera mujer que he tenido relaciones y quiza con
la dltima, porque no me apetece una mujer; ella fue tal vez una cuestién dife-
rente, estaba enamorada de ella porque pensaba que era hombre. ;Quién sabe?
i[Quién sabe] por qué se dio!

Ella, en un futuro, piensa continuar vistiéndose femeninamente y de-
dicarse a la costura, y aunque quiere seguir viendo a su hijo, desea que él
a ella no la reconozca. Plantea desear tener una pareja hombre equitativo,
que no sea mayate.

Una persona ideal para ti “asi como soy una persona ideal para mi seria que me
respetara, de no meterse con otra persona gay, a menos se lo pasara de que se
metiera con una mujer, porque lo que le va a dar una mujer no le vamos a dar
nosotras... pero que me respetara como su pareja de que no se metiera con otra

”

persona gay... igual trabajaramos tanto él como yo, serfa lo justo [...]

Ella no plantea como serdn los escenarios al ya tener a esa pareja res-
pecto a cada integrante de su familia, pues todas las estrategias las ha rea-
lizado a partir del momento en el que se le presentan las situaciones con-
cretas; no obstante, seguird afianzdndose a su identidad genérica femenina
esperando esos nuevos escenarios y las respectivas adecuaciones genéri-
cas que el momento le demande, con lo que observamos la necesidad de
revalorar el sentido de identidad genéricas de las personas trans.

Cuicuilco numero 54, mayo-agosto, 2012



G.licuilco nimero 54, mayo-agosto, 2012

218 Raul Arriaga Ortiz

Bibliografia

Arriaga, Ratl

2006 Las dimensiones vivenciales de un travesti con vih, tesis de licenciatura en
Antropologia Social, México, ENAH.

2008 Vivir en riesgo: transgénero, prostitucion y vih/sida en Tuxtla Gutiérrez, Chia-
pas, tesis de la maestria en Antropologia Social, México, ENAH.

Butler, Judith

2001 El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad, México,
Paidés.
2006 Deshacer el género, Barcelona, Paidés.

Figueroa, Guillermo

1995 “Algunas reflexiones sobre la interpretacién social de la participacién mas-
culina en los procesos de salud reproductiva”, en Seminario México: In-
ternational Union for the Scientific Study of Population, Fertility and the
Male Life Cycle in the Era of Fertility Decline. Memorias del Seminario México:
Zacatecas, International Union for the Scientific Study of Population.

Fonseca, Carlos y Maria Quintero

2009 La teoria Queer: la de-construccién de las sexualidades periféricas. Revis-
ta Sociolégica, UNAM, afio 24, ndm. 69, enero-abril de 2009, pp. 43-60

Higgins, Michael y Tania Coen

2002 “El retrato etnografico de una familia de travesties en el Oaxaca urbano”,
en Desacatos, México.

Jeffreys, Sheila

1996 La herejia lesbiana: una perspectiva femenina de la revolucion sexual lesbiana,
Madrid, Catedra.

La real academia de la lengua frailescana

2007 Programa Tv La real academia de la lengua frailescana, transmitido en el ca-
nal local ntimero 10 de Tuxtla Gutiérrez, Chiapas el dia 26 de diciembre
del 2007.

Nuiiez Noriega, Guillermo

2009 Vidas vulnerables. Hombres indigenas, diversidad sexual y vih-Sida, México,
c1AD/Edamex.

Soley, Patricia

2005 “In-Transit: La transexualidad como migracién de género”, en Género y
Migraciones, Asparkia. Investigacié Feminista 15, (Espafa), Publicacions de
I"Universitat Jaume I, Castello, pp. 207-232.

Zuniga, Alejandro

2003 Apoyo y atencién para personas transgénericas en el grupo eon, tesis de licen-
ciatura en Psicologia uNam, México.



