
número 54, mayo-agosto, 2012

Los límites de lo queer: la reivindicación 
identitaria de una persona transgénero 

y sus estrategias genérico-escénicas 
ante la parentalidad no esperada

Raúl Arriaga Ortiz  
Escuela Nacional de Antropología e Historia, inah

Resumen: Este artículo parte de la historia de vida de Angélica, una persona transgénero varón 
que vive como mujer y que integró una familia a partir de la gestación de un hijo con una mujer 
biológica que vivía genéricamente como varón, para replantear las categorías de “identidad 
genérica trans” como un elemento estable y “roles de género” como elementos escénicos cambiantes 
de acuerdo con el contexto. Partiendo de dicho planteamiento, se dialoga con ciertos supuestos de 
la teoría queer, propuesta por Judith Butler, quien no contempla la continuidad y las relaciones 
sociales a las que se enfrenta un mismo sujeto. Asimismo, se analiza el tipo de familia integrada y 
la institución como formadora y reproductora de género.

Palabras clave: transgénero, identidad de género, roles de género, queer, parentalidad

Abstract: This article is based on the life of Angélica, a transgender male who lives as a woman 
and joined a family after the gestation of a son by a biological woman who lives as a man, the idea 
being to rethink the categories of “trans gender identity” as a stable element and “gender roles” as 
scenic elements that change according to the role. Based on this approach, the paper communicates 
certain assumptions of the ‘queer’ theory proposed by Judith Butler, which considers neither the 
continuity nor the social relationships faced by the same person. Also analyzed in the text is the 
type of integrated family and the family institution as a trainer and breeder of the type of integrated 
family and institution as an influence on and reproducer of gender will also be analyzed in the text.

Keywords: transgender, gender identity, gender roles, queer, parenting 

Introducción

En este trabajo desarrollaré la experiencia vivencial de una persona que na-
ció con genitales masculinos; no obstante, jamás se identificó como hombre 



Raúl Arriaga Ortiz 196
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

y a sus 18 años decidió vivirse con una identidad genérica femenina. En el 
momento de realizar la presente investigación contaba con 36 años de edad 
y veía el mundo desde una posición femenina refiriéndose a su persona 
bajo el nombre de Angélica; por tanto, cada vez que se hable de nuestro in-
formante lo enunciaremos como ella, respetando así su identidad genérica.

Angélica puso en práctica la formación de una familia (del año 1994 al 
2000), cuando conoció a una persona de quien pensó que era hombre bio-
lógico y resultó ser mujer; es decir, era una persona que habiendo nacido 
mujer se vivía como hombre genérico; en ese sentido, ambas personas pen-
saban que la otra persona tenía una apariencia genérica que correspondía 
con el deber social fundamentado con base en el sexo (varón-masculino y 
mujer-femenina). Tres meses después descubrieron lo que eran y reconocie-
ron que era más importante el afecto; duraron dos años sin mantener con-
tacto sexual, pero, por una casualidad de la vida, se generó un acto amoro-
so, el afecto fue más fuerte que la identidad genérica de ambas personas. 
Antes de ello, la relación para cada una marchaba bien, pero sucede un 
evento biológico que no estaba programado: el embarazo, Angélica ejerce 
el papel de padre combinándolo con actividades femeninas, regresando a 
ser lo que la sociedad esperaba de su persona y después combinando roles.

Producto de este contacto nace un hijo, quien modifica sus desenvol-
vimientos genéricos; así, ambas partes ensayan una forma de enfrentar ese 
hecho, pero es una forma inestable por parte de los dos. En este trabajo 
desarrollaremos el periodo de la pareja en familia, que comprende: el ena-
moramiento, el embarazo, la llegada de su primer hijo, la segunda hija y el 
momento del término de la relación. A través de esto presentaremos cuáles 
son sus juegos genéricos y su relación como pareja conflictiva. Por ello, si 
bien es una historia de una pareja, aquí sólo describiremos la experiencia 
de Angélica en sus juegos y combinaciones entre la paternidad, maternidad 
y las estrategias genéricas escénicas que practicó, las cuales no alteraron su 
identidad de género.

Esta identidad la fueron construyendo aun en contra de lo que marca la 
norma a seguir, pues cuando un infante nace, por sus características bioló-
gico-anatómicas del sexo fenotípicamente visible (sexo por nacimiento), se 
le asigna una identidad como hombre o mujer, otorgándole determinadas 
pautas de socialización y desarrollo personal, práctica sexual y experiencia 
corporal. De esta manera, las asignaciones genéricas son introyectadas por 
el individuo como condición natural y universal, condicionando su deber 
ser, pero no su hacer.

Las personas pueden tomar algunos atributos o roles del género opues-
to pero de manera tal que no trastoquen su identidad base toda vez que, 



197Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

se piensa, ésta descansa sobre modelos estables; no obstante, hay determi-
nados préstamos genéricos sin que ello, necesariamente, implique que se 
crucen en definitiva las barreras de los géneros, tal es el caso de las mujeres 
policías. El cruce es secundario en cuanto a determinados elementos, sin 
llegar a ser total en lo que se referiría a la identidad de género.

Sin embargo, existen personas que transgreden los límites de los dos 
géneros que demarca el deber ser, sea por desarrollar una identidad per-
sonal opuesta a su sexo biológico, sea por no cumplir con los roles que 
demanda el género asignado socialmente. A estas personas se les llama ac-
tualmente transgénero. Esta categoría fue acuñada desde el activismo en la 
década de los setenta del siglo xx para designar identidades y conductas 
que eran diferentes a las homosexuales; el concepto surgió de la marcha del 
orgullo lésbico gay en los Estados Unidos de América en el año de 1996 y 
se entiende de dos maneras:

•	 Es una conducta intermedia entre el travestismo y la transexualidad.
•	 Abarca cualquier persona que cruza, rompe o transgrede la barrera de 

los géneros [Zúñiga, 2003].

En este trabajo nos referiremos a esta segunda definición, ya que la pri-
mera se relaciona con el modelo biomédico, donde se había estudiado a las 
personas travestis (quienes usan ropa clasificada como del otro género) y 
transexuales (quienes desean someterse a operaciones para adquirir la apa-
riencia genital deseada), mientras que la mayoría de las personas transgé-
neros no sienten inconformidad con su aparato genital.

Independientemente del modelo sobre el cual se estudie, en Occiden-
te, tanto las personas transexuales como los transgénero desde temprana 
edad son socializados con base en la correspondencia del sexo (hombre o 
mujer) y el rol de género (masculino o femenino), mediante los cuales se les 
otorgan pautas de comportamiento que se espera cumplan en la sociedad. 
Sin embargo, cuando las personas tienen prácticas o se afirman con una de 
estas identidades no reconocidas por su contexto social, son rechazadas, 
vistas y tratadas como anormales; son personas que no pueden ejercer ple-
namente todos sus derechos, aunque, paradójicamente, se les demandan 
todas las obligaciones.

De esta manera, las personas transgénero tienen una identidad gené-
rica que las hace identificarse como trans; aunque para la norma social no 
exista tal identidad, son reconocidas de diversas maneras de acuerdo con 
su contexto cultural. En el caso que nos ocupa, la sociedad de Tuxtla Gu-
tiérrez, Chiapas, son conocidas bajo el nombre de mampos, categoría que 



Raúl Arriaga Ortiz 198
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

se refiere a varones con orientación sexual y erótica hacia otros hombres, 
y que proviene de mamporrero, que es la persona encargada de ayudar al 
veterinario a desviar el órgano sexual del toro cuando éste está embistiendo 
a la vaca, para extraerle el semen con el fin de almacenarlo.1 No obstante, 
la connotación que se le da a mampo dependerá del contexto y las personas 
en cuestión; es decir, puede ser afectuosa; sin embargo, su uso más común es 
para discriminar.

Esta palabra incorpora tanto a las personas tapadas (hombres que tie-
nen estas prácticas pero no visten de mujer, también conocidos como gays), 
como a las vestidas (que se visten de mujer). A las vestidas, al grupo que se 
estudia por su mayor visibilidad, las dividimos, por actividades laborales, 
en dos sectores: las dedicadas al diseño de moda y certámenes de belleza y 
las que se dedican al sexoservicio; a éstas últimas las localizamos principal-
mente en las calles (donde la mayoría de ellas se prostituye por las noches), 
los bares (como meseras o consumidoras), las discotecas (como parte del 
espectáculo), las estéticas, la cárcel del Amate y la de Chiapa de Corzo, los 
separos de la cárcel municipal o los reformatorios para menores; lo que no 
niega que puedan ubicarse en otras actividades distintas a las enumeradas 
o que todas pertenezcan a este sector económico.2 En lo que respecta a su 
residencia, generalmente habitan en algún cuarto rentado o en la casa de la 
familia de un integrante del grupo.

Los mampos practican el perreo,3 una de las razones que crean barreras 
entre tapadas y vestidas, tanto de convivencia como espaciales, ya que, his-
tóricamente, los bares y los antros eran lugares para tapadas, pero poco a 

1	 Extraído del programa de tv llamado “Real academia de la lengua frailescana”, trans-
mitido en el canal local número 10 de Tuxtla el día 26 de diciembre de 2007.

2	 Incluso las actividades laborales trascienden a las culturales, lo cual se debe a las pocas 
oportunidades de trabajo a las que se enfrentan las personas transgénero, las cuales 
están por encima de las diferencias culturales; por ejemplo, Núñez Noriega [2009] 
presenta el caso de un indígena transgénero tzotzil en Chiapas, quien labora en San 
Cristóbal como mesero y en el sexoservicio [2009].

3	 Perreo, conocido en menor medida como viboreo, es una práctica lingüística, un inter-
cambio verbal de tipo agresivo entre tapadas y vestidas, donde se juega la apariencia 
biológica de hombre cuando la práctica genérica no corresponde con el sistema espe-
rado: el ser hombre-masculino. Consiste en juegos de enunciaciones verbales que se 
dan y se reciben para lograr inferiorizar y “matar” verbalmente a la otra persona, ata-
cando su ego y prestigio; por tanto, consiste en aplicar la discriminación y devolverla, 
evidenciando la no correspondencia entre el tener un cuerpo de hombre y la condición 
de ser mujer. Es importante considerar que el perreo depende de la situación concreta, 
el lugar y conocimiento acumulado que se tenga de la historia de vida de la persona o 
grupo en cuestión; por ende, es un juego léxico que les sirve para destacar su vanidad.



199Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

poco las vestidas fueron apropiándose de estos espacios y, para el año 2008, 
son el centro de atención en las discos como parte del show travesti.

Sin embargo, a las vestidas no se les permite estar mucho tiempo en 
la gran mayoría de los espacios públicos, como los parques, por sospechar 
que ejercen la prostitución en ese lugar, de donde son retiradas por los 
policías.

Su vida está ligada a la noche y a la prostitución, sus clientes son políti-
cos y empresarios y demás gente de todas las clases sociales; sin embargo, 
del lado afectivo viven un vacío, pues sus maridos4 son personas casadas con 
una mujer, algunos son maras5 o personas que se encuentran en situación de 
cárcel. Ellas viven en la inmediatez, en el consumo de alcohol y droga, y el 
vih/sida es una realidad reciente en ellas. Ante este contexto, un aspecto 
que les interesa mucho es el ser reconocidas como mujeres por los hombres 
y por otras personas trans.

Las vestidas se identifican como mujeres, personas transgénero o tran-
sexuales; por lo regular no tienen hijos, pues su identificación femenina se 
da generalmente de los 12 a los 16 años, de ahí que regularmente no prac-
tiquen relaciones sexuales con mujeres, lo que reduce su posibilidad de 
ejercer su paternidad; solamente la practican aquellas trans que se identi-
ficaron como tales después de mantener una vida sexual activa con alguna 
mujer. Pero ¿qué pasa cuando una persona transgénero se enfrenta a situa-
ciones marcadas por tener un hijo cuando siempre se ha identificado como 
mujer? En esta situación expondremos cómo la persona vuelve a cruzar 
las fronteras de género; es aquí donde tienen un papel importante los roles 
masculinos y femeninos, los cuales se presentan como juegos escénicos que 
no alteran la identidad de la persona.

Un cruce múltiple entre las barreras de género se encuentra representado 
en la historia de Angélica, una persona que, habiendo nacido biológicamente 
varón, se identifica como mujer, quien rechaza la definición de transgénero 
por no entenderla pero en la práctica vive bajo esta categoría epistémica, de 
ahí que hagamos referencia a nuestro informante como ella, pues en el mo-
mento de realizar la investigación se autodefinía desde ese lugar.

4	 Es la persona con quien mantienen una relación afectiva, no importando si mantiene 
otra relación con una mujer biológica o incluso si está casado con esta última; por ello, 
ven estas relaciones como algo normal; incluso las personas trans les piden a sus pare-
jas que les digan la verdad. 

5	 Son pandillas trasnacionales que se estructuran en cuadrillas; están integradas por 
grupos de personas que comparten la misma identidad. Su origen lo encontramos en 
la década de 1990 con el retorno a Centroamérica de enormes cantidades de emigran-
tes deportados de los Estados Unidos de América, por delincuencia.



Raúl Arriaga Ortiz 200
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

En este trabajo se presentan también la paternidad y maternidad prac-
ticadas por una persona transgénero que vive la transgresión genérica de 
manera dinámica, la cual es desarrollada a partir de necesidades concretas, 
relacionadas con sus prácticas y estrategias utilizadas. Con ello no se pre-
tende generar universales de comportamiento, sino describir simplemente 
las situaciones concretas de una persona transgénero que es originaria y 
radica en Tuxtla Gutiérrez, Chiapas.

Es necesario considerar que, por confidencialidad, se cambiaron los 
nombres de las personas que aparecen en este estudio, realizado con base 
en el trabajo de campo desarrollado de 2007 a 2010 y que forma parte de 
un proyecto más amplio de investigación que confluirá en la tesis de doc-
torado denominada “Identidad, sexualidad, afectividad, trabajo y activida-
des de personas travestis, transexuales y transgéneros de Tuxtla Gutiérrez, 
Chiapas”.

Angélica, un caso de juegos genéricos

El caso aquí presentado es el de Angélica, quien nacida biológicamente va-
rón, a partir de los cuatro años de edad desarrolla una identidad genérica 
femenina, según lo que afirma en su entrevista:

De hecho sabía lo que era, pero decía que era hombre, me miraba en el espe-
jo y sin que me viera nadie me probaba las faldas de mis hermanas, pero ya 
cuando salía afuera ya era diferente, trataba de portarme lo más hombre que 
yo pudiera.

Pero la presión social y familiar no le permitieron manifestar abierta-
mente su identidad genérica hasta los 18 años.

Al realizar la investigación, en 2010, Angélica vivía con su madre y con-
taba con 6 hermanas; su padre murió cuando ella tenía 5 años. A los 4 años 
practicaba juegos eróticos con sus primos y se ponía a escondidas la ropa 
de sus hermanas; ahí fue cuando interiorizó que no era igual a los demás 
niños, como prueba el testimonio anterior.

Su primera relación sexual ocurrió a los 12 años con un vecino de 16; a 
los 18 años entró a trabajar, con apariencia de varón, al Palacio de Gobierno 
de Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, pues había concluido su carrera de Secretariado 
Técnico. Ya conseguido el puesto, le comentó a su madre que quería usar 
ropa femenina y presentarse públicamente con una apariencia de mujer que 
fuera congruente con su identidad genérica femenina. Su mamá no la quiso 



201Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

apoyar; al contrario, autorizó que su cuñado la golpeara, lo cual generó el 
distanciamiento con la familia. Por ello, renunció al trabajo y se fue a llorar 
al Parque Central, donde se reúnen jóvenes tapadas6 para socializar y prosti-
tuirse, y que en este tiempo era frecuentado mayoritariamente por militares 
con quienes las tapadas mantenían relaciones sexuales a cambio de dinero.7 
En este lugar recibió ayuda por parte de estos jóvenes, dejó de vivir con su 
familia y se fue a vivir con algunos de ellos. De todas las tapadas del par-
que, ella fue la primera persona que se vistió con ropas de mujer, pero una  
vez vestida, ya no podía estar en el parque por el acoso policíaco, ya que 
como vestida era objeto de una mayor discriminación en relación con las 
tapadas.

Por sus rasgos físicos y su manera de arreglarse, caminar y hablar, An-
gélica realiza exitosamente el denominado passing,8 el cual le brinda el re-
conocimiento en su grupo de iguales. Siempre le ocurre que los hombres 
crean que es verdaderamente mujer y ella juega con esta confusión para 
beneficio propio: “Cuando me doy cuenta que se confunden, no les doy 
motivo a que me toquen, a que me besen, le digo ‘conozcámonos’, para que 
después no digan que los engañé.”

Así logra mantener una distancia sexual hasta por tres meses; ante la 
aclaración, algunos hombres se van, mientras que otros deciden entablar una 
relación. Con algunos intercambia los números telefónicos y ellos depositan 
crédito a su celular para que ella les marque a fin de concertar una nueva 
cita. Una característica interesante es que sus clientes suelen pasar el número 
de teléfono de Angélica entre sus compañeros o amigos, pero sin aclarar que 
ella es una trans, permitiendo, por una parte, la renovación continua de la 
estrategia de cortejo y conquista elaborada por ella y, por la otra, el resguar-
do de la masculinidad y confidencialidad de cada relación, ya que aunque 
el nuevo posible cliente pregunte si su amigo (quien le dio a él el número 
telefónico de Angélica ) entabló relaciones sexuales con ella, Angélica nunca 
afirma ni comenta lo que ocurrió con su anterior cliente. Por ende, debido a 
su apariencia femenina, ella es contactada en cualquier parte de la calle.

Otra manera de atraer a los hombres es ir por las mañanas a la Cen-
tral de Abasto; en este lugar les coquetea a los conductores de camiones 
(tortoneros y traileros) y los trabajadores que están por la zona de (Pemex) 

6	 Las trans nombran tapadas en general a todas las personas gay.
7	 Actualmente la clientela se ha diversificado, pues incluye a hombres de diversa condi-

ción social.
8	 Es “la versión castellana del inglés, ‘to pass’: pasar. ‘passing’ es tratar de aparentar 

como aquello que no se es con el propósito de integrarse socialmente. Puede referirse 
a la integración de género, racial, de clase, etc.”. [Soley, 2005:213].



Raúl Arriaga Ortiz 202
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

Petróleos Mexicanos; además, tiene clientes en la Zona Militar, donde los 
mismos soldados la ingresan ilícitamente al campo militar, y asiste a los 
bares clandestinos de la periferia, donde mantiene relaciones sexuales con 
personas conocidas.

Ocasionalmente, Angélica se relaciona como amiga con otras perso-
nas trans que viven en la periferia de la ciudad; pero, a diferencia de 
éstas, a ella no le gusta la práctica del perreo, que es un elemento coti-
diano de comunicación entre las trans de estrato social bajo dedicadas al 
sexoservicio. 

En 1993, nuestra protagonista, a los 21 años, mediante uno de sus pri-
mos directos, conoció en un bar a Conchi, quien tenía 25 años, un trans 
biológicamente mujer que se asumía y aparentaba ser totalmente hombre, 
así como Angélica aparentaba ser completamente mujer. Al principio a 
Angélica no le gustó, pues se le hacía un hombre muy presumido, ya que 
la familia de él tenía recursos económicos y formaba parte del partido 
político en el poder, además de que en todo momento quería demostrar 
lo masculino que era. A partir del día en que se conocieron, Angélica se 
convirtió en correchepe9 de una amiga, mujer biológica, quien quería ser 
pareja de Conchi, pero ninguna de ellas sabía que el hombre en cuestión 
era mujer:

Era una lesbiana guapísima, las prostitutas le pagaban a él y era un hombre 
guapísimo, yo no la conocía a pesar de que vivía a cuatro cuadras de mi casa 
ya que se manejaba más en México, pues me gustó [pensó que era hombre], y 
aquélla también pensando que era yo mujer.

Ambas ocultaron su condición biológica y exageraron la genérica, e ini-
ciaron su relación como pareja; pasaron tres meses antes de aclarar lo que 
ambas eran biológicamente: “Fuimos pareja, cuando ella quería tener rela-
ciones conmigo, yo decía en mi mente ¿cómo?”

Aun conociendo mutuamente su sexo biológico, permanecieron dos 
años (de 1993 a 1994) como pareja, sin tener relaciones sexuales. En ese 
lapso bebían, salían a las discotecas, se quedaban a dormir en hoteles; Con-
chi protegía, como todo hombre, a Angélica, quien actuaba como toda una 
mujer: “Ella es chingona pa’ los madrazos, cuando alguien me faltaba al 
respeto. Ella chaparrita pero galán que tira patadas, haz de cuenta un hom-
bre peleando.”

9	 Alcahuete, o cómplice; en este caso es la persona que sirve como puente para llegar a 
otra. 



203Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

La relación continuó hasta que, finalmente, después de dos años, prac-
ticaron su primera relación sexual: “Empezamos ¡que quítate tu camisita!, 
que ¡tú también te la vas a quitar! Esa fue la primera vez que tuve relación, 
hasta lloré, no lo había hecho, me dio pena.”

Después de la relación sexual dejaron de verse un mes, tras lo cual Con-
chi fue a buscarla con atuendos femeninos para decirle que estaba emba-
razada.

Me dijo: “¿Sabes qué? ¡Estoy embarazada!” “¿Cómo?, ¡tíralo!, ¿para qué lo vas 
a tener?” Nos peleamos, le pegaba yo para que lo tirara. No me daba yo la idea 
de tener hijos, nos dejamos, se fue a México y a los cuatro meses regresó con 
gran estómago. Me decía: “Cambia, vamos a tener un niño”, ella ya venía de 
mujercita, muy guapa ella, el cuerpazo.

Durante el embarazo rentaron un departamento y Conchi usaba ropa 
femenina. Sin embargo, antes del nacimiento del niño, Angélica empezó 
a modificar su imagen, de femenina a masculina, y comenzó a entrenarse 
para actuar como hombre; esto pasó en 1995.

Anduvimos, yo de mujercita y ella también embarazada, ¡no sé cómo logró con-
vencerme!, me corté el cabello, ella compró ropa, camisas y zapatos, me vistió 
de hombre, mi mamá estaba contenta.
Me miraba al espejo y quería engrosar mi voz, hablaba yo, que no fuera muy 
fingida, igual al vestirme y para caminar. Aunque no tenía temas de conversación 
masculina, pues casi no tuve mucha amistad fuera de los más allegados a mi casa.

Conchi le demostraba su afecto, y aunque Angélica quería a su pareja 
no le resultaba fácil expresar su cariño, pues no era muy expresiva ni recí-
proca respecto de sus manifestaciones sentimentales:

Me demostró demasiado amor, me sacaba a pasear y me llevaba a donde yo 
quería, me daba comida en la boca, no le gustaba que saliera, que me levantara, 
a veces los domingos que no se iba a su casa a trabajar con la mamá. Nos levan-
tábamos muy tarde, mandaba pedir comida por teléfono, sólo para ir al baño 
y para bañarnos nos levantábamos. Yo no muy empalagosa, yo la sentía muy 
empalagosa, “¡quedémonos el domingo!” y yo por dentro exclamaba; “¡ay!”, 
pero no le decía nada.

La manera de demostrarle cariño se relacionaba más bien con la reali-
zación de actividades en el hogar, para el bienestar cotidiano de la familia: 



Raúl Arriaga Ortiz 204
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

“Pues [no le resulta fácil decirlo] te… te… te quiero, un beso y pues no 
tenía nada que hacer, arreglaba la casa, bañaba al niño, ¡yo no soy… para 
demostrar amor!”

Pero en su vida en común, la pareja empezó a tener conflictos, pues en 
un principio Conchi era quien trabajaba para mantener a la familia, pero 
después de un tiempo ya no quería vestirse con ropa femenina; además, em-
peoró por sus actitudes agresivas y “masculinas”, y por la violencia intrafa-
miliar que se fue incrementando a causa de su consumo de alcohol y droga: 
“Ella siempre me iba a ver, aunque no vivíamos juntos; un día no llegó y me 
enojé bastante, ¡quemé toda mi ropa de hombre! Y en la noche voy sabiendo 
que ya se había aliviado. Me quería vestir, pero ¡ya no tenía ropa de hombre! 

A los tres días de dar a luz, en 1995, Conchi llegó al departamento con 
su hijo; la reacción de Angélica fue ocultarse:

Va llegando con un niño; digo: “¡Ah!” Me metí al baño, no quería salir, no quería 
verlo, no me daba la idea ¡ser papá! Y estaban todas mis hermanas haciéndole 
fiesta, precioso el niño; llegaron unas primas para peor desgracia, lo miraban y 
“¿dónde está Angélica?”, querían que lo abrazara, pues lo abracé, parece mentira 
pero ¡sentí un amor! ¡Volví a vestirme de hombre!

Durante el primer año del niño, Conchi cumplía como proveedor de la 
familia y Angélica se dedicaba a los quehaceres del hogar:

Nos chuleaban a las dos, a pesar de que yo me vestía de hombre, a veces no 
me salía. Por mi hijo lo hice, me quise pasar como hombre, me imagino que la 
gente me miraba muy mal pintada o quién sabe, pero al menos sí trataba de 
pasar más como hombre.
	 Pues no tenía nada que hacer, arreglaba la casa, bañaba al niño, me ponía a 
jugar mucho con el niño, lo peinaba, arreglaba y todo.
	 ¿Al niño lo cuidaba? ¡Era yo como mamá! (ríe) Éramos así, era yo más 
mamá que ella, le daba de comer, le hacia su leche, cambiaba al niño, pues era 
lo que yo sentía; ella se metía a trabajar con su mamá.

Con el nacimiento del niño, Angélica inicia un nuevo cambio en su apa-
riencia y presentación genérica, pues regresó a usar ropa masculina, dejó 
de ejercer la prostitución y durante dos años, de 1997 a 1998, trabajó como 
ayudante de hojalatero, decisión que tomó para darle a su hijo una imagen 
paterna, de hombre decente: “Era ‘vestida hojalatero’, tenis y pantaloncito 
de hombre, camisetas, playeras y mi gorrito. No es que tanto me gustara, 
simplemente por mi hijo trabajaba.”



205Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

Pero la gente no la reconocía ni aceptaba como hombre, pues no le re-
sultaba pasar como tal. La pareja vivió junta tres años pero la relación con 
Conchi ya no era la esperada a causa de la violencia y el alcoholismo: “Ya 
había agarrado otras mañitas de tomar también y de prostituirse; entonces, 
cuando ella se iba a tomar, se iba de un mes, de dos meses y ya me quedaba 
el niño, igual y como ella me mantenía.”

Conchi, en 1998, abandonó a hijo y a su pareja; se fue a México con una 
hermana; Angélica regresó a la casa de su madre con su hijo de 3 años. El 
niño estuvo en la casa de la abuela durante dos años, periodo en el cual  
su madre/padre se desempeñaba como hojalatero, haciéndose cargo, con su 
familia, de la educación del niño. “Estaba muy mimado, mi mamá lo tenía 
muy mimado y como en mi familia son un poco desbocados era algo grose-
rito, pero así estaba muy educado el niño.”

Como quería darle una mejor vida a su hijo, entró a trabajar en el Muni-
cipio de Tuxtla Gutiérrez como administrativo, con una imagen masculina; 
aquí duró dos años, pero pasaba el tiempo llorando y tomando, recordando 
constantemente a su pareja.

Fue una pareja que me costó para olvidarla demasiados llantos, yo tomaba caña 
cuando ella se fue dos años a México, pedía dinero en las casas, me quedaba a 
dormir en la calle vestido de hombre; mi mamá y mis hermanas me iban a recoger.
En ese tiempo gané un trabajo en Tapachula, como auxiliar de administración, 
estaba vestida de hombre, pero faltaba mucho, lloraba por ella, tomaba, pero un 
día vine a mi casa, me hinqué en la tierra, la besé y dije: “Te juro, Dios, que voy 
a cambiar, jamás te probaré caña y cuando venga me las va a pagar y los llantos 
que he tirado ella los va a tirar. Me volví a vestir de mujer, dejé el trabajo, mi 
mamá enojadísima y ¡ahora sí voy a ser una mujer chingona! Llegó queriendo 
vivir juntos, vestida de mujer y yo de hombre, pero fue demasiado tarde, pero 
seguíamos teniendo relaciones.

Al regresar Conchi, después de dos años, Angélica volvió a vestirse de 
mujer y abandonó su trabajo en el Municipio, entrando en un periodo de 
turbulencia afectiva y de venganza, pues hacía que Conchi la viera mante-
niendo relaciones sexuales con hombres; mientras, Conchi comenzó a tener 
relaciones sexuales con hombres. Angélica confiesa que le molestaba más 
verla con un hombre que con una mujer. No obstante, toda esta problemá-
tica, la relación era estable cuando Conchi no tomaba alcohol y cuando el 
niño vivía con ellas.

Cuando el niño iba al kínder, Angélica se encargaba totalmente de su 
educación, además de las actividades del hogar, y confiesa que sólo le pegó 



Raúl Arriaga Ortiz 206
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

una vez con una faja, pero se arrepintió y después ya le pegaba con cintu-
rón, pues culturalmente un hombre pega con el cinturón y no con faja.

La relación entre las dos se tornó muy violenta; aunque Angélica tam-
bién abusó de la forma de ser de Conchi, esta última la golpeaba mucho.

Cuando me vestía de hombre, me pegaba, antes que naciera el niño, antes de 
quedar embarazada, me arrastraba, me sonaba la cabezota en la pared yo no le 
decía nada a mi familia; en una ocasión me tiró de un barranco, fue la primera 
vez que tuvimos relaciones, y me fue a traer.

Finalmente se llegó a una separación definitiva, quedando el niño a 
cargo de la familia de Conchi, que no aceptaba a Angélica; incluso la de-
mandaron en el Sistema Nacional de Desarrollo Integral de la Familia (dif), 
por ser homosexual y descuidar al niño.

La señora me lo quería quitar y, delante de la licenciada del dif, me quería soba-
jar, le dijo “Yo le quiero quitar al niño porque él es gay”. Le hablé a la licenciada: 
“Mire, sí soy gay” y llevé fotografías, le dije “Mire él, ella es mi esposa”, y “ella 
soy yo, soy gay, pero por el amor a mi hijo, ¡mire cómo estoy vestido! Yo trabajo 
de hojalatero”, eso fue lo que, lo que le gustó a la licenciada. 

Aunque Angélica ganó la tutela del menor, por el ritmo de vida que lle-
vaba, por su alcoholismo, por la ausencia de su pareja y por la necesidad de 
ser congruente con su identidad genérica y su apariencia corporal, decide 
dejar al niño en la casa de su suegra, donde el niño permaneció dos años, 
de los 5 a los 7 años de edad.

En todo ese tiempo, la mamá de Conchi no quería que su nieto estuvie-
ra con Angélica, por tanto, presentaron a su hija Conchi a muchos hombres 
de su mismo estatus social, con la idea de que integraría con alguno de ellos 
una nueva familia; no obstante, la suegra acudía a Angélica para rescatar 
a Conchi de situaciones conflictivas, como cuando se encontraba peleando 
en alguna cantina: “Su mamá me iba a pedir: ‘¡ahí que ve a ver a mi hija!’, 
los quería joder a todos, los sacaba con cuchillo, ya me iba yo, ¡me hacía 
caso!” 

Por el contrario, la familia de Angélica sí permitía la relación desde el 
inicio de la misma. “Mi familia lo conocía, sabían que era ella lesbiana, mi 
mamá decía ‘igual que anden, ¡igual y ella es mujer y él es hombre!’ y más 
me ilusionaba; estaba guapo y más querían con ella.”

Aunque el niño viviera en la casa de la madre de Conchi y no estuviera 
registrado con el apellido de Angélica —pues quien lo registró fue la madre 



207Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

de Conchi—, ella era quien iba a las juntas de la escuela, donde todos sa-
bían cómo era aunque fuera con ropa masculina, pero nadie hacía comen-
tarios sobre su apariencia:

Iba vestida de hombre, de hombrecito; casi no soy de muy platicar, pero en una 
junta tienes que dialogar, lo que te gusta, lo que te parece, lo normal de una junta 
y de ahí ya me llevaba al niño, igual todos conocieron mi historia, conocieron 
lo que yo era.

Así, Angélica era la representante oficial ante la institución ni la madre 
biológica ni mucho menos alguna de las abuelas del niño lo era.

Cuando el niño contaba con 6 años de edad, después de dos años de 
ausencia, Conchi regresa a buscar a Angélica pidiéndole que vivieran nue-
vamente como pareja, pero ésta ya no quiso. En esa ocasión mantuvieron 
su última relación sexual y como resultado Conchi nuevamente quedó em-
barazada.

Sin embargo el embarazo y parto de su segundo hijo, una niña, no 
le generó a Angélica el mismo sentimiento amoroso que le despertó el 
primero. De hecho, una semana después del nacimiento de la niña en-
tregaron a ambos hijos a una hermana lesbiana de Conchi que vive en la 
Ciudad de México y así terminó definitivamente su relación de pareja: 
“Casi ya no vivía conmigo, como era ella, yo también, y fue peor, porque 
cuando se fue él ya hacíamos más desmadre ella y yo; ya no teníamos a 
nadie.”

El niño sólo iba a visitarlas todas las temporadas vacacionales en la casa 
de la madre de Conchi, quien iba a buscar a Angélica, que ya se vestía de 
mujer y se dedicaba nuevamente a la prostitución en una estética. Conchi le 
llevaba ropa de hombre: “Cuando el niño iba a venir, Conchi me compraba 
ropa de hombre y me la llevaba a la estética donde trabajaba de noche; de 
día me hacia pendeja en la estética.”

Aquí es cuando Angélica percibe los cambios en la educación de su hijo.

Una vez que vino de México, ¡qué educación! Le dieron de comer, en mi casa 
no estamos acostumbrados a usar tenedor, estuvimos comiendo estofado, dice: 
“Oye tía, ¿no tienes un tenedor y unos cubiertos que me prestes?”. Yo lo queda-
ba viendo y cuando terminó yo seguía comiendo, le digo: “Ya terminaste, pa’ 
que levantes el plato”, “no, papi, espero que termines”. Se vino más educado, 
ahora tiene esa finura de la gente de ellos.



Raúl Arriaga Ortiz 208
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

Las estrategias genéricas

Angélica trataba de portarse lo más masculino que pudiera en víspera de 
las visitas de sus hijos a Tuxtla; Conchi le compraba ropa masculina y sus 
amigos trans la peinaban con el pelo no tan corto y hacia atrás. Desarrolló 
estrategias para que su hijo no se diera cuenta de su ambigüedad de géne-
ro; algunas improvisadas, como cuando contestaba las preguntas de su hijo 
de cuatro años:

 Me dice: “Oye papá ¿por qué tienes el pelo pintado de rojo?” Y como su tío 
(hermano de Conchi) es malandrín,10 tiene arete, pintado el pelo y todo, le con-
testaba: “¡Ah, porque así me gusta!, mira tu tío cómo tiene pintado el pelo”, y 
se me quedaba viendo…

Una vez Angélica se puso una camiseta y se le notaban los pechos (ella 
se inyectaba aceite vegetal), ante lo cual su hijo le preguntó:

“Oye papá y ¿por qué tienes los pechos muy grandes?” Le inventaba, no era tan 
fácil, le decía: “Lo que pasa es que estaba muy gordito, antes que vinieras bajé 
de peso y ¡mira, es puro cuero, tócale, es puro cuero” (se pellizca el brazo), pero 
quedaba como con duda.

Sin embargo, su hijo sabía cuáles eran los esquemas y qué elementos 
debía o no tener su papá. Esto lo aclara cuando expone:

Una vez, vestido de hombre, tenía unas chanclas de mujer, estábamos en la 
hamaca, no sé cómo mira abajo, sin decirme nada se sale: le fue a pedir unas 
chanclas de pie de gallo a mi hermana, me quita las chanclas de mujer y me 
pone las chanclas de hombre.

Cuando el niño estaba por entrar al nivel secundaria, en 2010, la familia 
de Conchi le dijo al niño que su papá se había ido a trabajar a los Estados 
Unidos, con el objetivo de justificar su ausencia:

Al niño lo quiero, lo adoro, juro que si al niño le falta sangre, un ojo, un riñón, 
voy y se lo doy, si es mi vida se la doy, porque con él conviví más y pasé muchas 
historias; en cambio la niña, como nada más la tuve una semana, pido por ella, 

10	Una persona que se junta con pandillas y que es asaltante. 



209Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

que se parece más a mí ella que el niño; el niño sacó todo lo que es la familia de 
ella y la niña es morenita, es flaca, pero casi no pienso en ella.
Ésa fue la relación que tuve, muy bonita; tengo hartas fotos, regalos, tengo fotos 
de mi hijo, de la niña no, del niño sí, son recuerdos que a veces en las noches en 
una caja lo saco y me pongo a recordar cosa bonitas, pero ya no con sentimiento 
de querer regresar.

Reflexiones finales

La historia de vida de Angélica nos ofrece varias pautas de reflexión, de las 
cuales sólo retomamos algunas: la problemática de la identidad de género 
respecto de los roles de género escénicos, la problemática del concepto de 
familia y, para finalizar, las dimensiones de la sexualidad y cómo cada una 
de ellas se ven vinculadas por cuestiones situacionales y afectivas.

La identidad y los roles genéricos

La idea del artículo es demostrar que la identidad es una cosa y los roles 
escénicos genéricos son otra; este planteamiento contradice los postulados 
de la teoría queer11 cuando Butler [2006] propone que la identidad de género 
debe ser deshecha; por tanto, la historia de vida de Angélica contradice este 
supuesto.

Para criticar la noción de género, Butler apunta que “el género es una 
forma de travestismo (drag)”; sin embargo, hay que puntualizar que el tra-
vestismo no se define como identidad sino como una práctica, toda vez 
que las identidades en personas trans las encontramos en individuos tran-
sexuales y transgénero, no en travestis, con lo cual el postulado de Butler 
es insostenible. Si le damos prioridad a la puesta en escena, como lo hace 
la filósofa, ¿qué pasa cuando el individuo travesti ya no está en esa escena, 
abandonando el lugar, el papel y los ropajes? Por ello es necesario exponer 
en qué consiste el travestismo, pues, al ser escénico, es una puesta en la 
cual jamás se produce en cambio su identidad genérica, ya que bajándose 

11	El vocablo queer no tiene traducción al español. La teoría queer se ha intentado traducir 
como teoría torcida, teoría marica, teoría rosa, teoría “entendida”, teoría transgresora; 
sin embargo, casi siempre se pierde el sentido preciso de la palabra inglesa, por lo 
que pensamos que es preferible utilizarla en el idioma original [Llamas, 1998; Guasch, 
1998, 2000; Mérida, 2002]. En Fonseca [2009].



Raúl Arriaga Ortiz 210
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

del escenario puede ser una persona que se identifique como varón y no 
como mujer, mientras que las personas transgénero y transexuales procu-
ran presentarse en todos los escenarios como mujeres u hombres (según sea 
el caso) identitaria y escénicamente hablando.

Sin embargo, hay que apuntar que las personas transexuales, aun-
que renuncian a la identidad esperada por la sociedad de hombre-mas-
culino, buscan acercarse lo más posible a una imagen sexual femenina 
mediante operaciones que afianzan y reivindican su identidad de géne-
ro femenina.

Por tanto, si Butler entiende al género como una apariencia, deja de 
lado la opresión y las relaciones de poder, tanto en las lesbianas como en las 
personas transgéneros y transexuales, ya que afirma que “no existe ningún 
género original o primario que el travestismo imite, sino que el género es 
una especie de imitación para la cual no existe original alguno [Jeffreys, 
1996].” Aunque es cierto que no hay un género original, existen modelos 
masculinos y femeninos mediante los cuales los individuos se adhieren a 
una identidad.

Lo que es necesario analizar es el hecho de cómo se toma la noción de 
escenario-travestismo, ya que se interpreta de dos maneras: por una parte, 
en lo referente al espectáculo, tiene características específicas como un papel 
que se reduce a un escenario con tiempo y espacio condicionado por una 
audiencia, con un guión construido; pero esta primera perspectiva excluye a 
la segunda, al no ver lo escénico a partir de las interacciones desde lo cotidia-
no, escenas reales a las que se enfrentan la personas travestis y transexuales 
donde encontramos, por ejemplo, los crímenes por transfobia.

Butler [2001] señala que el género es esencialmente identificación, que 
consiste en una fantasía dentro de otra fantasía: categoriza al género como 
un performance, esto es, la repetición que imita constantemente la fantasía 
que constituye a las significaciones de manera encarnada; pero reduce al 
individuo a un papel escénico a lo largo de su vida, como si siempre fuera 
el mismo en todos los demás escenarios, lo cual es una contradicción. Ve al 
performance sólo a partir de la persona pero no ve el que se crea entre dis-
tintas personas, lo que implicaría otro nivel de análisis.

Con su imitación particular del género, los travestis revelan, según But-
ler, la estructura imitativa propia del género, ante lo cual

considera a la identidad como representativa e imitativa, donde los roles de 
género no son más que una representación teatral donde cada sexo asume los 
papeles creados con anterioridad, imitándolos y reproduciéndolos continua-
mente [Fonseca y Quintero, 2009].



211Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

La identidad, para Butler, debe ser superada, pero en el caso presenta-
do de Angélica, las conductas pasan de acá a allá como papeles escénicos 
siempre en la repetición. Sin embargo, estas repeticiones imitan una fantasía 
identitaria de ser mujer, por una parte y, por la otra, las imitaciones al iden-
tificarse como mujer y fingir escénicamente ser hombre, argumentando que 
lo hace para no dañar a su hijo.

Cuando estas imitaciones de género se dan sobre una identidad cons-
truida, se da el punto de separación entre las repeticiones como formadoras 
de identidad y los géneros como escénicos cuando el individuo ya tiene una 
identidad de género fija; por ende, estos ejercicios o reediciones de segundo 
nivel tienen que ver no necesariamente con la identidad de género del indivi-
duo, pudiendo ser una puesta en escena ocasional que no alterará la identidad 
de género de la persona en cuestión, como en el caso de Angélica.

Este postulado de la imitación supone que el transgénero no imita a 
la teoría queer, epistemológica y teóricamente hablando; por tanto, no se 
puede reducir lo trans a lo queer, como pretende Butler, pues lo transgénero 
surge de los movimientos sociales en los años setenta del siglo xx, cando se 
genera desde el activismo de las personas que no estaban conformes con 
ser integradas a la categoría gay imperante en esa década, pues no se identi-
ficaban como parte de este universo al vivirse como mujeres cuando bioló-
gicamente eran hombres; así, buscaban su propio campo conceptual como 
personas transgénero, de ahí la importancia de la reivindicación identitaria; 
por ello, la categoría de trans no es fija, ya sea en cuestiones de preferencia 
sexual, práctica sexual o identitaria. 

Por ende, es importante hacer notar que una cosa es la identidad de 
género de la persona y otra los roles genéricos, y el hecho de que las 
personas no se vistan genéricamente como quisieran no quiere decir que 
abandonen esta identidad genérica, pues en ciertos momentos de su vida 
algunas personas trans dejan de vestirse con atuendos femeninos, princi-
palmente aquellas que quieren ser aceptadas por sus familias de origen. 
Por ejemplo, Ana Karen, un travesti que vivía con Sida, lo hizo para que 
su familia lo visitara cuando se encontraba en un albergue para enfermos 
terminales, y así fue enterrado como hombre, sin que la familia respetara su 
identidad trans [Arriaga, 2006], o el caso de Oyuki, quien, después de sufrir 
un atropellamiento en la carretera, queda discapacitada de sus piernas y 
decide dejar la imagen femenina para ser frecuentada por su padre [trabajo 
de campo realizado en Tuxtla Gutiérrez].

En ambos casos realizan el cambio por el apego a la familia, pero An-
gélica lo hace porque quiere regresar a un lugar que le permita no sentir 
culpa, pensando en el futuro del infante, pues ella tiene una ausencia de 



Raúl Arriaga Ortiz 212
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

la figura paterna que no quiere transmitir a su hijo, y ésa es la causa que la 
motiva a hacer otro performance para ocultar la imagen que tanto le costó 
integrar, y la obliga a hacer otro passing, pero esta vez de lo femenino a 
lo masculino, ejerciendo actividades de ambos roles; por una parte, el de 
hojalatero, trabajo que no le gustaba, y, por la otra, de ama de casa lo que 
sí le gusta.

En el caso de Angélica encontramos que tiene una identidad fija como 
mujer y hay una serie de roles que se van modificando como estrategia; en 
este sentido, va en contradicción con lo que dice Butler, de ahí la necesidad 
de analizar las interacciones sociales de las personas según su estatus social 
y su desenvolvimiento escénico.

Existen muchas otras críticas a los estudios queer, pero éstas son teóricas 
e históricas; una de ellas es la de Jeffreys [1996], quien apunta que esta teo-
ría no desarrolla aspectos de relaciones de poder, desigualdades económi-
cas y cuestiones identitarias. Para Butler, lo queer surge dentro de la teoría 
posmoderna; sin embargo, la autora no reconoce que surge en específico 
desde el arte; por ello, a diferencia de las teorías que emergían en los años 
setenta, cuando los gays y lesbianas solían tener una formación profesional 
en ciencias políticas, historia y sociología, la nueva variante queer en su nú-
cleo duro procede de los estudios literarios y culturales. Además, es de vital 
importancia reconocer que Butler no realizó trabajo de campo.

Hay que puntualizar que la identidad genérica que la sociedad espera 
de los individuos (ser hombre o mujer) en correspondencia con sus desen-
volvimientos escénicos, en la mayoría de los casos no es estable, pues cons-
tantemente se retoman elementos que se dicen exclusivos del otro género; 
por ejemplo, una mujer que no llora, un hombre que lo hace, un hombre 
que cocina y demuestra afecto en público, etc.; así, aunque nos hallamos 
constantemente cruzando las fronteras o roles de género, no hacemos el 
cruce entre las identidades de género.

La forma dualista genérica de representar la realidad es una forma en-
gañosa, pues todo mundo está haciendo cruces, que son características o 
cualidades humanas indisolubles (afecto, emociones, gustos, ubicarse en es-
pacios públicos o privados) y que están presentes en un mismo individuo, 
de ahí que los roles son un artificio cultural escénico que opera y funciona 
independientemente de la identidad genérica en cuestión, ya que la mayoría 
de las personas busca y se moldea con base en esa manera de interactuar con 
la realidad. Ahora bien, esos criterios son excluyentes, de ahí que el indivi-
duo no ve ni reconoce otras realidades posibles.

El caso aquí presentado nos hace analizar la identidad de género 
para ayudarnos a entender qué es lo que los individuos están haciendo; 



213Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

de esta manera, se reconoce que existe un sistema de sexo-género que es 
rebasado por la realidad; así, la pareja integrada por Angélica y Conchi, 
aunque rompe el esquema termina por regresar a la norma, pues siem-
pre hay un eje en el que se encuentran los deberes. Lo anterior plantea 
una serie de acciones escénicas que son resultado de un hecho biológico 
no esperado: el nacimiento de un nuevo ser; estas acciones tampoco mo-
difican la identidad de género de las personas en cuestión, dando por 
resultado cambios en la apariencia genérica que no implican cambios en 
la identidad.

Llama la atención que los hechos concretos y cotidianos ocasionan una 
serie de cruces genéricos en Angélica, quien realiza por lo menos tres pas-
sings durante su vida: el primero a los dieciocho años, cuando se identificó 
como mujer; el segundo al volverse padre, durante el tiempo en que vivió 
con Conchi y su hijo, un passing escénico que tiene que ver con roles de 
género y, por lo tanto, con figuras y roles masculinos; finalmente, vuelve a 
reafirmar su identidad de género femenina en un tercer passing, en cuanto 
termina su rol de padre en la cotidianidad.

Son estos los tres momentos de ubicación y juegos genéricos que An-
gélica practicó, ya que no dejó de ser transgénero de hombre a mujer, pero 
inauguró otras opciones con las cuales rompe la imagen estereotipada de 
los trans, pues la mayoría de ellos se detienen en el primer paso, en el cam-
bio de lo varonil a lo femenino; ella también da este paso, pero hace otros 
passings escénicos.

No incluí en este análisis lo que respecta a su orientación sexual, pues 
ésta no está totalmente definida para todas las personas, siempre que pue-
de haber prácticas no esperadas por esa orientación; no obstante, la orien-
tación sirve y es base de la identidad genérica sin ser un elemento inamo-
vible, pues un acto que no correspondiera en la identidad puede modificar 
el futuro escénico de esa orientación sexual, pudiendo marcar la vida del 
individuo, como se vio en la historia de vida de Angélica.

Parentalidad y familia 

La pareja integrada por Ángelica y Conchi se queda corta ante un acon-
tecimiento inesperado en su vida, que induce a ambas a reestructurar sus 
escenarios y a dialogar con sus cuerpos al ejercer la parentalidad de madre 
y padre; no tienen otro modelo al cual recurrir que el existente en la socie-
dad y cultura actuales: la familia tradicional, padre y madre responsables, 
padre proveedor, mujer ama de casa; pero de acuerdo a sus cuerpos bioló-
gicos, no a sus identidades de género.



Raúl Arriaga Ortiz 214
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

Aunque estamos viéndolo del lado de la persona trans, el contexto es 
una relación que tienen todos estos procesos. En este caso, Conchi cambia 
su esquema, se vuelve “mujer” y mamá, y Angélica también, a su vez, lo 
hace al proponerse ante la sociedad como “hombre” y padre. Cuando nace 
la criatura, trata de ajustarse al rol que como hombre biológico debería te-
ner, porque se pregunta: “¿Cómo voy a dar a mi hijo esta imagen confusa?”; 
lo que preocupa a Angélica es cómo se va a mostrar frente a su hijo y, por lo 
tanto, se siente obligada a mostrarse como la sociedad espera que sea según 
su sexo, y justifica el cambio de imagen e identidad social, pues no quiere 
dañar al niño actuando como persona transgénero, tal como es; así, el dejar 
de serlo es como un regalo al niño.

Por ello, la identidad y los roles que debe asumir son algo que le produce 
incomodidad, pues ella espera que estos roles sean de acuerdo con su identi-
dad genérica; no obstante, hace lo que la sociedad espera de su base corporal, 
aunque eso le ocasione malestar; nunca se atrevió a oponerse al esquema de 
género legitimado socialmente, pues al niño le inculcaba la visión masculina 
y femenina del mundo en correspondencia con el sexo de nacimiento.

La pareja funcionó cuando estaba con el niño; los dos lo utilizaron como 
el espejo frente al cual querían salvar una imagen escénica, que funcionaba 
aunque Conchi le pegaba, como todo hombre.

Aunque todo le resulta un poco confuso, Angélica trata de ser padre, 
pues la pareja siente que no debe haber dos madres, ya que no tienen otro 
modelo de referencia. Angélica dice: “Yo respondo como padre”, pero sólo 
lo hace pensando en el hijo, en la hija no. Así, cuando la relación de la pareja 
se rompe, dan a los hijos al cuidado de una pariente y Angélica regresa a lo 
que originariamente era su identidad y estilo de vida.

Con respecto a sus familias extensas, la familia de Conchi no acepta a 
su hija ni a la compañía de la hija (Angélica), pues para ellos su hija no es 
hombre sino mujer y Angélica es algo indefinido; por tanto, no es aceptada 
su puesta escénica aun cuando ella intente ser hombre para su hijo. Esta 
característica de negación de lo no estructurado es algo que comparten las 
personas y familias que se desenvuelven dentro del poder político y econó-
mico, pues no son flexibles a citaciones contradictorias y/o ambivalentes. 
La familia de Angélica, de más bajo nivel, no acepta a Conchi pero sí a su 
hijo, además de aceptar a Angélica en su rol paternal y maternal; como 
trans la aceptan cuando se vuelve papá, con su rol afectuoso.

Por lo tanto, la familia extensa y nuclear son instituciones que crean y 
reproducen esquemas genéricos, ya que lo que hace una institución es rea-
firmar una visión de género dualista y fragmentada. Toda vez que no hay 
otros modelos de referencia para los individuos, todo se construye sobre la 



215Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

marcha, sobre lo que el individuo en primera instancia logra realizar ante 
lo inmediato.

Comportamiento reproductivo y familia

Otro análisis obligado es el de la relación que guarda el comportamiento 
con la identidad genérica. El comportamiento reproductivo

es un proceso complejo de dimensiones biológicas, sociales, psicológicas y 
culturales interrelacionadas, que directa o indirectamente están ligadas con la 
procreación. En un sentido amplio e integral, comprende todas las conductas 
y hechos relacionados al cortejo, el apareamiento sexual, la unión en pareja,  
las expectativas e ideales en cuanto a la familia y a los hijos, la planeación del 
número y el espaciamiento de los hijos, el uso o no de algún método anticon-
ceptivo, la actitud y relación con la pareja durante el embarazo, el parto y puer-
perio, la participación en el cuidado y crianza de los hijos y el apoyo económi-
co, educativo y emocional hacia ellos [Figueroa, 1995].

Sin embargo, esta reproducción dentro del deber ser se ve compues-
ta por dos unidades: la mujer-femenina-heterosexual-madre y hombre-
masculino-heterosexual-padre, por ello es importante describir cómo en 
determinada situaciones se rompen estos modelos en el aspecto genérico 
respecto al ejercicio de las parentalidades.

En México sólo hay dos trabajos que llevan a cabo instituciones de ori-
gen en personas trans12; con prácticas parecidas a la familia; el primer traba-
jo se titula Rompiendo esquemas: El retrato etnográfico de una familia de travestís 
en el Oaxaca urbano, de Higgins y Coen [2002], quienes estudian a un grupo 
transgénero que se reconocía como una familia, ante lo que los autores ge-
neran la categoría familia de travestis, para referirse a los tipos de ayuda que 
se reproducen en el interior de esa unidad de residencia.

El segundo de ellos es el de Arriaga [2006], quien retoma una práctica 
reconocida por los grupos de personas autodefinidas como travestis y la 
ubica como la familia de ambiente13 travesti, definiendo sus características y 
mostrando cómo esta familia es el mayor soporte de una persona transgé-
nero, incluso sobre la familia de origen. Esto lo demuestra a través de una 

12	Travestis, transgénero y transexuales.
13	Aunque no existe una definición de ambiente, las personas gays y trans hacen referen-

cia a modismos, lenguaje (perreo, chisme), lugares (estéticas, bares), temáticas (parejas, 
conquistas, clientes) y horarios relacionados con su estilo de vida.



Raúl Arriaga Ortiz 216
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

historia de vida donde se ubican la travesía migratoria del informante y las 
unidades de residencia en las que cohabitó (familia de origen, prostitución 
en calle, hoteles o rentando, en situación de cárcel y en albergues).

En los trabajos de Higgins y Coen, así como en el de Arriaga, las perso-
nas trans reproducen algunas de las funciones de la familia de origen sin 
que en ellas encontremos, por una parte, lazos consanguíneos y, por la otra, 
elementos masculinos. Pero ¿qué ocurre cuando la práctica sexual genera 
descendencia biológica en una persona transgénero que ya se identificaba 
como mujer? Y ante esto, ¿cómo se manifiesta la identidad genérica cuando 
se niega esa posibilidad biológica reproductiva?

Por ello, la historia de vida de Angélica y Conchi pone en escena sus 
identidades genéricas, las cuales tratan de dar respuesta a situaciones im-
previstas; así, Angélica hace arreglos a su apariencia para presentarse escé-
nicamente como lo que la sociedad espera que sea.

Lo hace también ante la familia y, sobre todo, ante el niño. El performan-
ce que realiza de hombre es una respuesta que da a éste ante una pregunta 
que piensa que el niño hará, mas nunca es realizada por el infante, pues ella 
cree que el niño no espera tener un padre trans. Esta puesta escénica tam-
bién da respuesta a instituciones como la familia y la escuela, da respuesta a 
la institución por el niño, no por la institución misma, sino porque en estas 
instituciones se desenvuelve el niño; por ello, Angélica hace trabajos mas-
culinos que no le gustan, que no le interesan, porque cree que esto es lo que 
él necesita, bajo la premisa de que la familia tradicional, la institución tradi-
cional en México, está compuesta por un papá, una mamá y un infante. Sin 
embargo, en el caso expuesto la familia no tiene una mamá: Conchi trata de 
presentarse en un momento como la mamá que esté, pero se va disolviendo 
hasta ausentarse, y Angélica va retomando los roles que en realidad quiere. 
Por afectividad, por cuidado, por ver que el niño vaya a la escuela, lo pelea 
ante la familia de Conchi y lo gana, pero se da cuenta de que no puede con-
tradecir su identidad genérica y opta por desarrollar una estrategia que le 
permite, por una parte, ser congruente con su identidad genérica y, por la 
otra, el mantener la imagen paterna que el niño tiene de su persona.

Frente a la cuestión de la paternidad y maternidad, estas personas no 
tienen ningún otro modelo alternativo al tradicional: mamá vestida de mu-
jer, papá vestido de hombre. Aún así no logran mantener esto por mucho 
tiempo, pero no tienen otro modelo o posibilidad, no saben cómo actuar.  
La institución tradicional es tan fuerte que se les impone una imagen gené-
rica totalmente contrastante con respecto a su identidad. Aunque Angélica 
trabaja en su imagen para presentarse ante las diversas instituciones y aun-
que no le da prioridad a las relaciones sociales, está inserta en ellas.



217Los límites de lo queer: la reivindicación identitaria de una persona transgénero

nú
m

er
o

 5
4,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

2

La sexualidad

En lo que respecta a su sexualidad, ésta la practicó entre identidades y prác-
ticas:

Cuando hacíamos relaciones, yo me siento como mujercita y en la intimidad, 
pues igual, ella se siente, me imagino, varón, porque no se nos va a quitar. La 
experiencia que tuve nunca se va a comparar una relación de un gay a un hom-
bre y una mujer; yo lo viví con ella, pero igual tampoco me sentía plena, porque 
lo mío es tener relaciones con un hombre.

Al preguntarle a Angélica si tendría relaciones sexuales con otra mujer, 
exclama: 

No se compara, nunca se va a comparar la parte de una mujer, no he probado 
otras cosas, pero es una cosa muy rica, hacerlo lo normal, un hombre una mujer, 
es muy diferente. Fue con la primera mujer que he tenido relaciones y quizá con 
la última, porque no me apetece una mujer; ella fue tal vez una cuestión dife-
rente, estaba enamorada de ella porque pensaba que era hombre. ¿Quién sabe? 
¡[Quién sabe] por qué se dio! 

Ella, en un futuro, piensa continuar vistiéndose femeninamente y de-
dicarse a la costura, y aunque quiere seguir viendo a su hijo, desea que él 
a ella no la reconozca. Plantea desear tener una pareja hombre equitativo, 
que no sea mayate.

Una persona ideal para ti “así como soy una persona ideal para mí sería que me 
respetara, de no meterse con otra persona gay, a menos se lo pasara de que se 
metiera con una mujer, porque lo que le va a dar una mujer no le vamos a dar 
nosotras… pero que me respetara como su pareja de que no se metiera con otra 
persona gay… igual trabajáramos tanto él como yo, sería lo justo […]”.

Ella no plantea cómo serán los escenarios al ya tener a esa pareja res-
pecto a cada integrante de su familia, pues todas las estrategias las ha rea-
lizado a partir del momento en el que se le presentan las situaciones con-
cretas; no obstante, seguirá afianzándose a su identidad genérica femenina 
esperando esos nuevos escenarios y las respectivas adecuaciones genéri-
cas que el momento le demande, con lo que observamos la necesidad de 
revalorar el sentido de identidad genéricas de las personas trans.



Raúl Arriaga Ortiz 218
nú

m
er

o
 5

4,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
2

Bibliografía

Arriaga, Raúl
2006	 Las dimensiones vivenciales de un travesti con vih, tesis de licenciatura en 

Antropología Social, México, enah.
2008	 Vivir en riesgo: transgénero, prostitución y vih/sida en Tuxtla Gutiérrez, Chia-

pas, tesis de la maestría en Antropología Social, México, enah.
Butler, Judith
2001	 El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad, México, 

Paidós.
2006	 Deshacer el género, Barcelona, Paidós.
Figueroa, Guillermo
1995	 “Algunas reflexiones sobre la interpretación social de la participación mas-

culina en los procesos de salud reproductiva”, en Seminario México: In-
ternational Union for the Scientific Study of Population, Fertility and the 
Male Life Cycle in the Era of Fertility Decline. Memorias del Seminario México: 
Zacatecas, International Union for the Scientific Study of Population.

Fonseca, Carlos y María Quintero
2009	  La teoría Queer: la de-construcción de las sexualidades periféricas. Revis-

ta Sociológica, unam, año 24, núm. 69, enero-abril de 2009, pp. 43-60
Higgins, Michael y Tania Coen
2002	 “El retrato etnográfico de una familia de travestíes en el Oaxaca urbano”, 

en Desacatos, México.
Jeffreys, Sheila
1996	 La herejía lesbiana: una perspectiva femenina de la revolución sexual lesbiana, 

Madrid, Cátedra.
La real academia de la lengua frailescana
2007	 Programa tv La real academia de la lengua frailescana, transmitido en el ca-

nal local número 10 de Tuxtla Gutiérrez, Chiapas el día 26 de diciembre 
del 2007.

Núñez Noriega, Guillermo
2009	 Vidas vulnerables. Hombres indígenas, diversidad sexual y vih-Sida, México, 

ciad/Edamex.
Soley, Patricia
2005	 “In-Transit: La transexualidad como migración de género”, en Género y 

Migraciones, Asparkía. Investigació Feminista 15, (España), Publicacions de 
l’Universitat Jaume I, Castelló, pp. 207-232.

Zúñiga, Alejandro
2003	 Apoyo y atención para personas transgénericas en el grupo eon, tesis de licen-

ciatura en Psicología unam, México.


