Entre el orden y la transgresion:
el consumo ritual del peyote
entre los coras

Maria Benciolini
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, UNAM

RESUMEN: En este articulo presento una etnografia de dos rituales coras en los que se consuime
peyote. Propongo que, en los dos casos que tomo en consideracion, el cacto es utilizado para
subrayar momentos especiales en los que las autoridades tradicionales pierden, en parte, su control
sobre la comunidad. Tomaré en cuenta algunos aspectos relativos al estado y a las modalidades
de consumir el peyote, para relacionar estos datos con otros elementos del ritual. A partir de esto,
propondré una comparacion entre el simbolismo del peyote entre los coras y otros grupos del
occidente mexicano.

PALABRAS CLAVE: peyote, Cristo, ritualidad, transgresion

ABSTRACT: In this paper I show how the Cora people consume peyote in two different rituals.
As a hypothesis, I propose that in both cases this cactus is used to mark especially moments,
characterized by the lack of authority and control. For that, I'll consider some aspects about the
status and modalities of the peyote’s use and than I'll relate this data with others elements of the
ritual. Also compare peyote’s symbolism among the Cora and other ethnic groups of northwestern
Mexico.

Keyworos: peyote, Christ, rituality, transgression

INTRODUCCION

Los coras, o ndayeri, son un grupo indigena de habla yutonahua que vive en
la Sierra Madre Occidental, en el estado de Nayarit. Este pueblo se carac-
teriza por una intensa actividad ritual, que en algunas comunidades llega
a cubrir 200 dias al afio [Valdovinos, 2002]. Por razones practicas, su calen-
dario ritual ha sido dividido por los analistas en dos subciclos: el agricola

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

176 MaRriA BENCIOLINI

y el de las fiestas de matriz catdlica.! En el primero se llevan a cabo los ri-
tuales agricolas tipo mitote; en éstos, que son tanto comunitarios como de
grupos de parentesco, se celebra sobre todo el ciclo de vida del maiz y de
los humanos. El segundo ciclo ritual es dedicado a Cristo en sus diferentes
manifestaciones y a otros santitos® y virgenes del panteén catdlico.

Alo largo de los dos subciclos se consume peyote (Lophophora williamsii).
No obstante, en este trabajo enfocaré exclusivamente dos de los rituales rela-
cionados con Cristo: las Pachitas (carnaval) y la Semana Santa.’?

El consumo de peyote no es un acto particularmente evidente en el con-
texto de estos rituales; sin embargo, es revelador de algunos aspectos rela-
cionados con las deidades coras y con las maneras en que los humanos se
relacionan con ellas. Me enfocaré principalmente en el estudio de dos co-
munidades coras: Mesa del Nayar y Jestis Maria, ambas pertenecientes al
municipio de El Nayar.

Para comprender la utilizacién del peyote en los contextos antes men-
cionados, haré una breve descripcién de Cristo en cuanto deidad cora; pos-
teriormente, presentaré descripciones breves de los rituales y, por ultimo,
una reflexién en torno a ellos.

CRISTO EN LA COSMOGONIA CORA

En un trabajo anterior [Benciolini, 2009] he propuesto que en Mesa del Na-
yar, Cristo y el Rey Nayar* son, en realidad, manifestaciones de la misma

! Prefiero hablar de rituales de matriz catélica, en lugar de catélicos porque, si bien las

fechas, los nombres y los temas de estos rituales derivan en cierta medida de la evange-
lizacién, se trata de rituales propiamente indigenas en que los coras han agregado nue-
vos significados y précticas, a veces muy alejados de las ensefianzas de los misioneros,
creando algo que les es propio y muy diferente de la ritualidad del catolicismo romano.
Refiriéndose a los santos de la iglesia con el diminutivo, los coras subrayan la rela-
cién intima y personal que mantienen con estas deidades. Los fieles ndayeri tienen
relaciones muy estrechas con los santitos: piden por su salud y la de su descendencia.
Ademas de entregarles ofrendas de flores y algoddn, es necesario cuidar las imagenes
y sus pertenencias: al no cumplir con sus deberes hacia un santito, una persona o sus
hijos pueden enfermarse mucho, hasta morir.

Para algunas menciones sobre el consumo de peyote en rituales agricolas, véase Val-
dovinos [2008]. En este trabajo, la autora menciona que cada cinco afios, en el mo-
mento de la entrega de los cargos del mitote, las familias involucradas intercambian
algunas cabezas de peyote, y que algunas de éstas se muelen y se comen a lo largo
del ritual. También afirma que cuando el cantador come peyote considera que las
visiones y las alteraciones de conciencia que esto provoca son una manera de ver el
mundo tal como es visto por las deidades.
4 Segtin las fuentes coloniales [Arias y Saavedra (1673) 1990], los antiguos coras con-



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 177

deidad. Al estudiar el ciclo de los rituales celebrados en la iglesia de dicha
comunidad, mostré como a lo largo del afio los coras resaltan algunas pro-
piedades del Cristo-Rey Nayar a través de diferentes ceremonias. A partir
de enero, con el llamado “arrullo del Rey Nayar”, en el que se celebra su
nacimiento, empieza la narracién de las hazafias de esta deidad, para luego
pasar por las Pachitas, la Semana Santa y el dia de muertos. Aunque se le-
nombre de manera diferente (Rey Nayar en enero y noviembre, Nazareno
en carnaval y Semana Santa), la coherencia interna del ciclo ritual, y los
tratamientos que se reservan a las diferentes imagenes, me han llevado a
la conclusion de que se trata de una misma deidad. Lo que aqui importa es
mencionar de qué manera este pueblo ha logrado transformar y hacer pro-
pia una deidad traida por los evangelizadores (Cristo), hasta asociarla con
una figura que hace referencia a sus antiguos cultos religiosos, a su resis-
tencia y rebeldia contra las fuerzas espafolas. Ademds de la Semana Santa,
el ritual mds importante en que se celebra esta deidad es el dia de muertos,
Unica ocasién del afio en la que el crdneo del Rey Nayar es expuesto a los
fieles coras para recibir ofrendas.

Por otro lado, en la comunidad de Jestus Maria, Cristo es venerado, so-
bre todo, bajo la figura del Santo Entierro. Se trata de una imagen de Cristo
muerto de aproximadamente 80 centimetros que permanece resguardada
en una caja la mayor parte del afio. Su atatid se encuentra en una de las
capillas laterales de la iglesia de Jestis Maria, cubierto con una manta de
terciopelo negro y acompafnado con ofrendas de flores y algodén. Segin
varias versiones coras, el Santo Entierro es el mas poderoso de todos los
santos y lo llaman Tayau, Nuestro Padre. Esta deidad puede conceder lo
que se le pida, pero también es muy vengativa si no se cumple con las man-
das. Alrededor del Santo Entierro se organiza todo un sistema de cargos en
cuya cumbre estan dos centuriones: el blanco y el negro. Estos son también
los jefes de la Semana Santa, considerada como la fiesta patronal del santo.

La figura del Cristo cora se caracteriza por ser polifacética: si, por un lado,
puede ser un dios muy poderoso y vengativo, asociado con el Rey Nayar,

servaban en una cueva y veneraban a cuatro momias; la méas importante de ellas era
la del Rey Nayar, deidad solar y guerrera. A lo largo de los siglos, otras identidades
se han sobrepuesto a la de la momia, como la del tdltimo jefe que gui6 la resistencia
de los coras en Mesa del Nayar, antes de que éstos fueran definitivamente conquista-
dos, en 1722. Hoy en dia, en la iglesia de Mesa del Nayar se conserva un craneo hu-
mano al que le son otorgados cuidados muy especiales; segtin los coras este craneo
es el ultimo resto del Rey Nayar. Como lo menciona Meyer [1997], la momia, junto
con otros objetos rituales, fue llevada a México después de la conquista y quemada
en un auto de fe en 1723.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

178 MaRriA BENCIOLINI

quien se define como el antepasado por excelencia de los coras, cabe mencio-
nar que también se vincula con el sol. En su faceta de deidad solar, Cristo se
asocia con lo masculino, lo de arriba y la sabiduria [Valdovinos, 2002].

LAS PACHITAS: UNA TRANSGRESION LIBERATORIA

El ritual de las Pachitas empieza cinco semanas antes del miércoles de ce-
niza y termina el martes anterior. En las primeras semanas sélo aparecen
algunas de las personas que detentan un cargo y, a lo largo del dia, llevan
a cabo una serie de visitas a las casas de la comunidad. El grupo de los
pachiteros (asi se llama a los poseedores de algtin cargo que participan en
la fiesta) estd compuesto por: a) las malinches, que son una o dos nifias
(dependiendo de la comunidad) no mayores de 15 afos; b) las sefioras que
las acompafian y se hacen cargo de ellas, y ¢) un niimero variable de canta-
dores y de violinistas.

Las Pachitas en Mesa del Nayar

En esta comunidad las malinches son siempre dos: una perteneciente al
gobernador y otra al mayordomo primero.” Ambas llevan trajes color ber-
mell6n y sombreros de copas anchas de los que caen listones que les cu-
bren el rostro; portan unas banderas construidas con largas cafias de otate.
Las banderas son blancas y tienen diferentes dibujos hechos con listones
negros: uno de los dos dibujos representa un quincunce; el otro, una cruz
sobre un altar. A la bandera se le cosen también flores de papel de varios
colores. En la parte alta de la bandera cuelgan listones de colores y en la
punta del otate se atan plumas de urraca, flores y cuatro campanitas.

En el transcurso de las primeras semanas, los pachiteros visitan todas
las casas que tengan la puerta abierta: al llegar a ellas, las dos malinches
cruzan entre si las astas de las banderas dos veces, y los musicos y demas
asistentes se posicionan en medio circulo tras las malinches y empiezan
una serie de cantos propios de este ritual. En los refranes, las malinches
golpean ritmicamente el piso con la base de las astas de las banderas, de
manera que se produce un sonido sordo con el impacto de los otates contra
el suelo y uno mds agudo por las campanitas. Al terminar el ciclo de cantos,

5 El primero de estos cargos forma parte del sistema tradicional de las autoridades que

se renuevan ano con ano; el segundo forma parte del sistema de mayordomos que
cuidan a los santos de la iglesia y que también se renuevan afio con afio. Como en otras
celebraciones, ambos tipos de cargos siempre deben estar presentes. En las Pachitas,
s6lo al final de la festividad estos cargos aparecen con un papel importante.



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 179

los habitantes de las casas ofrecen comida y algtn regalo a las dos malin-
ches. Al llegar la noche, las malinches descansan en alguna Casa Fuerte,®
mientras que el gobernador se retine con otras autoridades y con los mdsi-
cos de las Pachitas para bailar la tarima.”

Los coras mesefios afirman que las dos malinches representan a la vir-
gen Maria, quien va de casa en casa buscando a su hijo el Nazareno, y que
estd enojada y triste porque no lo puede encontrar. Segtin un mito referido
por los mesefios, el Nazareno, una vez nacido, crecié prodigiosamente, y
cuando era un adolescente quiso engafiar a su mama. Al descubrirlo, ésta
se enojo mucho y empezé a buscarlo por todos lados. No pudo encontrarlo,
pero al final los judios si lo encuentran y lo crucifican como punicién por
su engano.

Ahora bien, segtin varias versiones, Cristo se esconde por todos lados y
es capaz de tomar diferentes apariencias para engafar a quien lo busca y no
ser reconocido. En la misma comunidad, otros informantes dicen también
que las malinches representan a Tefj, la diosa de la fertilidad, quien va en
busca de su hijo Hatzikan, el lucero de la mafiana. Otra versién recopilada
por Gutiérrez [2007] en Rosarito, reporta que el Nazareno se acuesta con su
mama mientras estd dormida, y que ella no lo reconoce, pero luego, al darse
cuenta, la virgen va y delata a su hijo con el gobierno. De alli empieza la
busqueda por parte de los “diablos” (los judios), que termina con la cruci-
fixién y muerte del Nazareno.

Hacia los ultimos dias, el ritual se vuelve mas animado e involucra la
participaciéon de muchas personas de la comunidad, quienes en la tarde
se retinen para bailar en sentido levégiro alrededor de las malinches y los
musicos.

El martes anterior al miércoles de ceniza se lleva a cabo un complejo
ritual donde se consume peyote.

Por la mafiana, los pachiteros cantan de casa en casa como lo han hecho
en las semanas anteriores. Al mediodia, después de un largo descanso, el
grupo se coloca en un espacio abierto situado atras de la casa del mayordo-
mo y se divide en dos bandos: de un lado se coloca la malinche del gober-

La Casa Fuerte es un edificio ceremonial que desempefia varias funciones: alli se guar-
dan muchos objetos ceremoniales, se llevan a cabo algunos rituales y se retinen las
autoridades para ayunar, discutir y tomar decisiones.

Elbaile de tarima se acompafia con la mtsica de los violines, y a veces de un tambor y un
tridngulo. El bailarin o los bailarines se suben descalzos a una tarima de madera y tienen
que mover sus pies al ritmo de la mdsica. La habilidad de los ellos consiste en su capaci-
dad de cambiar el ritmo de sus pasos conforme los mtisicos cambian también de ritmo

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

180 MARIA BENCIOLINI

nador, junto con los cargos de éste; del otro, la malinche del mayordomo
primero, también con sus cargos.

Los dos bandos escenifican una pelea. En un primer momento, se pro-
vocan desde lejos con movimientos de desafio y burla y se ensefian unos a
otros botellas de alcohol puro y de peyote molido. Antes, durante la noche,
las asistentes de las malinches molieron gajos secos de peyote, mezclados
con agua, para obtener una bebida espumosa. Dicha bebida es conservada
en botellas de refresco, en las que también se introducen pedazos de peyote
seco. Mas adelante se verd la importancia de esta accion.

Cuando los dos bandos terminan las provocaciones, entonan por turnos
las melodias del ritual en un ciclo de veinte cantos cada uno. Al terminar,
ambos grupos empiezan a acercarse uno al otro, caminando, entonando
por turnos los cantos de las Pachitas. Al final se encuentran en el centro del
patio, justo atrds de la Casa Fuerte, donde estd un circulo de piedras ador-
nado con flores. Algunos mayordomos y autoridades se quedan sentados
atrds de la Casa Fuerte, y enfrente tienen una pequefia jicara. Al estar cerca
el uno del otro, los dos grupos escenifican una pelea en la que terminan
intercambiando sus lugares; luego, entonan conjuntamente cantos y giran
en sentido levégiro mirando hacia los diferentes rumbos cardinales, empe-
zando por el este. Repiten dos veces la serie de cantos y terminan dando
una vuelta sobre su propio eje.

Terminado esto, dos personas, una del grupo del mayordomo y otra del
grupo del gobernador, se dirigen saltando y cruzandose entre ellos en zig-
zag hacia una cruz ubicada en el poniente; a sus pies, dejan un paquete en-
vuelto en papel blanco con dibujos, en cuyo interior se encuentran peyotes
frescos, plumas y flores beténicas (téuri), disecadas y hechas polvo. Al regre-
sar a su lugar, otras dos personas salen y repiten lo mismo, pero, en lugar de
dejar el paquete, lo recogen y se lo llevan al gobernador y al mayordomo,
que estén sentados atras de la casa. FEstos sacan el contenido del paquete y
juegan con el papel, lanzan al aire las plumas y el polvo de las flores y se
dirigen cojeando hacia las malinches. Al llegar frente a las dos muchachas,
se quedan un tiempo haciéndoles bromas sexuales que todos celebran. Las
malinches bromean también con los dos ancianos y la malinche del gober-
nador le ofrece al mayordomo —es decir, a su antagonista— la botella llena
de peyote molido y la de alcohol, que anteriormente usaron los dos bandos
para amenazarse y “luchar”. El mayordomo toma rapidamente el contenido
de ambos envases; luego, la malinche del mayordomo hace lo mismo con
el gobernador. Posteriormente, las malinches consumen un poco de las dos
bebidas. Después de esto, otro cargo pone en las manos de las malinches los
peyotes frescos de los paquetes y cigarros, luego se los quita para darselos al



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 181

mayordomo y al gobernador, éstos se alejan cojeando, los peyotes son corta-
dos en gajos y repartidos entre los presentes, quienes los comen.

Después, los pachiteros se quedan cantando por un tiempo, antes de des-
cansar. En la tarde y en la noche se reparte comida y hay baile de tarima,
luego los participantes del ritual bailan por tdltima vez en sentido dextrogiro
alrededor de las malinches y, finalmente, guardan las banderas y descansan.

Las Pachitas en Jesiis Maria

En la misma celebracion, pero en Jests Maria, s6lo hay una malinche vesti-
da de blanco. El nticleo del ritual es esencialmente el mismo que en Mesa:
los pachiteros llevan a cabo una serie de visitas a las casas de la comunidad,
pero hay algunas diferencias en el desarrollo del ritual asi como en su exé-
gesis. Los maritecos consideran que la joven malinche no es la virgen, sino
que ella y el Nazareno, quien hace su aparicién en la Semana Santa, “son lo
mismo”. Segtin Valdovinos [2002], esta encarnacion femenina del Nazare-
no representa el lado oscuro y transgresor de esa deidad. En lo que respecta
al consumo de peyote, tiene lugar en un dmbito mas discreto.

En las primeras semanas, las visitas de los pachiteros a las casas se efec-
tdan en el transcurso del dia, mas o menos a partir de las ocho de la mana-
na, y en la noche hasta las 11 o 12, luego alcanzan la casa designada para
el descanso de la malinche. La noche entre el jueves y el viernes anteriores
al miércoles de ceniza los pachiteros tienen que estar cantando y bailando
todo el tiempo y no descansan hasta el mediodia. Al oscurecer, cada vez
mas personas se retinen para bailar con los pachiteros: es un momento de
gran alegria para todo el pueblo, y gente de todas las edades se une al
baile; muchos cargan en sus morrales grandes botellas de coca cola, para
aguantar el suefio. Durante toda la noche el grupo visita las casas de la co-
munidad, donde, en ocasiones, se les ofrecen a la malinche y a los miisicos
grandes cantidades de comida: una parte es distribuida entre los asistentes
y otra es guardada para la malinche, los musicos y sus familias.

Ala medianoche, los pachiteros hacen un largo descanso; empieza a ha-
cer frio y entre los asistentes circulan grandes ollas de atole y de chocolate
tibio. En cierto momento también circula una botella llena hasta la mitad
de peyote molido, pero sélo los misicos y los cargos que acompafan a la
malinche toman de ella.

Independientemente de las diferencias en la celebracién del ritual y en
su exégesis entre La Mesa y Jestis Maria, algunos aspectos de ambas Pa-
chitas son recurrentes: se trata de un periodo de festejo y desahogo antes
del inicio de la cuaresma, momento en el que los coras se preparan para

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

182 MARIA BENCIOLINI

la Semana Santa, cuando en la celebracion de la muerte y resurreccién del
Nazareno, la solemnidad y la transgresiéon alcanzan su 4pice.

También se trata de un ritual de claro trasfondo sexual. Como ya men-
cioné, varios mitos coras recopilados en épocas diferentes [Preuss, 1912;
Gutiérrez, 2007] mencionan que el Nazareno engafi6 a la virgen y por esta
razon ella estd enojada y lo va buscando casa por casa. El engafio tiene una
connotacién abiertamente sexual, pues remite a un incesto. El baile alrede-
dor de la malinche es una ocasion para los jovenes de juntarse y buscar pa-
reja. Un informante comenté que, después de las Pachitas, “los muchachos
se llevan las muchachas a la costa y ya se hacen pareja”. Sin embargo, la
sexualidad que se expresa en las Pachitas no es sélo transgresora; también
es el punto de inicio de un proceso de creacion.

Los coras consideran que bailar en las Pachitas es bueno para toda la
comunidad, pues ayuda a curar y a prevenir las enfermedades para todos.
Por otro lado, Jauregui [2003] menciona que el movimiento que hace la ma-
linche con la bandera, arriba y abajo, hace referencia a un coito que tendria
como fin fecundar a la tierra. En este sentido, la bandera es la parte falica y
ella misma seria el receptaculo del movimiento. Una informante menciono,
al respecto, que la malinche “estd sembrando” con su otate, y lo hace para
que la milpa dé una cosecha abundante. Asi, en Mesa del Nayar los dos
aspectos del Nazareno (transgresor y dios solar) se observan en dos malin-
ches, mientras que en Jestis Maria queda acotada a una sola, que, segtn los
informantes, es al mismo tiempo el Nazareno y la virgen.

Ahora bien, quiero proponer, a manera de hipétesis, que el peyote entre
los coras es un elemento que posibilita la asociacién con lo que es trans-
gresor y lo que viene de fuera. En esta celebracién es cuando se empieza
a observar esto, pero, para comprobarlo con mayor certeza, es necesario
recurrir a una comparacioén con la celebracién de la Semana Santa, donde
las fuerzas transgresoras alcanzardn el méximo de su fuerza al matar al
Nazareno, quien se convierte en el poderoso Santo Entierro y luego vence a
las fuerzas negativas mediante su resurreccion.

LA SEMANA SANTA: CULMINACION Y MUERTE DE LOS TRANSGRESORES

De todos los rituales celebrados por los coras, el de la Semana Santa es qui-
zas el mas llamativo, a tal punto que las autoridades del estado de Nayarit
estdn tratando de hacer de esta temporada un atractivo turistico.

En los dias previos al inicio del ritual, y a lo largo de toda la celebra-
cién del mismo, los miembros de las comunidades viven un sentimiento de
gran emocion y espera. Esta celebracién conjunta muchos aspectos de su



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 183

realidad: no s6lo escenifica la muerte y la resurreccion de Cristo de manera
Unica, lo que contribuye grandemente a la formacién de la identidad cora,
sino que también es un contexto donde se observan los valores y preocupa-
ciones religiosas de este pueblo.

La mayoria de los etnélogos que se han interesado en este tema [Preuss,
1912; Jauregui, 2004a; Valdovinos, 2002; Bonfiglioli et al., 2004] han inter-
pretado este ritual como una representacion de la lucha césmica entre el
Cristo-sol y los judios-estrellas.

Los preparativos para la Semana Santa empiezan varias semanas antes:
no s6lo es necesario juntar y alistar todos los materiales y las parafernalias
que seran utilizados a lo largo de los dias santos; también los ancianos y
las autoridades de la comunidad deben prepararse emocional y espiritual-
mente, ayunando y velando por varios dias.

El domingo de ramos se considera la apertura de la Semana Santa. Lue-
go, a partir del siguiente lunes, los judios y sus autoridades son quienes de-
tentardn el poder hasta el sdbado de gloria. El elemento central es la puesta
en escena de la persecucién y muerte del Nazareno por los judios; todo el
pueblo es el escenario donde se lleva a cabo el ritual. Los judios constituyen
un grupo ritual que comprende a la mayoria de los jovenes de la comuni-
dad, organizados en una jerarquia de tipo militar. Cuando un nifio o un
adolescente decide participar en las filas de los judios, tendra que hacerlo
por cinco afios consecutivos y, durante este periodo, podré ascender en la
jerarquia. Para los jovenes de las comunidades coras, la Judea representa
un verdadero rito de paso, pues actuar como judio requiere de un gran es-
fuerzo fisico: los jovenes tienen que correr por la comunidad varias horas,
bajo el sol y sin comer ni tomar agua, y no deben dormir con sus familias.
La gente del pueblo afirma que los que participan de la Judea “se borran”;
esto hace referencia tanto a la manera en que los jévenes pintan su cuerpo
para transformar su apariencia, como a la renuncia momentanea a su na-
turaleza humana, para transformarse en seres nocturnos y transgresores.

En la comunidad de Jests Marfia, el lunes, martes y miércoles santos,
los judios desfilan en la noche por todo el pueblo, para mostrar su toma
de poder y su paulatina transformacién: el primer dia desfilan con la ropa
que usan a diario y sables de madera; el segundo, llevan atado a la cintura
un caparazon de tortuga relleno de piedritas, y el miércoles salen vestidos
de manta blanca. El miércoles por la noche y hasta la madrugada del jue-
ves, los judios se exhiben en la llamada “danza de la tortuga”: en el patio
de la casa de los centuriones, desde los mas altos en la jerarquia hasta los
novicios, todos tienen que exhibirse en un baile en el que, con grandes mo-
vimientos de la cadera y usando sus sables como una prolongacién de su

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

184 MariA BENCIOLINI

pene, imitan un coito con la tierra. La madrugada del jueves, al terminar
la danza, los judios se retinen en una playa sobre el rio de la comunidad
para pintar sus cuerpos y sus sables: en este momento nacen del rio como
seres acuaticos y el pueblo queda en sus manos. A partir de entonces queda
prohibido bafiarse y tomar agua frente a ellos, las tiendas tienen que estar
cerradas y no se puede cocinar: la “caza” del Nazareno ha empezado.

Mientras se llevan a cabo otras acciones (misas, procesiones, comidas),
los judios corren por todo el pueblo buscando al Nazareno; el viernes sigue
la bisqueda por todas las Casas Fuertes del pueblo, hasta que el nifio que
representa al Nazareno® finalmente es atrapado por las autoridades de la
Judea y, con sus manos atadas a una cuerda de crin de caballo, es obligado
a correr por el pueblo y luego “crucificado” simbolicamente, en las cruces
de madera que han sido plantadas en el pueblo. El viernes por la noche, el
Nazareno esta muerto y los judios alcanzan su momento de maximo poder;
hay centenares de ellos dispersos por la plaza y las calles principales del
pueblo: bailan, festejan, juegan, corretean a las muchachas, hostigan a los
antropodlogos y fotégrafos.

A partir del jueves por la noche y por casi todo el dia viernes, mientras
los judios persiguen al Nazareno y —como dicen los maritecos—, hacen
sus “vagancias”, dentro de la iglesia, se vela al Santo Entierro. La Semana
Santa es una de las escasisimas ocasiones, a lo largo del afo, en que este
santo es sacado de su caja. Los fieles se le acercan para entregarle ofrendas
de velas hechas de cera de Campeche, flores, algodén, dinero, entre otras
cosas, y también mucha gente, junto a las autoridades tradicionales, se que-
da en vela toda la noche.

Después de que el nifio que tiene el cargo de Nazareno ha sido crucifi-
cado simboélicamente, el viernes al mediodia el centurién negro, la maxima
autoridad de la Semana Santa, se encarga de matar a otra representacion de
Cristo: entra a la iglesia y con gran solemnidad, pica con su lanza el costado
de un crucifijo que ha sido colgado en el altar.

El sdbado por la mafana, la fiesta de los judios sigue hasta cuando, al
oir un cohete, éstos se retinen en el patio de la iglesia. Entonces, un sacer-
dote les arroja agua bendita y los judios se tiran al piso revolcindose en
la tierra. Para los coras, en este momento el Santo Entierro resucita y los
judios van desapareciendo derrotados.

8 Cabe mencionar que en Semana Santa en todas las comunidades coras intervienen

varias representaciones de Cristo: ademas del nifio, siempre presente, también se utili-
zan crucifijos e imagenes de esta deidad, que son amortajadas en varias ocasiones a lo
largo del ritual.



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 185

Ahora bien, en esta celebracién existen tres grupos que consumen el
peyote: a) los que se encuentran dentro de la iglesia, quienes, en un am-
biente ltigubre, de muerte y oscuridad, velan durante la noche entre jue-
ves y viernes al Santo Entierro y consumen vasos de peyote molido; b) los
judios, quienes lo comeran seco y sin moler. A diferencia de los primeros,
consumen el cacto, —dicen—, “para aguantar el cansancio y la fiesta”. Esto
es particularmente cierto, pues las altas temperaturas y las extremas acti-
vidades que realizan, implican la necesidad de una energia que seguro el
peyote les ofrece; c) en la Casa Fuerte del Santo Entierro se lleva a cabo una
gran cantidad de actividades en las que los centuriones consumen peyote
fresco molido. Recordemos que éstos son la maxima autoridad de la Judea;
se consideran seres muy poderosos y peligrosos, su seriedad y solemnidad
contrastan con las burlas y la irreverencia de los judios a los que intentan
dirigir. Esto se debe a que, ademas de ser los jefes de la Judea, los centurio-
nes también tienen que cuidar del Santo Entierro por todo el afio, y cada
jueves tienen que ir a visitarlo y llevarle ofrendas de flores y algodén. El
viernes santo al mediodia, se retinen con sus sucesores bajo una ramada
para comer juntos; los centuriones salientes les entregan a sus sucesores
grandes cantidades de comida, asi como las pertenencias del Santo Entierro
y algunas cabezas de peyote.

En la comunidad de Mesa del Nayar, el ritual de la Semana Santa se
desarrolla de manera mds discreta y menos espectacular; sin embargo, aqui
el peyote es consumido en las mismas modalidades que en Jestis Maria:
los judios comen pedazos de peyote seco para aguantar el esfuerzo fisico
y el ayuno, mientras que las autoridades civico-religiosas que se quedan
resguardando al santo amortajado en la iglesia, toman, en sus velas, peyote
seco molido.

EL PEYOTE: UN AGENTE DE TRANSGRESION

He mostrado hasta aqui que los rituales de las Pachitas y Semana Santa
constituyen dos momentos de una misma narracién. Vale la pena recor-
dar que este analisis estd basado exclusivamente en una interpretaciéon
del uso del peyote en las fiestas catélicas que, sin duda, aunado al de las
fiestas de corte agricola, se enriqueceria. No obstante, por el momento
no es posible llevar a cabo dicha empresa. Ahora bien, en su conjunto el
ciclo ritual de matriz catdlica constituye, con algunos matices en las di-
ferentes comunidades, la narracién de la vida, muerte y resurreccién del
Nazareno tal como es concebida por los ndayeri. Este conjunto de rituales
integra ideas y creencias que se fundan en las ensefianzas de los primeros

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

186 MariA BENCIOLINI

evangelizadores, pero que han sido profundamente transformadas por la
sensibilidad y la manera de concebir el mundo de este pueblo.

Como se vio, los coras recurren al consumo del peyote en algunos mo-
mentos especificos que provisionalmente llamaremos “momentos de rup-
tura ritual”, en los cuales pareceria que las fuerzas de la transgresion toma-
ran el poder en detrimento del orden establecido.

En Mesa del Nayar el peyote es consumido en el cierre de las Pachitas,
después de una “batalla” entre las autoridades civiles y las religiosas. ;A
qué remite esta lucha? Sin duda, es un preludio de lo que pasaré en la Se-
mana Santa: ninguno de los dos bandos gana, pero logran superar la dife-
rencia que los separa, de ser autoridades distintas, para unirse y robustecer
su presencia en los dias santos, en que seran eclipsados por los judios. Se
constituye una alianza para el sdbado de gloria vencer la presencia de los
judios, quienes, en los dias santos toman el poder en la comunidad.

Esta alianza se verifica con el hecho de que en la “batalla” entre auto-
ridades, las dos malinches, quienes son la personificacién de la transgre-
sién, le dan de beber peyote seco molido a la maxima autoridad del bando
opuesto; luego el cacto es distribuido entre los asistentes es distribuido en-
tre los asistentes. En el transcurso de la Semana Santa, los dos bandos, el del
gobernador y el del mayordomo, se juntan y colaboran para hacer frente a
los judios: tendran que cuidar del Nazareno y tratar de defenderlo de las
armadas de la Judea. En Jests Maria, durante las Pachitas, el peyote se con-
sume la noche entre el jueves y el viernes anteriores al miércoles de ceniza,
y cabe mencionar que el jueves es el dia del Santo Entierro. A lo largo del
afo, los centuriones y los mayordomos de este santo, tienen que ir a la igle-
sia y dejarle ofrendas todos los jueves. También hay que relacionar el con-
sumo de peyote con la noche de baile, en la que, mas que en otras ocasiones
del ritual, se desatan el desenfreno y cierto desorden. En este tiltimo jueves,
el alcohol pasa de mano en mano y de cierta manera se relajan las reglas
e inhibiciones que regulan las relaciones entre los dos sexos. Al amanecer,
los pocos participantes que quedan estdn borrachos. A partir de esta noche,
el ritual sera més concurrido e intenso, pero también mas descontrolado.

Durante la Semana Santa la ingesta de peyote tiene lugar de forma mas
discreta; sin embargo, quienes lo consumen en su aspecto sélido (pedazos de
peyote seco) son los judios: los seres mas transgresores de todos, los respon-
sables de la muerte del Nazareno y quienes mandan en el pueblo, en el breve
lapso de caos de la Semana Santa. Por otro lado, en el interior de la Casa
Fuerte del Santo Entierro, el peyote es consumido bajo la forma de espuma.

Para comprender mejor la articulacién general de estos rituales, hay
que mencionar una serie de cuatro ceremonias anuales dedicadas al Santo



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 187

Entierro que se llevan a cabo en la comunidad de Jests Maria. Estos ritua-
les estan estrechamente ligados a los ayunos estacionales que efecttian las
autoridades de la comunidad. Segtin Valdovinos [2002], son rituales que
permiten una relacién abierta entre las autoridades de la Gobernacién y
las de la Casa Fuerte del Santo Entierro, donde las primeras representan el
aspecto diurno del sol, mientras que las segundas, su faceta nocturna. Para
estas ocasiones se llevan a cabo ayunos muy estrictos y se preparan ofren-
das para el Santo Entierro, que el dltimo dia del ayuno es sacado de su caja
para limpiarlo. El tipo de ofrendas que se entregan en los cuatros rituales
anuales también se entregan en la Semana Santa, y Valdovinos [2002] in-
terpreta el conjunto de estos cuatros rituales como la representacién de los
rumbos cardinales, mientras que las Pachitas y la Semana Santa representa-
rian, respectivamente, el polo inferior y superior del axis mundi.

En la comunidad cora de Santa Teresa, algunos judios pintan plantas de
peyote en sus cuerpos, y la cruz que es llevada en procesion en estos dias,
lleva también dibujos de peyotes. Ahora bien, las pinturas corporales de
los judios no funcionan solamente como maéscaras, sino que remiten a una
transformacion mas profunda en seres nocturnos.

Por otro lado, en Mesa del Nayar, el peyote en la Semana Santa es con-
sumido por los mayordomos en las veladas que se hacen entre el jueves y
el viernes santos para honrar a las diferentes manifestaciones del Nazareno
muerto, mientras que los judios comen gajos de peyote seco “para aguan-
tar”.

Tras los datos expuestos, propongo que el peyote representa el poder
del Santo Entierro. Pero ;por qué consumirlo liquido? y, sobre todo ;por
qué si estd relacionado con el poder del Santo Entierro, los judios lo con-
sumen también? La primera respuesta debe buscarse en una afirmacién de
Adriana Guzman [1997:23] que indica que para los coras el lugar De Wi-
rikuta (desierto de Real de Catorce, San Luis Potosi), donde crece el peyote,
es el lugar del esperma solar. Es decir, el peyote se relaciona con un poder
germinador de lo solar, una de las aristas semanticas del Santo Entierro.
Recordemos que en Jestis Maria se dice que la malinche estd sembrando,
pero también que es Cristo; es decir, una parte de este personaje esta invo-
cando la fecundidad. Por otro lado, el mito remite a una relacién entre la
virgen, que es la tierra, y Cristo. Los coras de Jestis Maria dicen que Cristo
con engafos, orind (liquido) la jicara (matriz) de la virgen. Esta propuesta
quedara fortalecida mas adelante.

Los judios también consumen el peyote, pero no lo consumen liquido
sino s6lido, seco (estéril). Esta diferencia entre categorias sensibles (liquido-
solido) remite, sin duda, a una cuestion: los judios se hacen del poder del

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



Olicuilco numero 53, enero-abril, 2012

188 MARIA BENCIOLINI

Santo Entierro. De ahi que los judios pinten sus cuerpos con el peyote y
que, cuando el Santo Entierro resucita, se despinten.

Se puede afirmar que, por lo menos en los rituales de matriz catdlica, el
peyote es utilizado por los coras en momentos de profundo desequilibrio
y falta de orden: se alude a él cuando las autoridades, o hasta las deidades,
estan ausentes o muertas, y cuando quienes reinan son seres transgresores,
que llevan consigo una especie de mundo al revés.

Este aspecto del peyote transgresor se da en momentos en que el Cristo
es asociado con un pecado carnal y concebido, por tanto, como un ser de
abajo. Cabe mencionar aqui una diferencia de modalidades entre el consumo
de peyote en la comunidad de Mesa del Nayar y en la de Jestis Maria. En la
primera, el peyote es consumido seco o molido; en este caso, el peyote seco
es molido y mezclado con agua para obtener una bebida espumosa, mientras
que en la segunda, se muele en un metate peyote fresco para obtener asi
una pasta que, mezclada con agua, origina una espuma muy firme.” Segin
Valdovinos [2002], el aspecto del peyote molido, asi como el contexto en el
que se consume, hace referencia a las nubes y a la lluvia, hecho que remite
nuevamente al liquido germinador, a las lluvias de Wirikuta que representan
al esperma solar que fecundara la tierra.

Este hecho llama la atencién si pensamos que entre los huicholes el pe-
yote tiene una carga semantica simétricamente distinta, pues nunca hacen
una asociacion de este cacto con lo de abajo sino que, en formas distintas,
siempre es solar. Ahora bien, su uso entre este tltimo pueblo, como ya dije,
fortalecera mi hipétesis de que el peyote funge como liquido germinador del
Santo Entierro.

En la siguiente tabla presento, resumidas, las condiciones en las que
es consumido el peyote en los dos rituales de las Pachitas y Semana Santa.

Tabla 1.
Condiciones de consumacién del peyote

Mayordomo mayor, gober-
nador, malinches (pachitas | Centuriones y demaés cargos
de Mesa del Nayar). del Santo Entierro (pachitas de
Judios Jestis Maria, Semana Santa de
Mayordomos y cargos civiles | Jestis Maria, entrega de cargos
(veladas de Semana Santa de | de los centuriones).

Mesa del Nayar).

°  Agradezco a uno de los dictaminadores de este articulo el haber precisado estos datos.



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 189

La version liquida del peyote huichol

Segun ha descubierto Gutiérrez [2010], el peyote guarda en este pueblo
una asociacién directa con los poderes solares. No obstante, desde que
los peregrinos huicholes van en su buisqueda, hasta la celebracién de
un ritual de lluvia practicado entre mayo y junio, el peyote sufre en su
estado fisico ciertas transformaciones. Los jicareros van en busca del
cacto al considerar que ahi estd también el poder solar, que es la lluvia
que deben llevar a las comunidades para fertilizar la tierra. Asi, este
autor nos dice:

Para el solsticio de verano, en el ritual de Hikuri Neixa, el Sol vierte su precia-
do liquido, manifestado a través de la transformacién del peyote de un estado
s6lido a uno acuoso. Este paso es sumamente representativo, pues el peyote es
molido en un metate por una xaki o madre de la fertilidad, quien produce una
espumosa bebida, despojando de esta manera al peyote de su solidez. Ahora
bien, una vez bebido el liquido, los participantes adquieren una identidad nue-
va: se transforman en los takuamama, una serpiente emplumada que representa,
puede decirse, si se aplica una metéfora pueblo, al jefe de la lluvia [Gutiérrez,
2010:21].

Igual que los coras, los huicholes utilizan un metate para transformar el
estado del peyote, considerando asi que el peyote es la lluvia que fertiliza
la tierra, es decir, una especie de esperma solar que daré vida a una nueva
generacién de plantas, animales y renovara el universo. Es éste el aspecto
que los coras mas valoran del peyote: su relacion directa con los poderes
fertilizantes del Santo Entierro, que también es sin duda un sol, pero en una
fase transgresora, que entre los huicholes existe, pero expresado de manera
diferente.

Jestis Jauregui [2004b] ha propuesto una “macrodivision del trabajo ri-
tual” entre coras y huicholes, al observar que en su distribucién territorial
los primeros se ubican hacia el occidente, y los segundos hacia el oriente
de la sierra. Para ambos grupos, el oriente es el lugar de las potestades so-
lares, de lo masculino, de la cultura, mientras que el occidente es el lugar
de las lluvias, de lo femenino, del origen de la vida. Esta divisién es visible
también en la vida ritual: mientras los huicholes se dedican al culto solar y
mantienen una intima relacién con este astro, los coras toman a su cargo la
celebracién de aspectos mas terrestres y pluviales.

Como he mencionado, el peyote entre los huicholes cumple un papel
de fundamental importancia dentro del sistema cultural y religioso de los
wixaritari o huicholes. Su asociacion es basicamente solar.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

190 MARIA BENCIOLINI

Las curaciones con peyote entre los tarahumaras

Ahora bien, para complementar el andlisis de las transformaciones simb6-
licas del peyote entre los coras, vale la pena contrastarlo también con otro
grupo que consume este cacto, los tarahumaras. Esto nos permitira consi-
derar el uso del peyote en una perspectiva regional y ver coémo, en grupos
distintos, el peyote cumple funciones diferentes y complementarias. Con
los tarahumaras o rardmuris el caso es distinto al de los huicholes. Para
ellos, Onoriiame, su dios creador, es identificado con el sol y es quien marcé
las normas éticas que deben respetar los hombres en sus relaciones entre si
y con el entorno en que viven [Martinez, 2008].

Los tarahumaras conciben el peyote como una fuerza muy ambigua,
que puede ayudar a los hombres otorgandoles dones importantes pero que
es también muy temible al no recibir las atenciones necesarias o, por ejem-
plo, si se pisa, aunque sea inadvertidamente.

El peyote, segiin estos indigenas, ha sido enviado a la tierra por el sol
como un gran remedio para las enfermedades y en este sentido es utiliza-
do durante los rituales de curacién llamados raspas. Gracias a la mediacién
del chaman (sipaame), es posible controlar las virtudes positivas del peyote,
para curar enfermedades o con finalidad preventiva. Las raspas se celebran
cuando alguien quiere curarse y establecer una alianza con el peyote. Las
causas de las enfermedades son diferentes: puede ser que una de las almas
del paciente (tres para el caso de los hombres y cuatro para las mujeres)
haya salido del cuerpo, pero en ocasiones, el mismo peyote puede raptar las
almas de los humanos y llevérselas a su morada en el oriente. También una
falta ética cometida voluntaria o involuntariamente por el paciente o un an-
tepasado, puede ser causa del malestar. Después del diagnéstico, el chaman
invita el paciente a participar en una serie de rituales cuyo ntiimero varia,
segln el género del paciente. La estructura de estos rituales es la siguiente:

1) Entrada de los participantes en el espacio ceremonial; 2) sermén inicial del
sipadme; 3) ingesta colectiva del jikuri (peyote), 4) varias sesiones de raspas, can-
tos chamanicos y danzas de los participantes; 5) curacién de estos dltimos por
parte del sipadme y de sus ayudantes; 6) despedida del jikuri; 7) purificacion
final de los participantes y del espacio ritual; 8) salida de éstos del espacio cere-
monial [Bonfiglioli, 2006:258].

En las curaciones rardmuri el peyote actia como agente de transforma-
cién que permite al enfermo transitar de un estado de malestar causado por
una falta ética y asociado con la noche, a la salud, que llega con el surgi-
miento del sol. El peyote es una entidad nocturna, pero capaz de combatir



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 191

contra los seres que provocan la enfermedad y de conducir a los pacientes
a la salud.

La relacién de los tarahumaras con el peyote es mas ambigua que entre
los huicholes. Los primeros consumen pequefas cantidades del cacto du-
rante rituales de curacion relativamente intimos, mientras que los segun-
dos consumen grandes cantidades del cacto en fiestas ptiblicas en las que
participan todos los miembros de la comunidad [Bonfiglioli, 2006; Bonfi-
glioli y Gutiérrez, 2003 [en prensal].

CONCLUSIONES: EL SISTEMA DE TRANSFORMACIONES

El consumo de peyote sigue siendo un aspecto poco conocido de la vida ri-
tual de los coras. Sin embargo, se trata de un tema que sera importante in-
vestigar, ya que nuevos estudios en torno a la presencia del cacto en rituales
curativos, agricolas o catdlicos podran arrojar luz sobre nuevos significados y
propiedades de dicha planta. Este trabajo quiere ser una contribucién en este
sentido, al mostrar, por un lado, que el peyote es un elemento importante
para vincular ciertos elementos del ritual, y, en el andlisis, entender con ma-
yor profundidad cuales son los valores y las relaciones que el ritual despliega.

Por otro lado, a partir de una perspectiva regional, es posible entender
el uso del peyote entre los coras como una de las posibilidades existentes
dentro de un sistema de transformaciones que abarca pueblos indigenas
diferentes.

Los datos mencionados hasta aqui se resumen en la siguiente tabla, en
la que presento las asociaciones del peyote con diferentes elementos y cate-
gorias de la cosmovisién de los tres grupos mencionados.

La tabla muestra cémo, en los dos polos opuestos del sistema de trans-
formaciones se encuentran los huicholes y los coras: para los primeros, el
peyote es un elemento solar, asociado a las curaciones, a los sabios peregri-
nos y a los rituales neixa, mientras que para los coras el peyote esta relacio-
nado con lo acuatico, y con la faceta oscura y transgresora de Cristo.

Tabla 2.

Sistema de transformaciones

Solar + + -
Nocturno - +

Curaciones + +

Judios -

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

192 MARIA BENCIOLINI

Algunos coras van hasta Real de Catorce para recolectar el peyote que
sera utilizado en los rituales, pero lo hacen sin la organizacion ritual de
los huicholes, y la mayoria de las veces prefieren comprarle las cabezas de
peyote a los primeros.

Como mediadores del sistema se encuentran los tarahumaras, quienes
le atribuyen al peyote propiedades ambiguas: aunque es un don de Onoriia-
me, el peyote no necesariamente les hace bien a los humanos, ya que puede
ser muy vengativo. Ademads, no es consumido en los grandes rituales de los
huicholes, sino solamente en los ritos de curacion.

Agradecimientos. Este articulo ha sido elaborado con el apoyo del Programa
de Apoyo a Proyectos de Investigacién e Innovacién Tecnolégica de la Uni-
versidad Nacional Auténoma de México (papiit), proyecto IN402310.

BIBLIOGRAFIA

Arias y Saavedra O. FE. M., Antonio

1990 [1673] “Informacién rendida en el siglo xvi1 por el P. Antonio Arias y Saavedra
acerca del estado de la sierra de Nayarit y sobre culto idolatrico, gobierno
y costumbres primitivas de los coras”, en Thomas Calvo, Los Albores de
un nuevo mundo, siglos xvi y xvi, Coleccién de documentos para la historia
de Nayarit, México, Universidad de Guadalajara, Centre d’Etudes
Mexicaines et Centroaméricaines.

Benciolini, Maria

2009 Gran Nayar (Messico) Aspetti storici e culturali-rituali contemporanei, Italia,
Universidad de Bologna. Tesis de Maestria en Antropologia Cultural y
Etnologia.

Bonfiglioli, Carlo

2006 “El peyote y sus metaforas curativas: los casos tarahumara, navajo y otras

variantes”, en Bonfiglioli, Gutiérrez y Olavarria, Las vias del noroeste I,
México, IIA-UNAM.

Bonfiglioli, Carlo y Arturo Gutiérrez

2003 “Enfermedad y regeneracion de la vida: el peyote en los rituales curativos
de los huicholes y de los tarahumaras”, en Isabel Lagarriga (coord.)
Chamanismo y neochamanismo enciclopedia iberoamericana de las religiones,
Espana, Trotta [en prensa].

Bonfiglioli, Carlo, Arturo Gutiérrez y Maria Eugenia Olavarria

2004 “De la violencia mitica al ‘mundo flor’ transformaciones de la Semana
Santa en el norte de México”, en Journal de la Societé des Américanistes, 90-1,
Paris, pp. 57-91.

Gutiérrez, Arturo

2007 “Cosmovisiéon y mitologia en el Gran Nayar”, en Castellén Huerta y Blas
Roman, Relatos ocultos en la niebla y el tiempo, México, INAH, Conaculta.
2010 “La fragilidad amorosa de la serpiente emplumada: sacrificio y



ENTRE EL ORDEN Y LA TRANSGRESION: EL CONSUMO RITUAL DEL PEYOTE ENTRE LOS CORAS 193

sexualidad en el Noroeste de México y Suroeste de Estados Unidos”, en
Maria Eugenia Olavarria, Sadl Millan y Carlo Bonfiglioli (coords.), Lévi
Strauss: un siglo de reflexion, México, uaMm, Juan Pablos.

Jauregui, Jests

2003 “El cha’naka de los coras, el tsikuri de los huicholes y el tamonachan de
los mexicas”, en Jesus Jauregui y Johannes Neurath (coords.), Flechadores
de estrellas, México, INAH, Conaculta.

2004a Coras, México, cp1, PNUD. Coleccién pueblos indigenas del México con-
temporéaneo.

2004b  “Los guerreros coras y los peregrinos huicholes. La tradicién nativa de
la pintura corporal y facial”, en Arqueologia Mexicana, vol. XI nim. 65,
México.

Martinez, Isabel

2008 Los caminos Rardmuri. Persona y cosmos en el noroeste de México, México, T1A-
UNAM. Tesis de maestria en Antropologia,

Meyer, Jean

1997 Breve Historia de Nayarit, México, El Colegio de México, Fondo de Cultura
Econdmica-Fidecomiso Historia de las Américas.

Preuss, Konrad Theodor

1912 Die Nayarit-Expedition. Textaufnahmen und Beobachtungen unter mexikanis-
chen Indianern 1. Die Religion der Cora-Indianer in Texten nebst Worterbuch
Cora Deutch, Liepzing, Teubner.

Valdovinos, Margarita

2002 Los cargos del pueblo de Jesiis Maria (Chuisete’e): una réplica de la cosmovision
cora, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Tesis de
licenciatura en Antropologia.

2008 Les chants de mitote ndyeri. Une pratique discursive au sein de I'action rituelle,
Francia, Universidad de Paris X. Tesis de doctorado en Etnologia.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012





