El uso ritual de la “santa Rosa” entre
los otomies orientales de Hidalgo:
el caso de Santa Ana Hueytlalpan

Lourdes Baez Cubero
Subdireccion de Etnografia
Museo Nacional de Antropologia, INAH

ReSUMEN: En el oriente de Hidalgo, desde el Altiplano hasta la region serrana, el uso ritual
de la llamada “santa Rosa”, nombre que designa tanto a la Cannabis indica como a la Datura
stramonium, forma parte de la praxis que realizan los bidi, término que en otomi significa, “el
que sabe”. A los estados transitorios de la conciencia a los que se llega a través de la ingesta
de la santa Rosa o “medicinita”, como dicen los otomies de Santa Ana Hueytlalpan, le llaman
“cantar”, zitheni en otomi, que indica que una entidad, a través de su fuerza, nzahki, se aloja en el
cuerpo del chamdn y “cantando” se comunica con el emisor. Esta experiencia confirma al cuerpo
como el punto focal de la praxis chamdnica al ser el receptor del poder que confiere la divinidad,
cuando ésta se introduce en el cuerpo del bidi. A través de la santa Rosa el chamdin puede “ver”
mds alld del mundo fenoménico y viajar por los distintos planos del universo para establecer
comunicacion con todas las entidades del mundo “otro”. En este contexto, la nocion de “ver”
refiere a las capacidades cognitivas propias del bidi.

PALABRAS CLAVE: santa Rosa, planta sagrada, chamanismo, trance, otomies

ABSTRACT: In the East of Hidalgo, from the Highlands to the mountainous region, the ritual use
of the so-called “Santa Rosa”, adjective that refers both to the Cannabis indica and the Datura
stramonium, is part of praxis that perform the bidi, otomi term meaning “who knows”. Transient
states of consciousness that is reached through the intake of the “Santa Rosa” or “medicinita” as
is say by the otomi of Santa Ana Hueytlalpan, call it “sing”, zitheni in otomi, which indicates
that an entity by means of its power, nzahki, locates itself in the shaman’s body and communicates
through “singing” with the emitter. This experience confirms the body as the focal point of the
shamanic practice to be recipient of the power conferred upon the divine when it is inserted into
the body of the bidi. Through the “Santa Rosa” the shaman can “see” beyond the phenomenal
world and travel through the several levels of the universe to establish communication with
all entities of the world “other”. In this context, the notion of “seeing” refers to the cognitive
capabilities of the bidi.

Keyworps: Santa Rosa, sacred plant, shamanism, trance, otomi

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

156 Lourpes BAez Cusero

INTRODUCCION

La utilizacién de las llamadas plantas sagradas para fines rituales entre
grupos indigenas de México fue documentada por los cronistas que llega-
ron a la Nueva Espafa. Las detalladas descripciones que dejaron de lo que
observaron, sin tomar en cuenta sus prejuicios personales, son un invalua-
ble testimonio para comparar y corroborar que lo recogido por los primeros
frailes que pisaron tierras americanas no resulta ajeno a lo observado en la
actualidad entre algunos grupos indigenas.

Precisamente, en el oriente de Hidalgo, desde las tierras aridas del Al-
tiplano en Tulancingo, puerta de entrada al mundo indigena otomi, has-
ta la exuberante region serrana otomi-tepehua, el uso ritual de la llamada
“santa Rosa”, nombre que designa tanto a la Cannabis indica como a la Da-
tura stramonium,' forma parte de la praxis que realizan los bidi, término
otomi que significa “el que sabe” —y que son también designados adivi-
nos— porque a través de la ingesta de alguna de las plantas psicotrépicas
alcanzan un estado transitorio de la conciencia® que les permite acceder a
los espacios del mundo “otro”,® donde tienen encuentros con las distintas
divinidades y junto con ellas develan el origen de los desequilibrios que
afectan a los hombres, ademas de sugerir la terapia indicada para remediar
sus males, descubrir el futuro o pasar revista al pasado.

Seguramente la utilizacion de estas plantas entre los otomies de la re-
gion oriental hidalguense se remonta a varios siglos atras. Los testimonios
de fray Esteban Garcia [apud Guerrero, s/f] asilo sugieren. El cura agustino
escribe en su obra Crénica de la provincia agustiniana del Santisimo Nombre de
Jestis de México, a prop6sito de los rituales que se realizaban en esta region
en forma quincenal:

Para tales dias aderezaban las chozas con juncia, ramos verdes, flores y rami-

lletes y esteras pintadas; en medio ponian una mesilla que cubrian con pafios
de algodén, un brasero [...] dos vasos en que ponian su bebida,* incienso y el papel

La Datura stramonium sélo es utilizada en Santa Ana Hueytlalpan, donde la denomi-
nan “santa Rosa”, al igual que a la Cannabis indica.

Retomamos el término “estado transitorio de la conciencia” utilizado por Rouget
[1990] para referirse a los efectos que conducen al estado de trance.
Se hace la referencia al mundo “otro”, considerando lo sefalado por Michel Perrin
[1995] en el sentido de que utilizar este término evita referirse al de “mas alla” u “otro
mundo”, que evocan tinicamente el mundo de la muerte y el mundo sobrenatural, ya
que se supone que el mundo “otro” rige, entre otros, “los fendmenos que calificamos
de ‘naturales’, ya sean césmicos, climdticos, geolégicos, bioldgicos, etcétera”.
Las cursivas son nuestras.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 157

hecho tiras y cortadas a nivel, que decfan que era el vestuario de su dios; junto
a la mesa ponian un banquillo cubierto con los panos, diciendo ser aquel el
asiento donde se habia de bajar su dios a recibir el sacrificio.

Esta referencia permite inferir que se trataba de practicas muy simila-
res a las que hoy observamos entre los otomies y que, ademas del uso de
plantas psicoactivas —como parece ser cuando refiere a “dos vasos en que
ponian su bebida”—, ya recortaban en papel a sus divinidades,” que para
los otomies orientales y otros grupos de la Huasteca sur® es parte sustan-
cial de su praxis, pues es la forma en que materializan los cuerpos de todas
las entidades con las que interactian para su trabajo. Lo que es sugerente
es el término dado a estas plantas sagradas: “santa Rosa”,” como se conoce
en una amplia regién que abarca parte de los estados de Hidalgo, Puebla
y Veracruz, entre grupos otomies y tepehuas.® Esta informacién no es de
facil acceso, debido a la reserva de los especialistas hacia el uso de este
tipo de plantas, pero en la fiesta patronal de la cabecera municipal de San
Bartolo Tutotepec, en honor a San Bartolomé Apéstol, que sucede durante
la semana del 24 de agosto, se dedica la noche del 29 al 30 (mismo mes) a
celebrar a la santa Rosa, en la intimidad de los oratorios chaménicos. No
es una celebracién de caracter publico, sino de un circulo muy cerrado,

En el diccionario trilingiie (espafiol-nahuatl-otomi) de fray Alonso Urbano [ca. 1605],
el autor utiliza varias entradas para la palabra adivino, como lo sefiala Guerrero (s/f):
“pone formas descriptivas como no ga niimahé ‘el que nos ve’; no ga béni no tiyu ‘el que
imagina los suefios’; pero el término que aparece en distintas entradas es el de no gi
hiéti, ‘el que recorta’, término que aparece como traduccién de adivino “por suertes y
aglieros”, adivino “en el agua” o “hechizero que mira en agua” (subrayado nuestro).
El recortado de figuras de papel es parte de la praxis de los chamanes de la region
Huasteca Sur.

Como nahuas, tepehuas y totonacas.

En Tenango de Doria, municipio de Hidalgo y muy cercano a Santa Ana Hueytlalpan,
llaman “santa Rosa” o “medicinita”, a una infusién de plantas con refino que los cha-
manes utilizan para sobar a sus pacientes. Esta botella se viste con ropas femeninas y
permanece en el altar del chaman, nombrado localmente como biidi.

En datos de campo recogidos entre nahuas de la sierra de Puebla, cercanos a los oto-
mies que refiero, tengo relatos del uso de la Cannabis indica y de dos tipos de hongos
que producen visiones. Sin embargo, nunca atestigiié directamente su utilizacién.
En cambio, entre los huehuetlakame (adivinos nahuas) de Ixcacuatitla, municipio de
Chicontepec, Veracruz, el ololiuhque (Turbina corymbosa), nombrada localmente como
tlatlapocaxochitl, “flor que se truena” o “se rompe”, es la planta sagrada que estos cha-
manes dan a sus pacientes. El huehuetlakatl es quien guia al enfermo en su “viaje” para
conocer el tipo de mal que lo aqueja y la mejor solucién para combatirlo. Se aprovecha,
ademas, el contacto que el paciente tiene con las divinidades para solucionar otros
pendientes anteriores [Arturo Gémez, comunicacion personal].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

158 Lourpes BAez Cusero

no sale a la luz con facilidad ya que es una préctica restringida porque es
sancionada por ciertos sectores de la sociedad que no la miran bien. Algu-
nos de los trabajos que se refieren a esta planta sagrada, coinciden en su
mayoria en que se trata de la Cannabis indica, aunque Galinier [1990] ya ha
sefialado este sistema doble que sigue vigente en Santa Ana Hueytlalpan.
Los datos que he recogido en campo con especialistas rituales y personas
que no lo son refieren a ambas. Sin embargo, lo que he observado en to-
dos los costumbres es la utilizaciéon de la Cannabis indica, no la otra, porque
los bidi entrevistados han comentado que la Datura stramonium “pega mas
duro”, asi que prefieren utilizar la primera por tener efectos menos agre-
sivos en el organismo.

Los autores’ que han realizado investigaciones en la regién y hablan
de la santa Rosa, coinciden en que se trata de una planta sagrada, esencia de
las mismas deidades. James Dow [1986:51] la define como la planta que los
otomies vislumbran como hombre y mujer a la vez, y ademas sefala que
gracias a su portentoso poder hace “ver” visiones a los hombres y a los cha-
manes, les ensefia la “verdad”. Sin embargo, no cualquiera encuentra esta
“verdad” al consumirla. Lazcarro [2008:13] indica, a propédsito de los oto-
mies de la Huasteca veracruzana, que su consumo demanda cierta prepa-
racién; no a todos los que la consumen “les habla”, o mejor dicho, no todos
la “escuchan”.

Tornéz Reyes [2010:371] proporciona algunos testimonios muy signifi-
cativos sobre el uso ritual de esta planta entre los otomies de Pantepec, en
la sierra norte de Puebla:

[...]1los Antiguos, las Antiguas dioses, en los viejos tiempos, cuando anduvieron
en este mundo, dejaron la semilla y la flor en representacién de su poder y su
fuerza. Nadie sabe con exactitud quién la trajo, ni quién la dejo, pero los hom-
bres la sembraron y la cultivaron. Esta planta sagrada, cuando la come el brujo

% En los trabajos de Williams Garcia sobre los tepehuas [2004 (1963); 2007 (1997)], se
hace una minuciosa descripcién de rituales, llamados “costumbres”, donde los adivi-
nos utilizan la santa Rosa (Cannabis indica) para diversos propoésitos. Jacques Galinier
[1990] también tiene un apartado al uso que los otomies hacen de la Cannabis indica y
la Datura stramonium en el contexto de las sesiones chamanicas en toda la regién otomi
(Hidalgo, Puebla y Veracruz). Asimismo James Dow [1986] dedica un apartado a ex-
poner lo que él llama “visiones chamanicas”, donde estos estados son posibles gracias
a la ingesta de la santa Rosa. Estanislao Barrera, quien hizo investigaciones entre los
otomies de Zapote de Bravo, Ixhuatlan de Madero, Veracruz, dedica un trabajo al culto
de la santa Rosa. Una tesis de licenciatura de la ENaH (2008) de Tornéz Reyes se ocu-
pa de la descripcién y anélisis del rito que los otomies de Pantepec, Puebla, dedican a
la “santa Rosa”.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 159

es capaz de poder hablar y decir lo que esta pasando en la tierra, en el agua, en
los cielos, en el mundo, con las personas [...] nada maés pide que se acuerden de
ella, que la respeten, que le dejen su ofrenda y que le hagan su costumbre. Es un
dios, la Virgen de Santa Rosa en la Tierra.

Estas reflexiones coinciden con la concepcién que los otomies de la re-
gién mantienen en torno a la planta sagrada y que en Santa Ana llaman
también “medicinita”. De ambas especies utilizadas en este pueblo se sabe
que la Datura stramonium es originaria de Mesoamérica, a diferencia de
la Cannabis indica de origen europeo e introducida en territorio mexicano
durante la colonia. La Datura stramonium se contempla en el grupo de los
delirégenos, cuyos efectos son potentes porque “nublan y disminuyen la
conciencia” [Diaz, 2003:25]. Por su parte, la Cannabis indica es considerada
dentro del grupo de los cognodislépticos, que estimulan la imaginaciéon y
alteran los mecanismos de la memoria, por lo cual es dificil recuperar la
informacién reciente [Diaz, 2003:24]; estos efectos coinciden con lo mani-
festado por algunos chamanes de Santa Ana Hueytlalpan, quienes senalan,
precisamente: “cuando nos pega, entran a nuestro sentido”. Es decir, la in-
terpretacion ofrecida por ellos es que la divinidad es quien los golpea para
jalarlos y sacar el nzahki'® de su cuerpo y, posteriormente, posesionarse de
éste, mientras ellos salen al mundo “otro”, donde aprenderan cosas nue-
vas de su profesion. Asi que después de ingerirla, el cuerpo del chamén
alberga una entidad muy potente, que no es siempre uno de los dioses de
su panteon, sino que podria ser un difunto que ha enfermado a uno de sus
familiares, o el mismo Zithu, el Diablo.

Algunas reflexiones iniciales

Se ha caracterizado a la practica chamanica como el procedimiento que los
ritualistas emplean para establecer comunicaciéon con el mundo “otro” y
con las entidades que ahi residen. En su praxis disponen de diversos me-
dios para desplazarse en el espacio-tiempo caracteristico de ese mundo. El
método al que recurren de modo mas reiterado es el suefio, segtin lo apun-

i

19 El concepto de nzahki es sefialado por los otomies como “fuerza”, “espiritu”. La fuerza,
nzahki, se entiende como un motor que mueve todo lo existente en el universo. Esta pre-
sente en la totalidad del cosmos y es lo que permite que los entes posean agentividad.

Prevalece la idea de la fuerza, como elemento en permanente devenir que
constituye a la totalidad de los seres existentes en el universo o Simhoi. Fste contiene
su propio nzahki, que es a la vez, sustancialmente, el mismo que comparten las diferen-
tes entidades que en él habitan.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

160 Lourpes BAez Cusero

tan muchas etnografias, y el menos frecuente, el del trance." En ambos,
el desplazamiento del chaman se realiza a través de uno de sus vectores,
aquella parte inmaterial de su cuerpo que puede desprenderse y “viajar”:
como el espiritu, el alma o la fuerza, para ir al encuentro del ente demanda-
do, ya sea para negociar la devolucién de un espiritu del paciente enfermo,
conseguir algin favor o arreglar cualquier situacién que necesite la inter-
vencién de una entidad del mundo “otro”.

Ambos dispositivos, trance y suefio, son fundamentales en la praxis que
los especialistas realizan como vehiculos privilegiados de comunicacién
con las entidades del mundo “otro”. Sin embargo, aqui s6lo voy a referirme
al trance, que en el contexto mesoamericano ha sido escasamente abordado.

El interés por los llamados “estados transitorios de la conciencia” sur-
gi6 a partir de mis observaciones en Santa Ana Hueytlalpan,? donde el
trance mantiene un estatuto de primer orden en las practicas chaménicas.
Este signo de vitalidad me llevé a hacer un primer rastreo muy general de
su préctica en el resto de los pueblos otomies," sobre todo si considera-
mos la trascendencia de la santa Rosa en la regién serrana, como se men-
ciono en las primeras lineas. Cabe aclarar que la ausencia del trance en las
etnografias de la region otomi no implica necesariamente que no sea un
medio para establecer comunicacién con las entidades del mundo “otro”,
como lo documentan varios trabajos' que describen rituales en los que
se utiliza la santa Rosa o la Datura stramonium. Incluso hay coincidencias
en algunos aspectos en cuanto al contenido de los costumbres observadas
en Santa Ana Hueytlalpan con lo registrado por Galinier [1990a] y Dow

A excepcién de los trabajos de Williams [2004 (1963)] realizados entre los tepehuas
de la Huasteca; el de James Dow [1986], quien trabajé con los otomies de Tenango de
Doria; Jacques Galinier [1990], quien recorrié toda la Huasteca sur para estudiar los
rituales entre los otomies de toda la regién. Més recientemente, la tesis de licenciatura
de Roberto Tornéz Reyes [2008] aborda de lleno el rito a la santa Rosa entre los otomies
de Pantepec, Puebla. Una publicacién muy relevante sobre el tema del chamanismo y
el trance, coordinada por Antonella Fagetti [2010], proporciona diversas contribucio-
nes que abordan el chamanismo, el trance y el suefio en el contexto mexicano y otra
publicacién, coordinada por Laura Romero [2011], ofrece nuevas perspectivas en el es-
tudio del chamanismo en México, donde algunos articulos tratan el tema del trance.

12 Como parte del proyecto Etnografia de las Regiones Indigenas en el Nuevo Milenio, el
tema de trabajo fue el de chamanismo y nagualismo.

13 En este trabajo voy a hablar basicamente de los otomies de Santa Ana Hueytlalpan;
sin embargo, voy a referirme en algunas partes, para fines comparativos, a los otomies
que viven en Tenango de Doria, San Bartolo Tutotepec y Huehuetla, donde un equipo
de investigacién y yo hemos trabajado estos temas desde hace seis afios.

14V, Galinier [1990], Dow [1974 y 1986] y Williams [1963 y 1997].



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 161

[1986] varias décadas atras, y con miembros del equipo de investigacién
que yo coordino en Hidalgo y que realizan estudios en Tenango de Doria,
San Bartolo Tutotepec y Huehuetla® en la actualidad. Es decir, el patrén
registrado en la préctica ritual es el tradicional en toda el 4rea, con sus va-
riantes locales, por supuesto; sin embargo, no en toda la regién el trance
es un medio necesario para los fines que se persiguen. Lo que indica, en
principio, que el caso de Santa Ana Hueytlalpan es tinico y significativo.

Al confrontar la informacién obtenida en toda la regién oriental hidal-
guense, el objetivo era determinar si lo registrado en Santa Ana Hueytlal-
pan era un modelo que tuviera cierta recurrencia en toda el area, o si se
trataba de un evento atipico frente al resto de las comunidades.

Finalmente, los datos obtenidos corroboraron que la experiencia del
trance en Santa Ana Hueytlalpan marca una primera diferencia con res-
pecto al resto de las comunidades de la region serrana, donde el trance es
prescindible. Sucede que Santa Ana es el vehiculo utilizado en todo tipo
de précticas chamanicas, desde rituales terapéuticos, de peticién de lluvia
y fertilidad agraria, hasta los que celebran a los “antiguas”, tres ocasiones
al afio,'® y el otro ciclo ritual, los costumbres, dedicados a los difuntos y que
también tienen lugar tres veces al afio."”

Aproximacion al trance

Algunos de los medios empleados por los otomies para inducir el trance
es la ingesta de la santa Rosa, que conciben como la deidad transfigurada
en planta;’® ella se introduce en el cuerpo de los chamanes para ensenarles
la “verdad” a través de las visiones que les provoca ingerirla [Dow, 1986:
51]. Es ella quien les muestra el camino al conocimiento. Esta planta, como
dispositivo ritual, moviliza los simbolos, las creencias y todo lo que invo-
lucre la experiencia que conlleva su uso [Bonhomme, 2001:177]. Durante
la praxis se advierte su doble valor, como vehiculo de transmisién de men-
sajes y como parte de la divinidad misma. A propésito de esto, Galinier

15 En Tenango de Doria y San Bartolo Tutotepec trabaja David Pérez, y en Huehuetla,
Gabriela Garrett. A ellos, investigadores del proyecto que coordino, agradezco el que
me proporcionaran sus datos de campo para la realizacién de este articulo.

16 Los costumbres en honor a los “antiguas” se llevan a cabo el 24 de junio, el 16 de sep-
tiembre y del 31 de diciembre al 1° de enero de cada afio.

17 Este otro conjunto de costumbres se realiza 15 dfas antes del carnaval, durante el mes de
mayo y el 18 y 19 de octubre de cada afio.

8o que emplean de la Cannabis indica y de la Datura stramonium, mezcladas con liquido,
son las hojas.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

162 Lourpes BAez Cusero

[1990a:309] atribuye a la ingesta de estas plantas, por parte del chaman,
la posibilidad de transformarse en un “doble” de los dioses. Sin embargo,
esta acciéon no tiene lugar de manera automatica después de su consumo,
sino que “aparece durante el discurso chaménico y no por modificaciones
kinestésicas” [Galinier, 1990a:309]. Por otro lado, el estado al que se accede
subraya el tipo de relaciéon alcanzado por el chamén y la entidad, y que
gracias al contacto del primero con la “medicinita” es como la entidad
convocada se acerca y establece relacion con el resto de las personas que
participan del ritual, como ocurre cuando el difunto es el agente que se
posesiona del cuerpo del chaman, permitiendo que sus parientes entablen
un didlogo con él. Severi [2002:25] ve en estas interacciones generadas du-
rante la praxis ritual, una manera de construir una identidad particular
entre todos los participantes, incluidas las entidades a las que se dirige
la accién. Es asi como se despliega la praxis chaménica otomi. Durante
todas las secuencias del ritual se instaura y delimita un modo particular
de relacién entre las clases de entidades y las dimensiones de la realidad
[Bonhomme, 2001:181].

Otro de los aspectos a los que prestamos atencién es el cuerpo del cha-
man, referente clave de la praxis chaménica. Gracias a su cuerpo, el chaman
puede convertirse en doble de la divinidad [Galinier, 1990a:309]. Por ello
es fundamental que el bidi tenga una predisposiciéon animica singular para
asumir una profesion llena de riesgos. Su cuerpo reviste un lugar central: en
principio, es su instrumento bésico, es el elemento clave de su praxis, es su
epicentro y el lugar donde se operan transformaciones. Es el receptor de las
agresiones de fuerzas no humanas a las que se encuentra expuesto perma-
nentemente; pero, sobre todo, el bidi tiene la capacidad, mediante el manejo
de su propio cuerpo, de activar los poderes de otros cuerpos (tomando en
préstamo esta expresion de Viveiros de Castro [1998]), como cuando recibe
a la divinidad o al difunto en su cuerpo, o cuando recorta cientos de ellos
en papel otorgandoles la fuerza, (nzahki), para que actten. Es por ello que
este personaje debe cumplir dos condiciones para asumir el “don”: en pri-
mer término, es fundamental la aceptacion y, en segundo lugar, poseer una
fortaleza fisica y espiritual significativa por los embates a los que estard ex-
puesto, pues haré frente a todo tipo de fuerzas, en su mayor parte superio-
res a él, como las de la santa Rosa, divinidad muy potente que actta a través
del cuerpo del bidi. Tiene razén Bonhomme [2010:172] cuando apunta que
el tipo de experiencia de estos especialistas rituales concierne a la de un
“hombre total”, en el sentido formulado por Mauss, totalidad concreta que
involucra al cuerpo, la psique y la cultura, pues la experiencia es al mismo
tiempo corporal, psicoldgica (individual) y social (colectiva).



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 163

En los casos observados en el oriente de Hidalgo, el cuerpo durante
el trance opera de dos modos: en Santa Ana Hueytlalpan y Tenango de
Doria se vacia de su contenido inmaterial, quedando sélo la envoltura
corporal. Sale una de las partes vitales de la persona, aquélla que contie-
ne la fuerza animica, llamada por los otomies nzahki; este cuerpo vacio
recibe a la fuerza invocada, que puede ser un ancestro, un difunto, una
divinidad como el “antigua”, un “santito” o zithamu, y hasta el mismo
Zithu, el Diablo, a diferencia de lo que ocurre durante el tiempo del suetio,
cuando una parte del cuerpo se vacia y la otra parte, la material, se que-
da reposando. A veces, cuando el nzahki enfrenta algtn peligro durante
el viaje nocturno, resulta frecuente —por el tipo de trabajo que realiza el
chaman— que las huellas del enfrentamiento se graben sobre la piel, la
parte fisica del cuerpo, su envoltura. Asi lo manifestaba un chamén de
Santa Ana Hueytlalpan, a propésito de su experiencia nocturna durante
sus suefos, cuando tuvo un afrontamiento cuerpo a cuerpo con Zithu, el
Diablo, a quien le solicité que le devolviera el nzahki de un paciente en-
fermo, que no dejaba salir de sus dominios. Al momento de despertar por
la mafana, noté que su cuerpo estaba adolorido y lleno de moretones. Es
decir, el cuerpo es el destinatario de la violencia ejercida por fuerzas que
son superiores al chamén durante el estado de trance, como en el suefio,
y que se advierten como altamente peligrosos y riesgosos. Lo que sufre
el chaman en su cuerpo expresa el dolor que una persona siente cuando
estd enferma. Se trata de una exacerbacién visual y kinestésica de lo que
sucede en una limpia “clasica”."

Las evidencias, en efecto, dejan ver que durante el curso de los mo-
mentos de transicion el cuerpo del chamdn se convierte, particularmente
durante el trance, en el receptaculo privilegiado de las fuerzas extrahuma-
nas [Galinier, 1990a:189] que lo dotan de una agentividad extraordinaria
e intencionalidad definida. Pero también confirman que el cuerpo no sélo
es un contenedor de fuerza, el nzahki, es ademas el lugar donde se operan
transformaciones, su epicentro; esto reitera que el cuerpo es una entidad
territorializada, conformada por varias provincias, pero no todas sus partes
son gobernadas por el individuo, el chaman, sino que estan tuteladas por
el verdadero duefo del mundo, Zithu, el Diablo, que lo posee a voluntad,
especialmente durante estos momentos cruciales, cuando se opera un es-
tado transitorio de la conciencia que, ademas, no siempre tiene lugar por
voluntad expresa del chaméan.

19 Jacques Galinier, comunicacién personal [2009].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

164 Lourpes BAez Cusero

Dos testimonios® sumamente interesantes permiten entender esto: el
primero es de un chaman y lo que le ocurrié antes de aceptar el don. Cuan-
do él decidi6 irse a Estados Unidos* a trabajar ya le habian diagnosticado
una enfermedad debida al “don”; es decir, sélo tendria cura si aceptaba
dedicarse a la profesion de bidi. Sin embargo, “no creia en esas cosas”, no
hizo caso y se fue. Permaneci6 alla unos diez afios y en principio su enfer-
medad no se manifestd, incluso olvidé lo que habia pasado y esto reforzé
suincredulidad. Estando alld, después de varios afios, el zithamu? se le apa-
recia por todos lados para persuadirlo de que aceptara, pero el chamén no
hacia caso; tomaba al “santito” y lo guardaba en su casa, pero éste escapaba
y lo perseguia haciéndose visible en los lugares mas insospechados; hasta
que una vez “se le montd” en el cuerpo, se posesioné de éste y comenzé a
“cantar”, aun no siendo todavia chaman y sin haber ingerido ninguna “me-
dicinita”. Se sinti6 tan mal, que a partir de ese incidente decidi6 regresar
a México, aceptar el don y ser iniciado. Después regresé a Estados Unidos
donde alterné con sus dos trabajos: chofer de un trdiler y chamén. Hoy es
uno de los més prestigiosos bidi de Santa Ana.

Del otro testimonio fui testigo. En el tltimo costumbre observado ocurrié
un hecho singular a un nifio de unos ocho afios, cuando el “santito se le mon-
t6” y empez6 a “cantar” sin haber comido aquél la “medicinita”. Se trat6 del
nieto del chaman que acababa de terminar de ingerir la santa Rosa y empe-
zaba a moverse a ambos lados, indicando que el trance se iniciaba. El nifio
habia regresado apenas de jugar con otros nifios y se sentd junto a su madre,
también chaman, pero, observando a su abuelo pronto comenz6 a “cantar”,
moviendo su cuerpo suavemente de un lado al otro, con los ojos cerrados. Al
darse cuenta la madre, pidi¢ inmediatamente unas ramas de “majaque”,” las

20 En otro trabajo, “El don de ‘ver’. Iniciacién, saberes y praxis ritual entre los otomies
orientales” (en prensa), abordo la cuestién del “don” como la capacidad cognitiva con-
ferida a quienes la divinidad ha elegido para dedicarse a la profesién de bidi.

! Santa Ana Hueytlalpan es una comunidad donde la mayor parte de la poblacién ha
migrado a Estados Unidos desde hace varias décadas. Una parte de los migrantes, los
jovenes, retornan cada afio para celebrar el carnaval.

2 Los zithamu, “antiguas” o “santitos”, son piedras que se identifican como los ancestros
primordiales y en ocasiones se aparecen a los elegidos por “don”, para avisarles que
deberan aceptar ser iniciados como chamanes. Estos “santitos” permaneceran siempre
junto a los chamanes y durante el resto de sus vidas serdn sus guias. Son los que se
introducen en sus cuerpos y a los que encuentran en suefios para ensefarles coémo tra-
bajar. Estos, después de que se aparecen, deberén ser vestidos con su ropa tradicional,
de acuerdo con el género, y permanecer en los oratorios de los chamanes, en el altar.

23 Son unas hojas brillantes, redondeadas, que se utilizan como follaje de los adornos florales
y que los otomies utilizan para eliminar el mal aire.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 165

tomo y las pas6 apresuradamente por todo el cuerpo de su hijo para sacar
al “santito” de éste. Stibitamente el nifio desperto sin darse cuenta de lo que
acababa de ocurrir. Los que estdbamos ahi testificamos entonces que aun sin
ingerirla, la santa Rosa se apodera del cuerpo de aquellos que ha elegido
para seguir su camino, otorgandoles el “don”. Su madre me conté que tuvo
de nifia la misma experiencia, que se ratificé cuando lleg6 a la edad adulta y
“el santito se le mont6 en su cuerpo”.

El trance en el contexto chamdnico otomi

El trance refiere, como lo consigna Rouget [1990:46], a un cambio de estado
de la conciencia de otro orden; es transitar por diversos mundos, es morir de
forma temporal. Los signos evidentes con los que aparece frecuentemente
son: agitacion en el cuerpo, sudoraciones, y, en ocasiones, convulsiones, tem-
blor y pérdida del conocimiento, un estado singular de la conciencia porque
la actividad sensorial con respecto al mundo exterior, dice Fagetti [2010:16],
“esta parcialmente anulada; todos sintomas que advierten la presencia de
un agente externo en el cuerpo del sujeto en trance”. Un reconocido chaman
describi¢ lo que sucede después de tomar la “medicinita”, a la que nombran
en otomi patsi fiete —hierba bruja, en su traduccion literal—: “[...] entonces
cuando nos pega [la medicinita], entran a nuestro sentido ellos [zithamu], o
nos dan ‘toque’, entonces nosotros perdemos el sentido, asi quedamos no-
sotros. Entonces nuestro espiritu lo llevan a donde ellos hacen su reunién.”

Es decir, minutos después de ingerir la santa Rosa, mezclada con algin
liquido —generalmente refresco—, pierden el conocimiento porque sus
“antiguas” les dan un golpe y se los llevan a otro lugar. Su cuerpo se queda
vacio y es ocupado por estas entidades.

Fagetti [2010:16], a proposito de estas experiencias generadas durante
el trance, plantea: “Conllevan una transformacién especifica de la concien-
cia acompafiada de cambios perceptivos en todas las zonas sensoriales, con
emociones intensas, a menudo insdlitas, y con profundas alteraciones de
los procesos de pensamiento.”

Mientras este proceso tiene lugar, el chaman, fuera del cuerpo, también
percibe sensaciones singulares pues su fuerza, nzahki, trasciende las fron-
teras de la corporeidad y, fuera de la envoltura corporal, puede “observar”
los acontecimientos que tienen lugar en el mundo “otro”, como lo han rela-
tado varios chamanes de Santa Ana Hueytlapan.

De acuerdo con lo observado en varios costumbres, con distintos cha-
manes, no existe un modelo tnico de trance; si bien los sintomas son mas

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

166 Lourpes BAez CuserO

o menos similares en todas partes,* la diferencia radica en la manera de
conducirse los sujetos, pues el comportamiento observado se encuentra su-
peditado al contexto cultural predominante. En efecto, éste se presenta con
codigos facilmente interpretables de manera local.

El trance no siempre se manifiesta igual: es variable, ya que deriva de la
diversidad de formas que asumen las practicas chaménicas en cada contex-
to en particular. Aun en la region oriental, el trance no mantiene el mismo
ritmo.”

En esta region, las entidades del panteén local mantienen un predo-
minio importante conformando, junto con las figuras catélicas, un sistema
doble que se advierte sobre todo en los oratorios y en las practicas rituales.
Galinier [1990a] ya ha sefialado que este sistema doble que sigue vigente en
Santa Ana Hueytlalpan. Hay varios tipos de oratorios: los comunitarios, que
son sélo cuatro, dedicados a una figura del catolicismo y, por tanto, pertene-
cen al mundo de arriba, de Dios, del Sol. Son los chamanes los encargados
de cuidarlos y conservarlos en buen estado. Como son comunitarios, toda la
poblacién tiene acceso en el momento que lo desee. Existen oratorios de los
chamanes dedicados a los “antiguas” o “santitos”; ellos dicen que son orato-
rios de los “incrédulos”, pues hay gente que no cree en las entidades; éstos,
bajo la tutela de Zithu, son parte del cerro Napateco, pertenecen al mundo de
abajo. Hay también otro tipo de oratorios donde se mantiene a la deidad
del Fuego y son utilizados en algunas ocasiones, siendo esta figura la cen-
tral. Ademas, muchas familias tienen sus oratorios familiares dedicados a
sus santos catélicos. Evidentemente, santa Rosa es una entidad del panteén
local;* en el caso de Santa Ana Hueytlalpan, se la identifica con una planta
sagrada representada bajo una figura de la hagiografia cat6lica.”

Entre las entidades, los ancestros mantienen una preponderancia de
primer orden y son, en efecto, los que dirigen el destino de los otomies,

* Rubia [2009:165-167] afirma que las técnicas empleadas para acceder a otras “reali-
dades”, como el trance, son similares en todo el mundo; las diferencias en la experien-
cia del trance son dadas por la cultura donde éstas tienen lugar.

 Se menciond en paginas anteriores que mientras en Santa Ana Hueytlalpan el trance es
una préctica recurrente y parte esencial de los costumbres celebrados en la intimidad de
las viviendas, en el cerro o en los oratorios chamanicos, en otros pueblos de la region
oriental, si bien aparece en primer término en algunos costumbres, no es cardinal en la
praxis ritual.

26 Es decir, otomi. No existe una imagen catdlica de “Santa Rosa”. Su culto, en el mismo
sentido que en Santa Ana Hueytlalpan, se extiende a las poblaciones otomies y tepe-
huas del sur de la Huasteca.

% Esto me lo confirmé un biidi.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 167

quienes apelan constantemente a ellos para saber si estan satisfechos con
lo que les ofrecen en los distintos costumbres celebrados a lo largo del afio.
Esta necesidad de comunicacién constante hace del trance la tinica via para
entablar contacto con las entidades, lo que marca una diferencia con los
municipios que se sitian hacia el norte, donde el trance no constituye una
préactica obligatoria en los ritos chamdnicos, pues pueden prescindir de él
tacilmente. Esto plantea un punto interesante y paraddjico, pues munici-
pios como Tenango de Doria, San Bartolo Tutotepec y Huehuetla son emi-
nentemente mds tradicionales e indigenas, lo que contrasta notoriamente
con Santa Ana Hueytlalpan, donde la modernidad, propiciada por la cer-
cania con Tulancingo y la actividad migratoria, se impone. Empero, esta
modernidad —que se vislumbra en el tipo de ciertas edificaciones de estilo
norteamericano y con comodidades en su interior, el trazo del pueblo con
todos los servicios, los vehiculos tiltimo modelo, etc.— convive codo a codo
con lo otomi, expresado con una vitalidad inusitada en la vida ritual, que
es, ademas, muy intensa. El sector de los chamanes ejerce un poder im-
portante sobre el resto de la poblacién, pues no hay familia que no tenga
al menos un pariente que haya recibido el “don”. Por ello, sorprende que
la praxis ritual sea tan intensa y que el trance o, como le dicen los otomies,
“cantar”, tenga relevancia de primer orden en la vida de éstos, quienes con-
forman la mayor parte de la poblacion.

Esta vitalidad se expresa en Santa Ana Hueytlalpan a través de tres
formas en las que aparece el trance, derivadas del tipo de entidad invoca-
da y de el costumbre realizado, lo que confirma que una misma substancia
produce efectos diversos, dependiendo del dispositivo ritual [Bonhomme,
2001:118]. Ya sefialé que, en esta comunidad, la planta empleada para al-
canzar un estado transitorio de la conciencia es la que nombran santa Rosa,
sobre todo, la Cannabis indica, aunque han nombrado también la Datura
stramonium;*® ambas se ingieren —sus hojas— mezcladas con liquido. En
las tres formas el trance vienen acompanadas por la posesion, y es precisa-
mente el tipo de ente que se incorpora al cuerpo del chaman quien deter-
mina la conducta que éste sigue. Recordemos que el cuerpo del ritualista es
semejante a una coraza que aloja temporalmente fuerzas de distinta indole
y que éstas se manifiestan en diferentes formas mediante el cuerpo.

Una primera forma remite a la actividad terapéutica. Una vez que el
chaman conoce el origen de la enfermedad, gracias a los encuentros oni-

28 Al parecer, anteriormente la planta utilizada por los bidi era la Datura stramonium; sin
embargo, sus efectos mas agresivos motivaron a suplantarla por Cannabis indica, de
uso mas extensivo en el resto de la region.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

168 Lourpes BAez Cusero

ricos de su nzahki con los zithamu, que son sus “santitos” en forma de pie-
dras, la tarea medular se orienta a la eliminacién del mal. No es el chaman
quien la lleva a cabo; son los zithamu, quienes acttian como “abogados” en
el cuerpo del chamaén, y, al tiempo que éstos ocupan su cuerpo “vacio” de
nzahki para actuar sobre el paciente, a su vez es llevado por otros zithamu
al lugar de reunién de estas entidades, después de que se ha operado en él
un estado transitorio de la conciencia. Es decir, el chamén durante la praxis
ritual es el medio a través del cual los “antiguas” acttian sobre los hombres
para resolver desequilibrios a los que estan permanentemente expuestos y
se convierte en el vehiculo entre los dos mundos, porque el chaman, gracias
al trance, tiene la posibilidad de transitar de manera libre “de la realidad
ordinaria a la realidad extatica” para establecer una conexién entre él y las
divinidades [Fagetti, 2010:22]. Es importante reconocer que ambos mundos
por los que el chamén transita libremente, no sé6lo durante el trance sino
también durante el suefio, coexisten en forma simultanea.

Durante el ciclo ritual dedicado a los ancestros,” el difunto al que se
ofrecen tres costumbres,* por ser el causante de la enfermedad de un fami-
liar cercano, es invitado por el chaman a cada uno de éstos para que plati-
que con su familia y les exprese como quiere que se realicen sus costumbres,
qué desea como ofrenda y la cantidad de elementos que debera llevar.?
En esta ocasion el trance tiene como uno de sus objetivos que el difunto se
haga presente a través del cuerpo del chaman y entable comunicacién con
sus parientes vivos. Se considera que los difuntos que enferman estdn eno-
jados porque no pueden salir del mundo donde se encuentran, aun cuando
supuestamente completaron el tiempo reglamentario de estancia en ese lu-
gar, el nitu o inframundo, que son ocho afnos. La enfermedad que “envian”
a un pariente es una sefial para llamar su atencién y que les ayuden a pagar
sus faltas a través de los costumbres, y poder salir asi de ese lugar en que
yacen atrapados. Su enojo les proporciona una fuerza, nzahki, descomunal.
Esta condicion del difunto hace que el cuerpo del chaman durante el trance
y posesion tenga convulsiones dificiles de controlar. En este tipo de ritual,

¥ Véase Lourdes Béez, “Ofrenda a ‘ar Zithu’, el ‘venerable ancestro’. Un ejemplo de
‘prestacion total” entre los otomies orientales de Hidalgo”, ms.

%0 Se trata de tres celebraciones: Pondi (plantar la cruz), Xoxtu (levantar al difunto) y Yuti
(secas), que se llevan a cabo una a la vez, cada afo.

31 En este tipo de costumbres la ofrenda estd conformada por figuras antropomorfas de
papel recortado, atados de lana de colores y de tiras de jonote con formas humanas. Se
elaboran cientos de estas figuras, complementandolo con comida, bebida y utensilios
de barro como contenedores de alimento y bebida. Aun cuando todas las ofrendas
llevan cantidades similares, sera el difunto quien determine el niimero preciso.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 169

en general, sélo participa un chaman® en trance, quien permanecera todo
el tiempo sentado “cantando” frente al altar. Los familiares mas cercanos
del difunto permanecen a su lado pendientes de lo que éste “expresa”, y
cuidando que el cuerpo del chaman no se lastime, debido a las convulsio-
nes que son muy violentas.

Otra de las formas en que aparece el trance en Santa Ana Hueytlalpan
es cuando se realizan los costumbres en honor de los zithamu, “antiguas”, en
los oratorios chamanicos. Estas celebraciones se efectdan periédicamente,
tres veces al afio: el 24 de junio, el 16 de septiembre y el 1° de enero. En
este tipo de ritual el trance es fundamental, pues el objetivo principal es
que el zithamu al que se le celebra participe “personalmente” en la fiesta
manifestandose dentro del cuerpo del chaman. Esta situacién es distinta de
la anterior, pues se considera que los zithamu estdn contentos; por tanto, su
conducta es tranquila, esto es, el chamédn no debe experimentar en su cuer-
po convulsiones o temblores. Es mas, después de que éste entra en trance,
el zithamu baila, “canta” y convive durante varias horas con los demaés asis-
tentes al festejo: incluso reparte bebida, dulces y galletas a los asistentes,
quienes también aprovechan este tiempo para preguntarle al zithamu sobre
su futuro o sobre cualquier cosa particular que se desee saber. Mientras esto
sucede, el chaman se aleja a través de su nzahki, donde visita su mundo
“otro”; ahi vive una experiencia singular, pues viaja al encuentro de enti-
dades que le ensefian cosas nuevas para su trabajo. En los costumbres obser-
vados en diferentes oratorios y con diferentes chamanes, el trance siempre
fue colectivo —incluso hasta cinco chamanes en trance simultaneo—, pero
cada uno realiza distintas actividades, pues mientras unos “cantan” y bai-
lan con un sahumador encendido sobre su cabeza, otro permanece sentado
frente al altar, meciéndose, e incluso alguno convulsionandose.*

He mencionado que el trance no siempre se induce mediante la inges-
tion de sustancias psicoactivas. Hemos observado que en Tenango de Do-
ria el trance puede presentarse ocasionalmente en cualquier persona que
participe en algtin costumbre, sin que tenga lugar un acto de posesion y sin

%2 Es frecuente en Santa Ana Hueytlalpan que los chamanes trabajen en pareja. Sin em-
bargo, en ciertas ocasiones, s6lo uno de ellos entra en trance y la pareja lo auxilia.

% Sobre este punto, en las entrevistas realizadas me comentaron que en este tipo de
costumbres el chaman no experimentaba convulsiones, ya que los “antiguas” estaban
contentos y celebrando su fiesta; sin embargo, me toc6 presenciar un costumbre en don-
de los cinco chamanes que participaron tuvieron convulsiones. Quiza esto dependa de
la forma en que fueron iniciados. En cambio, en otros oratorios y con otros chamanes
(dos), el trance fue muy tranquilo; los chamanes realizaron mads actividades y el ritual
durd mas tiempo.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

170 Lourpes BAez CuserO

necesidad de tomar alguna bebida con una sustancia psicoactiva. Lo que
propicia tal estado es la combinacién de una serie de factores como son: una
motivacion auditiva debido a la constante repeticion de un ritmo monétono;
el agotamiento fisico derivado de varias horas continuas de baile, el ambien-
te cerrado en un cuarto con poca ventilacion y mucho copal queméandose,
ademas de la “inspiracién” espiritual, recibida por el contacto directo con
las entidades locales al participar activamente en la ceremonia.*

En otros contextos de la region, el trance es una practica de caracter
privado, como en Huehuetla, donde el chaman no es el inico que alcanza
un estado transitorio de la conciencia, pues las “madrinas” rituales que
siempre participan en los costumbres consumen también santa Rosa. Tanto
ellas como el chaman ingieren esta planta durante una fase preparatoria
que no es abierta, sino intima.*® Posteriormente, el chaman y las madrinas
se incorporan con el resto de los participantes a continuar el costumbre. En
este municipio, durante el trance el cuerpo del chaman no experimenta un
vaciamiento de su fuerza, sino que permanece y convive con la fuerza in-
corporada.

“Canto” y trance: “borracho de flor”

Cuando los otomies de Santa Ana Hueytlalpan se refieren al trance, lo nom-
bran “cantar” —en otomi dicen tsiteni, que se traduciria como “borracho
de flor” —.* Galinier [1990a:199-200] plantea que existe una relaciéon entre
el suefo y la embriaguez a partir del radical ti, “cuya presencia es com-
probada por el lexema iti, ‘embriaguez’, y que denota una experiencia de
comunicacién con lo sagrado, cuyas dos modalidades esenciales, el suefio
y la embriaguez, se confunden en una misma unidad conceptual”. En este
sentido, el término empleado en Santa Ana Hueytlalpan para trance, tsiteni,
advierte una articulaciéon entre embriaguez y trance con la metafora “borra-

% David Pérez [notas de campo, 2008]. Esta experiencia observada tuvo lugar durante
los festejos a la Santa Cruz, y la persona que entr6 en trance era la esposa del mayor-
domo en funciones. Mientras la sefiora cargaba la canasta con las figuras, sibitamen-
te comenz6 a alzar la voz y rezar en coplas cantadas alternando frases en espafiol
y otomi en su mayoria. En vez de bailar el paso comtin de la miisica de costumbre
(paso pendular de un pie seguido por el otro), parecia que estaba convulsionando-
se, pero manteniendo la canasta firmemente. El periodo duré un poco més de una
cancién y después la sefiora parecié desvanecerse, entregé la canasta, la retiraron
del cuarto y no volvié a aparecer hasta la siguiente mafiana. Los demds asistentes
observaron el episodio como si fuera una cosa muy comun.

% Gabriela Garrett [notas de campo, 2008].

% Jacques Galinie, [comunicacién personal, 2009].



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 171

cho de flor”, que sugiere la utilizaciéon de una planta alucinégena [Galinier,
1990b:70]. También indica la relacién entre canto y trance. fendmeno que
aparece frecuentemente en estos estados [Rouget, 1990 (1980):87]. Rubia
[(2002) 2009:147] reconoce que si bien existe una conexién, durante el tran-
ce, entre la musica y los estados alterados de la conciencia, es una experien-
cia que no ha sido lo suficientemente entendida.

La posesiéon misma es un comportamiento socializado del chaman en
trance, que en circunstancias como esta propicia un cambio en su conducta
habitual, sustituida por la de la entidad que toma posesién del cuerpo del
sujeto en este estado, y que es la que dicta el tipo de comportamiento a
seguir [Rouget, 1990 (1980):85]. Se advierte claramente en la conducta del
chaman cuando la entidad que toma posesién de su cuerpo es un difun-
to o si se trata de un “antigua” que celebra su fiesta. Los otomies explican
la posesiéon como que “el ‘santito’, ‘antigua’, etc. se monto6 en... (el cuerpo
del chamén)”. Es decir, para los otomies de Santa Ana Hueytlalpan es muy
clara la idea de que cuando comienzan a “cantar” es porque se introduce
un agente externo dentro del cuerpo. Los chamanes ratifican esta nocién y
justifican su amnesia aclarando que una determinada entidad “se mont6 en
su cuerpo”, que éste estaba vacio porque su nzahki se fue a otro lugar y que
por ello no logran recordar lo que la entidad “hizo” dentro de ellos mientras
andaban paseando. Lo que si tienen posibilidad de recordar es a donde fue-
rony qué hicieron. En una ocasion, estando almorzando en casa del chaman
donde tuvo lugar un costumbre en honor a los “santitos” la noche anterior,
el chaman platicaba muy contento su experiencia nocturna tras comer la
“medicinita”, comenté con todos los presentes donde habia estado y que le
ensefiaron un nuevo recorte de papel que pronto pondria en practica.

CONCLUSIONES

Tanto el trance, gracias a la ingesta de la santa Rosa, como el acto onirico,
parte de la actividad chamanica, son estados que proporcionan al chamén
los medios para poseer una visién de largo alcance, pues tiene la posibi-
lidad, gracias a la santa Rosa, de acceder a todos los planos del universo.
Esto es factible debido a que el chaman, a quien caracterizamos como un
sujeto “trans-especifico”, retomando el planteamiento de Viveiros de Cas-
tro [1998:471], es capaz de “ver” lo que los seres humanos comunes no ven;
pues la “visién” que el chaman adquiere durante estos estados se relaciona
con un saber especializado, diferente al del resto de la poblacién, y con
un poder inseparable de su investidura [Bonhomme, 2001:180], porque la
praxis chamanica constituye en sf una manera especifica de percibir y rela-

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

172 Lourpes BAez Cusero

cionarse con el mundo. Gracias al trance y al suefio, como estados transito-
rios de la conciencia, el chaman accede a otras subjetividades, aquéllas del
mundo “otro”, el de las divinidades y ancestros; mundo imperceptible en el
que sélo el chaman puede introducirse gracias a sus “viajes”. Durante sus
desplazamientos, el bidi puede entablar comunicacién con sus “santitos”
para acceder a un conocimiento practico, como el de “ver” (visiones), que
es correlativo a un saber y a un poder de prediccién [Bonhomme, 2001:120].

Es cierto que la ingesta de un elemento psicoactivo para producir un es-
tado transitorio de la conciencia afecta al cuerpo al someterlo a la voluntad
del “otro” que lo invade, ademds de producir una experiencia altamente
significativa, no sélo para el chaman sino para los participantes del ritual,
ya que los coloca en el espacio-tiempo de las divinidades. El bidi es un in-
termediario entre el mundo de los hombres y el de todas las entidades del
mundo “otro”, gracias a lo cual es posible el retorno al tiempo primordial
[Bonhomme, 2001:172]. Esto reitera que “en el mundo otomi la posesion se
incorpora al chamanismo, del cual es indisociable” [Galinier, 1990a:309].

Cabe aclarar que la experiencia alucinégena no se reduce a la composi-
cién bioquimica de las plantas, pues existe dentro de un contexto cultural
especifico y depende de muchos factores extrafarmacolégicos. Estas plantas
psicoactivas son los vectores, los dispositivos rituales y verdaderos controla-
dores de la experiencia del trance en el chaman, junto al bagaje cultural del
grupo que participa [Galinier, 1990a:171-173].

Para concluir, el chamanismo, como sistema simbdlico, se nutre de la
experiencia de sus miembros; su vitalidad en sociedades como la otomi de
Santa Ana Hueytlalpan es posible porque este sistema se ha adaptado a las
transformaciones sin aminorar su verdadero sentido. Porque, como apunta
Hamayon [2011:29]: “la experiencia s6lo toma forma al interior de la l6gica
del sistema”.

BIBLIOGRAFIA

Bonhomme, Juliene

2001 “A propos des usages rituels de psychotropes hallucinogenes (substances,
dispositifs, mondes)”, en Ethnopsy, nim. 2, especial: Drogues et remedes,
pp- 171-190.

Diaz, José Luis

2003 “Las plantas magicas y la conciencia visionaria”, en Arqueologia Mexicana,

num. 59, enero-febrero, pp. 18-25.

Dow, James

1986 The Shaman’s Touch. Otomi Indian Symbolic Healing, Saet Lake City, Utah,
University of Utah Press.



EL USO RITUAL DE LA “SANTA ROSA™ ENTRE LOS OTOMIES ORIENTALES DE HIDALGO... 173

Fagetti, Antonella (coord.)

2010 Iniciaciones, trances, suefios... Investigaciones sobre el chamanismo en México,
México, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades “Alfonso Vélez
Pliego” -Buar/Plaza y Valdés.

Galinier, Jacques

1990a  La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies, trad. de Angela
Ochoa y Haydée Silva, México, UNAM/CEMCA /INI.

1990b “La persona y el mundo en los suefios de los otomies”, en Michel Perrin
(coord.), Antropologia y experiencias del suefio, Ecuador, Abya Yala, pp. 67-78.

Guerrero, Alonso

[s/f] “Noga hiéti ne no yey. Especialistas rituales otomies a través del tiempo”,
en “Los ropajes del cuerpo. Saber ritual, oniromancia y transformacion
en el mundo otomi del estado de Hidalgo”, Lourdes Biez (coord.), en
Chamanismo y nagualismo, Alicia Barabas y Miguel Bartolomé, coords., inah,
Meéxico, (en prensa).

Hamayon, Roberte

2011 Chamanismos de ayer y hoy. Seis ensayos de etnografia e historia siberiana,
México, ITH-UNAM.

Lazcarro, Israel

2008 “Mutaciéon chamanica y balance de poderes: curanderos otomies en la
Huasteca veracruzana”, en Diario de Campo, nim. 100, pp. 10-24.

Perrin, Michel

1995 “Légica chaménica” en Chamanismo en Latinoamérica, Isabel Lagarriga,
Jacques Galinier y Michel Perrin (coords.), cEmca, Plaza y Valdés /
Universidad Iberoamericana, México, pp. 1-20.

Romero, Laura (coord.)

2011 Chamanismo y curanderismo: nuevas perspectivas, Facultad de Filosofia y
Letras de la Buar, México.
Rouget, Gilbert

1990 (1980) La Musique et la transe. Esquisse d'une théorie générale des relations de la
musique et de la possession, prefacio de Michel Leiris, Paris, Gallimard.

Rubia, Francisco J.

2009 (2002) La conexion divina. La experiencia mistica y la neurobiologia, Barcelona,
Drakontos Bolsillo.

Severi, Carlo

2002 “Memory, Reflexivity and Belief. Reflections on the Ritual Use of
Language”, en Social Anthropology, vol. 10, ndm. 1, pp. 23-40.

Tornéz Reyes, Roberto Antonio

2008 El rito de la Santa Rosa entre los otomies del municipio de Pantepec, Puebla,
tesis de Licenciatura en Etnologia, ENaAH, México.
2010 “Costumbre a la Santa Rosa” entre los otomies del municipio de Pantepec,

Puebla. En Investigaciones sobre el chamanismo en México, Antonella Fagetti
(coord.), Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades de la Buar / Plaza
y Valdés, México, pp. 369-391.

Viveiros de Castro, Eduardo

1998 “Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism”, en The Journal of
the Royal Anthropological Institute, vol. 4, nim. 3, septiembre, pp. 469-488.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

174

Lourpes BAez CuserO

Williams Garcia, Roberto

2004
2007

[1963] Los tepehuas, Universidad Veracruzana, Xalapa, Ver.
[1997] Danzas y andanzas. [Etnologia], Col. Fronda Nuevas, Instituto
Veracruzano de Cultura, Xalapa, Ver.



