
Dossier

El uso ritual de enteógenos en méxico

Antonella Fagetti y Lilián González Chévez

Coordinadoras



número 53, enero-abril, 2012

Introducción

Antonella Fagetti
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, buap

Lilián González Chévez
Departamento de Antropología, uaem

A finales de la década de los años treinta y principios de los cuarenta del 
siglo xx, una sucesión de trabajos pioneros permitió cerrar el círculo e iden-
tificar gran parte de las plantas sagradas, cuya existencia consignaron en los 
siglos xvii y xviii cronistas y evangelizadores, quienes afirmaban que los 
indígenas las utilizaban ritualmente “del tiempo de su idolatría”, atribuyén-
doles divinidad. Éste era el caso de los hongos como el Psilocybe caerulescens, 
las semillas de la Rivea corymbosa u ololiuhqui e Ipomoea violacea, toda vez que 
el arbusto del tabaco, Nicotiana tabacum y el cactus del peyote, Lophophora wi-
lliamsii, habían sido identificados desde los siglos xviii y xix, respectivamen-
te. Esta etapa de identificación botánica fue muy significativa debido, por un 
lado, a que contribuyó a refutar, junto con los trabajos etnológicos, la teoría 
dominante que en aquella época negaba —para el caso de los hongos— que 
alguna vez hubo hongos sagrados en México; y, por otro lado, propició el 
trabajo conjunto de diferentes disciplinas científicas como la química, la far-
macología y la etnología. Esto dio lugar, posteriormente, a grandes descu-
brimientos en estos campos en el siglo xx, como son el lsd, por el químico 
Albert Hofmann, en 1960 y la persistencia de un chamanismo ancestral en 
México, sobre todo a raíz del encuentro de Gordon Wasson con María Sabina 
en Huautla de Jiménez, Oaxaca, acontecido en 1958. Fue el mismo Gordon 
Wasson, sumado a otros científicos interesados en el estudio de las plantas 
sagradas, quien propuso el neologismo enteógeno, que significa “Dios den-
tro de nosotros”, para definir los psicotrópicos utilizados por los pueblos 
originarios. De este modo, Wasson resaltaba la principal característica de la 
experiencia extática de quien los consume en un contexto ritual: el hacerse 
presente la divinidad, quien “habla” y desvela lo que la persona quiere saber.



Antonella Fagetti • Lilián González Chévez150
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

Estos descubrimientos ponen en evidencia la preservación de antiguos 
conocimientos y prácticas que, sin lugar a duda, se remontan al México pre-
cortesiano. Encontramos referencias explícitas en libros y tratados escritos 
durante la Colonia por frailes como Bernardino de Sahagún y Hernando 
Ruiz de Alarcón, así como en los procesos llevados a cabo por el Santo Tribu-
nal de la Inquisición, como refieren las investigaciones de Gonzalo Aguirre 
Beltrán y Noemí Quezada, que documentan su amplio y difundido uso en 
la ciudad de México y en los estados de Guerrero, Oaxaca y Puebla, entre 
otros. Asimismo, las fuentes históricas testifican que estas plantas sagradas 
eran utilizadas ritualmente por especialistas en la materia; ingeridas por el 
consultante con fines adivinatorios, a raíz de una enfermedad larga e incu-
rable, para saber su origen y encontrar una cura; para saber el paradero de 
personas, objetos y animales extraviados o hurtados.

En las últimas décadas del siglo pasado, algunos investigadores han mos-
trado que el uso de peyote [Bonfiglioli, 2005 y Neurath, 2006], hongos [Mi-
ller, 1966 y Pérez, 1996], Solandra [Knab, 1977; González, 2002-2003 y Aedo, 
2003], hierba de la pastora y semilla de la virgen [Miller, 1966], sigue vigente 
entre muchos pueblos indígenas. Destaca la contribución de Julio Glockner 
al debate sobre el tema presentado en la revista Espacios [núm. 20, 1996] y 
Elementos [núms. 69 y 71, 2008], además, de la publicación La realidad alterada. 
Drogas, enteógenos y cultura [2006], compilada por Enrique Soto y Julio Gloc-
kner, y también el número 59 de la revista Arqueología Mexicana sobre “Alu-
cinógenos del México prehispánico” [2003], coordinado por José Luis Díaz.

En este número 53 de la revista Cuicuilco, el objetivo del dossier es re-
abrir el debate sobre las “plantas sagradas” evidenciando el valor y signifi-
cado que tienen para los pueblos indígenas, a los que los especialistas de la 
medicina tradicional —ahora como en el pasado— recurren para adivinar 
y curar. De igual forma, los enteógenos constituyen, en muchas culturas, el 
medio que instaura la comunicación con lo sagrado y revela para algunos 
elegidos el camino de la iniciación chamánica. El uso ritual de enteógenos 
nos lleva, asimismo, a la reflexión en torno al chamanismo como sistema 
mágico-religioso de adivinación, sanación y propiciación, y a considerar al 
chamán como aquel que, mediante los sueños y estados no ordinarios de 
conciencia, accede a la esfera de lo sagrado, a un conocimiento y a poderes 
extraordinarios que sólo unos cuantos elegidos detentan.

Las contribuciones que conforman este dossier no pretenden dar un 
panorama exhaustivo acerca del uso ritual de enteógenos en México, sino 
ofrecer algunas reflexiones —surgidas de investigaciones que se han reali-
zado recientemente—, que impulsen nuevas búsquedas en un campo toda-
vía poco explorado.



151Introducción

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

El texto que abre esta compilación, escrito por Lourdes Báez, tiene por 
título “El uso ritual de la ‘santa Rosa’ entre los otomíes orientales de Hidal-
go”. La autora analiza el uso ritual de la “santa Rosa” por el bädi, “el que 
sabe”, tanto en rituales terapéuticos como en los llamados “costumbres”, 
durante los cuales el chamán se convierte en el receptor del poder que le 
confiere la divinidad, cuando ésta se introduce en su cuerpo permitiéndole 
acceder a los espacios del mundo “otro”.

Maria Benciolini, en “Entre el orden y la transgresión: el consumo ri-
tual del peyote entre los coras”, describe los ritos que este pueblo cele-
bra en ocasión del carnaval (las pachitas) —periodo de festejo y desahogo 
que antecede a la cuaresma y la semana santa—, que escenifican la vida, 
muerte y resurrección de Cristo. Ambas fiestas se inscriben en el ciclo 
ritual de matriz católica, donde destaca el consumo ritual de peyote “lí-
quido” y “sólido” —que apela a la oposición entre el Santo Entierro y los 
judíos— en momentos que la autora define de profundo desequilibrio y 
falta de orden.

Carlo Bonfiglioli y Arturo Gutiérrez del Ángel, en “Peyote, enferme-
dad y regeneración de la vida entre huicholes y tarahumaras”, vinculan la 
importancia del peyote con los procesos y rituales curativos demostrando 
que, en las enfermedades del alma, la relación peyote-cosmología, tanto 
para huicholes como tarahumaras, apela al mismo sistema de transforma-
ciones simbólicas, a pesar de que Carl Lumholtz, quien recorrió la Sierra 
Madre Occidental en el siglo xix, consideró completamente distinto el uso 
que ambos pueblos le destinaban a este cacto.

En el artículo “‘Cuando ‘habla’ la semilla: adivinación y curación con 
enteógenos en la mixteca oaxaqueña”, Antonella Fagetti analiza las caracte-
rísticas del trance y el proceso durante el cual las enfermedades son “diag-
nosticadas” y curadas por medio de la ingestión de una pócima preparada 
con las semillas de la virgen y el san José; discute si este “preparado” psico-
trópico puede considerarse un enteógeno y si el consumo ritual se inscribe 
en la práctica del chamanismo.

Alejandra García y Amarella Eastmond, en su artículo “Rituales de la 
X-táabentun (turbina corymbosa) y de los mayas yucatecos”, basándose en 
fuentes coloniales y en la identificación de la planta en una vasija maya del 
periodo Clásico, proponen que la X-táabentun fue usada como enteógeno 
(alucinógeno) por los mayas en la Antigüedad, aun cuando su uso actual, 
socialmente reconocido, es como uterotónico entre las parteras mayas. Las 
autoras, a través de elementos presentes en la tradición oral contemporá-
nea, establecen un paralelismo entre el mito y el tránsito vida-muerte-rena-
cimiento que la X-táabentun provee.



Antonella Fagetti • Lilián González Chévez152
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

En el artículo “Aquí, allá y en todas partes: trascendencia e inmanencia 
en el uso de enteógenos”, Julio Glockner distingue, a partir de una reflexión 
sobre el uso de los hongos psicoactivos del género Psilocybe, dos fenómenos 
sociales en la historia contemporánea: el consumo masivo de este enteóge-
no por jóvenes que viajaban a la Sierra Mazateca, por simple curiosidad o 
en busca de una experiencia mística, y la ingestión por parte de algunos in-
vestigadores, escritores e intelectuales, quienes los consumían con distintos 
propósitos, entre ellos los científicos o filosóficos. A partir de esta reflexión, 
Glockner establece diferencias y analogías entre una práctica ritual —como 
experiencia de lo trascendente—, y otra experimental —como experiencia 
de lo inmanente—. Este discurrir conceptual lo lleva a diferenciar al trance 
del éxtasis, y a ambos estados de otras conceptualizaciones analíticas que 
aluden a ellos como mera representación simbólica.

Lilián González, en su trabajo titulado “Hueytlacatzintli. Enteógeno sa-
grado entre los nahuas de Guerrero”, describe el uso ritual de una planta 
poco explorada en el estado de Guerrero: Solandra guerrerensis. Reconocida 
por su actividad oracular en tiempos prehispánicos, su campo ritual actual 
es determinar, bajo la guía de un chamán, quién es el causante de una bru-
jería; de qué recursos se valió, cuáles son los efectos nocivos de la actividad 
brujeril, y liberar a la víctima del hechizo. Se recurre a la planta para locali-
zar también objetos perdidos, solicitar un don o atributo para el cliente (que 
previamente no tenía), e iniciarse como curandero o brujo.

Estamos seguras de que las contribuciones recientes en este campo, 
donde la descripción etnográfica ocupa un papel central, ampliándose con 
consideraciones teórico-analíticas como las que se exploran en este número 
temático de Cuicuilco, entreabran la puerta para la realización de estudios 
comparativos y son un aliciente para que nuevas generaciones de investiga-
dores retomen y reformulen el tema en el contexto de su diversidad actual.

Bibliografía

Aedo, Ángel
2003	 “La región más oscura del universo: el complejo mítico asociado al kiéri 

de los huicholes y al toloatzin de los antiguos nahuas”, en J. Jáuregui 
y J. Neurath (coords.), Flechadores de estrellas, Etnografía de los pueblos 
indígenas de México. México, Conaculta/inah/udg, pp. 221-250.

Bonfiglioli, Carlo
2005	 “Jíkuri sepawáme (la “raspa de peyote”): una danza de curación en la 

Sierra Tarahumara”, en Anales de Antropología, México, vol. II, núm. 39, 
pp. 151-188.



153Introducción

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

Díaz, José Luis
2003	 “’Las plantas mágicas y la conciencia visionaria’ Monografía: 

Alucinógenos del México prehispánico”, en Arqueología Mexicana, vol. X, 
núm. 59, pp. 18-25.

Glockner, Julio
2008	 “El consumo ritual de enteógenos en México”, en Elementos: ciencia y 

cultura, Vol. 15, núm. 69, pp. 3-9.
Glockner, Julio y Jorge Olmos (coords.)
1996	 “Enteógenos y cultura”, en Espacios, año XIV, núm. 20, Universidad 

Autónoma de Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, pp. 
153-158.

Glockner, Julio y Enrique Soto (coords.)
2006	 La realidad alterada. Drogas enteógenos y cultura, México, Debate.
González, Lilián
2002-2003	“Enteógenos entre los nahuas de Guerrero”, en Eleusis, Journal of 

Psychoactive Plants and Compounds, núms. 6/7, pp. 83-102.
Knab, Timothy J.
1977	 “Notes Concerning Use of Solandra among the Huichol”, en Economic 

Botany, núm. 31, enero-marzo, pp. 80-86.
Miller, Walter S.
1966	 “El tonalamatl mixe y los hongos sagrados”, en Summa Antropológica en 

homenaje a Roberto Weitlaner, México, inah/sep, pp. 243-263.
Neurath, Johannes
2006	 “Soñar el mundo, vivir la comunidad: hikuli y los huicholes”, en: Julio 

Glockner y Enrique Soto (eds.), La realidad alterada, México, Debate, pp. 
65-86.

Pérez Quijada, Juan
1996	 “Tradiciones de chamanismo en la Mazateca Baja”, en Alteridades, vol. 6, 

núm. 12, pp. 49-59.




