[DOSSIER

EL USO RITUAL DE ENTEOGENOS EN MEXICO

Antonella Fagetti y Lilidn Gonzilez Chévez
COORDINADORAS



Introduccidn

Antonella Fagetti

Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, Buap

Lilian Gonzélez Chévez
Departamento de Antropologia, UAEM

A finales de la década de los afios treinta y principios de los cuarenta del
siglo xx, una sucesién de trabajos pioneros permitié cerrar el circulo e iden-
tificar gran parte de las plantas sagradas, cuya existencia consignaron en los
siglos XvII y XVIII cronistas y evangelizadores, quienes afirmaban que los
indigenas las utilizaban ritualmente “del tiempo de su idolatria”, atribuyén-
doles divinidad. Este era el caso de los hongos como el Psilocybe caerulescens,
las semillas de la Rivea corymbosa u ololiuhqui e Ipomoea violacea, toda vez que
el arbusto del tabaco, Nicotiana tabacum y el cactus del peyote, Lophophora wi-
lliamsii, habian sido identificados desde los siglos xvii1 y x1x, respectivamen-
te. Esta etapa de identificacion botanica fue muy significativa debido, por un
lado, a que contribuy6 a refutar, junto con los trabajos etnoldgicos, la teoria
dominante que en aquella época negaba —para el caso de los hongos— que
alguna vez hubo hongos sagrados en México; y, por otro lado, propici6 el
trabajo conjunto de diferentes disciplinas cientificas como la quimica, la far-
macologia y la etnologia. Esto dio lugar, posteriormente, a grandes descu-
brimientos en estos campos en el siglo xx, como son el LsD, por el quimico
Albert Hofmann, en 1960 y la persistencia de un chamanismo ancestral en
Meéxico, sobre todo a raiz del encuentro de Gordon Wasson con Maria Sabina
en Huautla de Jiménez, Oaxaca, acontecido en 1958. Fue el mismo Gordon
Wasson, sumado a otros cientificos interesados en el estudio de las plantas
sagradas, quien propuso el neologismo entedgeno, que significa “Dios den-
tro de nosotros”, para definir los psicotrépicos utilizados por los pueblos
originarios. De este modo, Wasson resaltaba la principal caracteristica de la
experiencia extética de quien los consume en un contexto ritual: el hacerse
presente la divinidad, quien “habla” y desvela lo que la persona quiere saber.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

150 ANTONELLA FAGETTI ® LiLIAN GONZALEZ CHEVEZ

Estos descubrimientos ponen en evidencia la preservaciéon de antiguos
conocimientos y précticas que, sin lugar a duda, se remontan al México pre-
cortesiano. Encontramos referencias explicitas en libros y tratados escritos
durante la Colonia por frailes como Bernardino de Sahagtn y Hernando
Ruiz de Alarcén, asi como en los procesos llevados a cabo por el Santo Tribu-
nal de la Inquisicién, como refieren las investigaciones de Gonzalo Aguirre
Beltran y Noemi Quezada, que documentan su amplio y difundido uso en
la ciudad de México y en los estados de Guerrero, Oaxaca y Puebla, entre
otros. Asimismo, las fuentes histdricas testifican que estas plantas sagradas
eran utilizadas ritualmente por especialistas en la materia; ingeridas por el
consultante con fines adivinatorios, a raiz de una enfermedad larga e incu-
rable, para saber su origen y encontrar una cura; para saber el paradero de
personas, objetos y animales extraviados o hurtados.

En las dltimas décadas del siglo pasado, algunos investigadores han mos-
trado que el uso de peyote [Bonfiglioli, 2005 y Neurath, 2006], hongos [Mi-
ller, 1966 y Pérez, 1996], Solandra [Knab, 1977; Gonzalez, 2002-2003 y Aedo,
2003], hierba de la pastora y semilla de la virgen [Miller, 1966], sigue vigente
entre muchos pueblos indigenas. Destaca la contribucién de Julio Glockner
al debate sobre el tema presentado en la revista Espacios [nim. 20, 1996] y
Elementos [ntims. 69 y 71, 2008], ademas, de la publicacion La realidad alterada.
Drogas, enteégenos y cultura [2006], compilada por Enrique Soto y Julio Gloc-
kner, y también el ntimero 59 de la revista Arqueologia Mexicana sobre “Alu-
cinégenos del México prehispanico” [2003], coordinado por José Luis Diaz.

En este niimero 53 de la revista Cuicuilco, el objetivo del dossier es re-
abrir el debate sobre las “plantas sagradas” evidenciando el valor y signifi-
cado que tienen para los pueblos indigenas, a los que los especialistas de la
medicina tradicional —ahora como en el pasado— recurren para adivinar
y curar. De igual forma, los entedgenos constituyen, en muchas culturas, el
medio que instaura la comunicacién con lo sagrado y revela para algunos
elegidos el camino de la iniciacién chamanica. El uso ritual de ente6genos
nos lleva, asimismo, a la reflexién en torno al chamanismo como sistema
magico-religioso de adivinacién, sanacién y propiciacién, y a considerar al
chaman como aquel que, mediante los suefos y estados no ordinarios de
conciencia, accede a la esfera de lo sagrado, a un conocimiento y a poderes
extraordinarios que s6lo unos cuantos elegidos detentan.

Las contribuciones que conforman este dossier no pretenden dar un
panorama exhaustivo acerca del uso ritual de ente6genos en México, sino
ofrecer algunas reflexiones —surgidas de investigaciones que se han reali-
zado recientemente—, que impulsen nuevas btisquedas en un campo toda-
via poco explorado.



INTRODUCCION 151

El texto que abre esta compilacion, escrito por Lourdes Béez, tiene por
titulo “El uso ritual de la ‘santa Rosa” entre los otomies orientales de Hidal-
go”. La autora analiza el uso ritual de la “santa Rosa” por el bidi, “el que
sabe”, tanto en rituales terapéuticos como en los llamados “costumbres”,
durante los cuales el chamén se convierte en el receptor del poder que le
confiere la divinidad, cuando ésta se introduce en su cuerpo permitiéndole
acceder a los espacios del mundo “otro”.

Maria Benciolini, en “Entre el orden y la transgresion: el consumo ri-
tual del peyote entre los coras”, describe los ritos que este pueblo cele-
bra en ocasién del carnaval (las pachitas) —periodo de festejo y desahogo
que antecede a la cuaresma y la semana santa—, que escenifican la vida,
muerte y resurreccion de Cristo. Ambas fiestas se inscriben en el ciclo
ritual de matriz catélica, donde destaca el consumo ritual de peyote “li-
quido” y “sélido” —que apela a la oposicién entre el Santo Entierro y los
judios— en momentos que la autora define de profundo desequilibrio y
falta de orden.

Carlo Bonfiglioli y Arturo Gutiérrez del Angel, en “Peyote, enferme-
dad y regeneracion de la vida entre huicholes y tarahumaras”, vinculan la
importancia del peyote con los procesos y rituales curativos demostrando
que, en las enfermedades del alma, la relacién peyote-cosmologia, tanto
para huicholes como tarahumaras, apela al mismo sistema de transforma-
ciones simbdlicas, a pesar de que Carl Lumholtz, quien recorri6 la Sierra
Madre Occidental en el siglo x1x, consideré completamente distinto el uso
que ambos pueblos le destinaban a este cacto.

En el articulo “’Cuando ‘habla’ la semilla: adivinacién y curacién con
entedgenos en la mixteca oaxaquefia”, Antonella Fagetti analiza las caracte-
risticas del trance y el proceso durante el cual las enfermedades son “diag-
nosticadas” y curadas por medio de la ingestion de una pécima preparada
con las semillas de la virgen y el san José; discute si este “preparado” psico-
tropico puede considerarse un entedgeno y si el consumo ritual se inscribe
en la practica del chamanismo.

Alejandra Garcia y Amarella Eastmond, en su articulo “Rituales de la
X-tdabentun (turbina corymbosa) y de los mayas yucatecos”, basandose en
fuentes coloniales y en la identificacion de la planta en una vasija maya del
periodo Clésico, proponen que la X-tdabentun fue usada como enteégeno
(alucinégeno) por los mayas en la Antigiiedad, aun cuando su uso actual,
socialmente reconocido, es como uterotdnico entre las parteras mayas. Las
autoras, a través de elementos presentes en la tradicion oral contempora-
nea, establecen un paralelismo entre el mito y el transito vida-muerte-rena-
cimiento que la X-tdabentun provee.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

152 ANTONELLA FAGETTI ® LiLIAN GONZALEZ CHEVEZ

En el articulo “Aqui, alld y en todas partes: trascendencia e inmanencia
en el uso de ente6genos”, Julio Glockner distingue, a partir de una reflexion
sobre el uso de los hongos psicoactivos del género Psilocybe, dos fenémenos
sociales en la historia contemporanea: el consumo masivo de este entedge-
no por jovenes que viajaban a la Sierra Mazateca, por simple curiosidad o
en busca de una experiencia mistica, y la ingestién por parte de algunos in-
vestigadores, escritores e intelectuales, quienes los consumian con distintos
propositos, entre ellos los cientificos o filosoficos. A partir de esta reflexion,
Glockner establece diferencias y analogias entre una practica ritual —como
experiencia de lo trascendente—, y otra experimental —como experiencia
de lo inmanente—. Este discurrir conceptual lo lleva a diferenciar al trance
del éxtasis, y a ambos estados de otras conceptualizaciones analiticas que
aluden a ellos como mera representacion simbdlica.

Lilian Gonzalez, en su trabajo titulado “Hueytlacatzintli. Entedgeno sa-
grado entre los nahuas de Guerrero”, describe el uso ritual de una planta
poco explorada en el estado de Guerrero: Solandra guerrerensis. Reconocida
por su actividad oracular en tiempos prehispédnicos, su campo ritual actual
es determinar, bajo la guia de un chaman, quién es el causante de una bru-
jeria; de qué recursos se valid, cuales son los efectos nocivos de la actividad
brujeril, y liberar a la victima del hechizo. Se recurre a la planta para locali-
zar también objetos perdidos, solicitar un don o atributo para el cliente (que
previamente no tenia), e iniciarse como curandero o brujo.

Estamos seguras de que las contribuciones recientes en este campo,
donde la descripciéon etnografica ocupa un papel central, amplidandose con
consideraciones tedrico-analiticas como las que se exploran en este nimero
tematico de Cuicuilco, entreabran la puerta para la realizacién de estudios
comparativos y son un aliciente para que nuevas generaciones de investiga-
dores retomen y reformulen el tema en el contexto de su diversidad actual.

BIBLIOGRAFIA

Aedo, Angel

2003 “La region mas oscura del universo: el complejo mitico asociado al kiéri
de los huicholes y al toloatzin de los antiguos nahuas”, en J. Jauregui
y J. Neurath (coords.), Flechadores de estrellas, Etnografia de los pueblos
indigenas de México. México, Conaculta/INAH/UDG, pp. 221-250.

Bonfiglioli, Carlo

2005 “Jikuri sepawadme (la “raspa de peyote”): una danza de curacién en la
Sierra Tarahumara”, en Anales de Antropologia, México, vol. I, num. 39,
pp- 151-188.



INTRODUCCION 153

Diaz, José Luis

2003 “Las plantas magicas y la conciencia visionaria” Monografia:
Alucinégenos del México prehispanico”, en Arqueologia Mexicana, vol. X,
ndm. 59, pp. 18-25.

Glockner, Julio

2008 “El consumo ritual de enteégenos en México”, en Elementos: ciencia y
cultura, Vol. 15, nim. 69, pp. 3-9.

Glockner, Julio y Jorge Olmos (coords.)

1996 “Entedgenos y cultura”, en Espacios, afio XIV, nim. 20, Universidad
Auténoma de Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, pp.
153-158.

Glockner, Julio y Enrique Soto (coords.)

2006 La realidad alterada. Drogas enteégenos y cultura, México, Debate.

Gonzalez, Lilian

2002-2003 “Entedgenos entre los nahuas de Guerrero”, en Eleusis, Journal of
Psychoactive Plants and Compounds, nams. 6/7, pp. 83-102.

Knab, Timothy J.

1977 “Notes Concerning Use of Solandra among the Huichol”, en Economic
Botany, nam. 31, enero-marzo, pp. 80-86.

Miller, Walter S.

1966 “El tonalamatl mixe y los hongos sagrados”, en Summa Antropolégica en

homenaje a Roberto Weitlaner, México, INAH/SEP, pp. 243-263.
Neurath, Johannes

2006 “Sonar el mundo, vivir la comunidad: hikuli y los huicholes”, en: Julio
Glockner y Enrique Soto (eds.), La realidad alterada, México, Debate, pp.
65-86.

Pérez Quijada, Juan

1996 “Tradiciones de chamanismo en la Mazateca Baja”, en Alteridades, vol. 6,

ndm. 12, pp. 49-59.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012





