Hueytlacatzintli
Entedgeno sagrado entre los nahuas
de Guerrero

Lilian Gonzéalez Chévez
Departamento de Antropologia
Universidad Auténoma del Estado de Morelos

ResuMEN: Un aspecto que ha pasado inadvertido en la cultura nahua de Guerrero es la
utilizacién de poderosos entedgenos escasamente descritos hasta hoy. Actualmente, curanderos
nahuas de la region norte y centro del estado aiin mantienen en la clandestinidad el sustrato
vital de su actividad terapéutica: los entedgenos. Este trabajo profundiza etnogrificamente
en uno de los ocho embriagantes chamdnicos detectados en esta region: el Hueytlacatzintli
(Solandra guerrerensis). La funcién actual de este entedgeno es determinar, bajo la guia de
un especialista ritual, quién es el causante de una brujeria, de qué recursos se valié, cudles son
los efectos nocivos de la actividad brujeril y liberar del hechizo al afectado; también se utiliza
para localizar objetos perdidos, solicitar para su cliente un don o atributo que previamente
no se tenia e iniciarse como curandero o brujo. Precisamente, mediante la ingesta de esta
planta enteogénica en el contexto del proceso terapéutico, al paciente se le puede presentar
la deidad depositada en la planta e incitarlo a que se consagre a ser curandero o brujo. De
aceptar la propuesta, el iniciado recibird de la entidad animica de la planta, mediante el éxtasis
alucinatorio, sus herramientas diagndsticas y terapéuticas, sus espiritus auxiliares, las siplicas
y rezos que lo acompafiardn y la parafernalia ritual.

PALABRAS CLAVE: entedgenos, Guerrero, nahuas, Hueytlacatl, Solandra guerrerensis

ABSTRACT: An aspect that has been barely described until today in the Nahua culture of
Guerrero, Mexico, is the use of powerful entheogens. Nowadays, Nahua healers of the northern
and central area of the state maintain in secrecy the vital reference of their therapeutic activity:
the entheogens. This work is centered in one of these resources: Hueytlacatzintli (Solandra
guerrerensis) whose current function is to determine, under the guide of a ritual healer,
who produces a witchcraft, what resources are involved in it, which are the noxious effects of
the sorcerer’s activity and how to liberate the victim; it is also used to locate lost objects, to
request for its client a certain personal attribute, and to begin working as a faith-ritual healer
or sorcerer. In fact, it is stated that by means of the ingestion of this entheogenic plant in a
therapeutic process context, the patient is introduced to deity by the plant, that incites him/
her to be a devoted faith-ritual healer or sorcerer. In accepting the proposal, he/she will receive

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

302 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

from the animic entity of the plant, by means of the allucinatory ecstasy, his diagnostic and
therapeutic tools, his auxiliary spirits, the requests and prayers that will accompany him/her,
and the ritual paraphernalia.

Keyworps: entheogens, Guerrero, nahuas, Hueytlacatl, Solandra guerrerensis

INTRODUCCION

Un aspecto que ha pasado inadvertido en los estudios sobre la cultura in-
digena contemporanea del actual estado de Guerrero es la utilizacién de
poderosos entedgenos, escasamente descritos hasta hoy. En ese marco, De-
houve [1994:144] refiere que el uso ritual de drogas fue uno de los rasgos
culturales que desapareci en esta region a raiz de la conquista; sin embar-
go, la escasez de referencias etnograficas no implica necesariamente que
dicha practica haya caido en desuso. Actualmente, curanderos nahuas atin
mantienen en la clandestinidad el sustrato vital de su actividad terapéutica:
los entedgenos, y su utilizacién es palpable en los rituales terapéuticos en la
region norte y centro del estado de Guerrero.

Se denominan entedgenos (del griego entheos, dentro de dios, y genus,
ser) a las sustancias vegetales que al ser ingeridas proporcionan una expe-
riencia divina; son simplemente “Dios dentro de nosotros”, concepto que
remplaza otras denominaciones como alucindgenos, psicotomiméticos o psi-
quedélicos [Wasson, 1998:8] y precisa los vinculos ancestrales de estas plan-
tas con el &mbito de lo sagrado.

La percepcién de que la divinidad se infunde en todos los seres —in-
cluyendo a la planta y a su consumidor— es el estado que caracteriza a un
entedgeno [Ott, 2000:97]. Ruiz de Alarcon [1988:51], refiriéndose al tabaco,
sefala: “tienen abusién de esta hierba atribuyéndole divinidad” y Aguirre
Beltran [1980:123], al referirse a las propiedades terapéuticas de las plantas
sagradas precisa: “[...] no es la yerba propiamente la que cura sino la divi-
nidad, parte de la divinidad o poder mégico en ella imbuido”.

Entre los indigenas nahuas de la regién norte y centro del estado de
Guerrero hemos detectado el uso contemporaneo de ocho plantas sagra-
das con poderes enteogénicos: Hueytlacatzintli (Solandra guerrerensis [Mar-
tinez]), Huaxchiquimolin (Leucaena matudae [S. Zarate] C. E. Hughes), cecec-
tzin (Rivea corymbosa [L. Hall. fil.]), tlapatzintli (Datura innoxia, Brugmansia
arborea), tecomaxdchitl (Solandra maxima), rosita (Cannabis sativa) y tenexyetl
(Nicotiana tabacum L.). Las primeras cinco son utilizadas por los especialis-



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 303

tas rituales como embriagantes chamanicos® con fines oraculares y terapéu-
ticos, fundamentalmente para identificar a los causantes de una brujeria y
combatir tanto a sus promotores como sus efectos. Rosita se utiliza como
coadyuvante de las plantas anteriores. La tltima planta, el tenexyetl, o san
Pedrito, es un embriagante chamanico que se emplea ademas como vehi-
culo de lo sagrado, en contraparte con las plantas anteriores y como profi-
lactico o terapéutico en casos de brujeria, aunque sus usos son mas amplios
y diversificados e incluye un papel protector contra el mal aire, el tlazol, y
terapéutico para el chincual. El cecectzin, u ololiuhqui en las fuentes histéricas
(Rivea corymbosa [L. Hall. fil.]) es empleada también con fines oraculares y
terapéuticos, especificamente en los municipios de Tepecoacuilco y Eduar-
do Neri en el centro del estado de Guerrero [Villasefior, 2001:166; Ramirez,
1991:228], pero no obtuvimos datos etnograficos sobre su uso en los muni-
cipios en los que se realiz6 el presente estudio: Copalillo, Atenango del Rio
y Chilapa. Este trabajo focaliza una de estas especies, el Hueytlacatzintli.

La escasez de referencias sobre la utilizacién de esta planta en el estado
de Guerrero no sélo se debe a la necesaria clandestinidad y automargina-
cién de los especialistas rituales de las religiones derrotadas o sojuzgadas
desde los primeros tiempos de evangelizacién? o a la falta de estudios et-
nograficos suficientes sobre los rituales terapéuticos realizados en esta re-
gion. Segtin se refiere en algunos testimonios locales, hubo una indicacién
categdrica, un mandato explicito por parte del emperador Moctecuzoma
para que cierta planta de caracter sacro fuese resguardada de la mirada
de los extrafios y sus usos se mantuviesen en secreto. De acuerdo con el
testimonio del sefior Tedfilo Salmerén, originario de Temalac, municipio de
Atenango del Rio, “el espiritu” de la planta de Hueytlacatzintli era utilizado
en el pasado por los soberanos y gobernantes como vehiculo para obtener
informacion sobre el estado de su reino:

De esa planta el gobierno no esta enterado, el rey Juan Motecuzoma mando es-
conderla a los de Acatlan y Zitlala. Antes cada rey tenia su modo de gobernar,
cada rey tenia su lenguaje, no podia hablar con los de otro reinado porque no se

! Embriagante chamdnico, se refiere al recurso enteogénico utilizado por el curandero-
chamén o por su paciente, a indicacién suya, para alcanzar el trance extatico y permitir
el contacto con lo divino.

2 Como refiere Bartolomé [1997:118], la discrecion y el secreto que rodean las précticas
de la gente de conocimiento hacen que su presencia no sea percibida por extranos. Se
trata de instituciones sociales que han encontrado en la clandestinidad parte de las
condiciones que les permiten sobrevivir, reforzando su caracter oculto, misterioso y
sacralizado.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

304 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

entendian. De comer, comian lo mismo: maiz, frijol, todo, pero sus tradiciones
eran otras: el huichol hace sus tradiciones con peyote® y el nahua hacia sus tra-
diciones con Hueytlacatl. El rey le decia a su enviado “me van a traer informa-
cién de como esta mi reinado, lo que es Guerrero”. Entonces aquel enviado iba
con Hueytlacatl, le hacia su ceremonia, su tradicién. Lo iba a traer con ofrenda a
donde estaba: le mataba un guajolote, le hacia tamalitos, le llevaba mezcal, sus
cigarros y cuando ya le entregaba las ofrendas ya lo cortaba, le hablaba, por-
que para ellos es un hombre vivo que tiene espiritu. Entonces el enviado ya va, lo
agarra y lo toma —sale como aire el espiritu— y lo que resultaba, el enviado lo
entregaba al rey o a los que mandaban. Con ese daba vuelta el reinado, el pais.
Pero todas esas costumbres se perdieron; nada mas quedo la costumbre en el
indigena de Guerrero, por ejemplo en Chilapa, Zitlala, Acatlan, Tlatempanapa.
En Tlapa todo eso se acabg, lo tradicional de la ceremonia de Hueytlacatl, pero
en Zitlala todavia queda [Teéfilo Salmerén; Temalac, Guerrero].

Actualmente el uso del Hueytlacatzintli sigue vigente, destinandose en
particular para que el entegeno revele quién es el causante de una bruje-
ria, de qué “encantamiento” se valié y como se le ha de combatir. En esta
region, toda enfermedad que se presente de manera abrupta e intensa en
sus sintomas, o que no remita en un lapso de tiempo razonable, implica la
necesidad de descartar un “dafio” o una brujeria, especialmente en aque-
llas enfermedades que cursan con dolencias crénicas, falta de apetito, c6-
licos intensos o la sensacién de que “algo te roe por dentro”.* Las fuentes
histéricas han consignado la importancia que entre los nahuas de esta re-
gion tenfan los entedgenos como oraculo que revelaba el origen de una en-
fermedad y la frecuente atribucién causal de las enfermedades a la brujeria.
En este sentido, Ruiz de Alarcén, refiriéndose al ololiuhqui, sefialaba:

Y es de maravillar la fe que estos desdichados naturales tienen con esta semilla,
pues bebiendo, como a ordculo la consultan, para todas cuantas cosas desean
saber la causa de las enfermedades, porque casi cuantos entre ellos estan éticos,
tisicos, con cdmaras o con cualquier otra enfermedad de las prolijas, luego lo
atribuyen a hechizo, y para salir de esta duda o semejantes, como de cosas hur-
tadas y de los agresores, consultan esta semilla [...] [Ruiz de Alarcén, 1988: 57].

El diagnéstico de brujeria lo efecttian los curanderos aventando doce
granos de maiz en una jicara con agua; atisbando su disposicién, determi-

3 El sefior Tedfilo Salmerén, como muchos nahuas del norte de Guerrero, trabajo de
jornalero en los distritos de riego en el estado de Nayarit. Este circuito migratorio es
comun a los huicholes, por lo que don Tedfilo estaba familiarizado con sus costumbres
y con el uso ritual del peyote.

4 En nahuatl: titichar, titichoa: roer, estrechar, disminuir una cosa [Siméon, 1994:548].



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 305

nan si el problema por el cual se les consulta es un enfado, una pérdida de
la sombra o una brujeria. En este tiltimo caso, el especialista ritual discierne
si el paciente “encontré” la enfermedad por un mal aire o si es victima de un
maleficio. Sila causa de la enfermedad es un hechizo, el curandero propon-
dra una ceremonia ritual donde el paciente ingerird el entedgeno para que
“el santo remedio hable con el enfermo”, le diga qué es lo que tiene, quién
lo embrujo, los medios de que se vali y le conceda la cura.

El complejo chamanico-enteogénico® del Hueytlacatzintli tiene una cir-
cunscripcion geografica delimitada, en parte por su restringido hébitat na-
tural. La demarcacién aproximada de esta regién la hemos determinado
confrontando la informacién proporcionada por los terapeutas tradiciona-
les o sus pacientes, los escasos yerbateros que comercializan esta planta y
las localidades sefaladas en los ejemplares de herbario, registrados en el
Herbario Nacional de México (Mexu) de la especie Solandra guerrerensis.

El Hueytlacatzintli (Solandra guerrerensis) se localiza en el estado de Gue-
rrero, en montes y pefiascos escarpados de la Sierra Madre del Sur, desde
Omitemi Kal oeste de ChilpancingoX hasta las serranias de Malinaltepec,
entre los meridianos 99°30” y 98°30'W y los paralelos 17°00” y 18°40’N. Te-
nemos referencias de su utilizaciéon como entedgeno en los poblados de
Huilziltepec, Xochipala y en varios pueblos de los municipios de Tixtla,
Chilapa, Zitlala, Copalillo, Tepecoacuilco. Atenango del Rio y Eduardo
Neri. También hay ejemplares en el herbario Mexu que localizan la planta
en la sierra de Taxco en su colindancia con el Estado de México, pero no
tenemos indicios de su uso enteogénico actual en esta region.

Cabe preguntarse: ;por qué este reducto enteogénico ha quedado casi
limitado al &mbito de la brujeria, cuando en el pasado, segtin estd consig-
nado en la tradicién oral, era vehiculo de augurios y predicciones propias
de los soberanos?

® Le conferimos esta denominacién porque el enteégeno es proporcionado por un tipo
particular de curandero, “aquel que ha recibido el poder de cura directamente de una
existencia sobrenatural Ken este caso HueytlacatlX por medio de suefos, visiones o po-
sesion de espiritus”, y que Madsen [1955:48] denomina chamén. Furst [1976] precisa
la cualidad fundamental de un chaman: “Intercede en las confrontaciones personales
con las fuerzas sobrenaturales del supermundo y del submundo pues él se ha instrui-
do en esa geografia mistica del “mundo otro” a través de su iniciacién, entrenamiento
y trance estatico [sic]”. Para los nahuas contemporaneos del norte de Guerrero no pa-
rece haber una denominacién particular para esta especialidad curanderil; son, como
cualquier curandero, “los que saben”, “los que pueden”, un genérico para todo aquel
que sabe y puede curar, como ha senalado Fagetti [2003:13]. Para una reflexién mas
profunda sobre el término chaman, véase Fagetti [2010].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

306 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

En el pueblo de Acatlan, municipio de Chilapa, algunos habitantes que
no son partidarios de las ceremonias ente6geno-terapéuticas, tan comunes
en la region, refieren que los usos rituales de Hueytlacatzintli fueron prohi-
bidos por los sacerdotes y atribuyen a la planta poderes demoniacos y pe-
caminosos. Tal prohibicién no pudo ser determinada en el tiempo, pero no
es remoto suponer que, desde los primeros tiempos de la evangelizacion,
los monjes agustinos de la doctrina de Chilapa que con tanto celo habian
perseguido idolatrias en esta region® y que hacia 1600 tenian un beneficio
en este pueblo, hubiesen denostado la utilizacién de una planta enteogé-
nica, claramente vinculada a los gobernantes y sacerdotes de la antigua
tradicion religiosa mesoamericana. La demonizacién de todos los dioses
del antiguo orden y el acorralamiento ideoldgico de los especialistas ri-
tuales y su parafernalia al campo de la brujeria, fue una de las principales
estratagemas fiscalizadoras de los evangelizadores para asegurar que su
nuevo rebafo no se saliera del redil y retornara a sus antiguas costumbres
religiosas.

Pero el campo de la brujeria como resguardo tltimo de ciertos ente6-
genos no solo es producto del celo estigmatizador de los extirpadores de
idolatrias; los alucinégenos son también “desencadenadores y amplifica-
dores de un discurso latente que cada cultura tiene en reserva y del cual las
drogas permiten o facilitan su elaboraciéon” [Lévi-Strauss, 2001(1970):220].
En la cultura nahua del norte de Guerrero atin se mantiene la creencia, en
ciertos segmentos de la poblacién, en la capacidad sobrenatural de los bru-
jos de transformarse en un animal, o nahual, y de que éstos pueden enviar
un maleficio a su victima en forma de encantamientos’ o “cochinadas.®” La
ingesta de Hueytlacatzintli, como embriagante chaménico, suele suminis-
trar visiones aterradoras: gusanos que corroen las entrafias; hormigas colo-
radas que trepan hasta la cabeza y van carcomiendo el cuerpo; serpientes o
tigres que persiguen a la victima e intentan devorarla.’ La visiéon —durante

Juan de Grijalva [1985 (1624):52-62] refiere que en la sola provincia de Chilapa y Tlapa
habia seis monasterios de la orden y en el pueblo de Acatldn existia un beneficio agus-
tino. El mismo Grijalva relata que el padre Corufa, al enterarse de que en el pueblo de
Olinald —entonces doctrina de Chilapa— atin se adoraba un idolo a quien llamaban
Tlacatecolotl, parti6 a dicho pueblo “[...] Y mandando hacer una hoguera grande en la
plaza amenaz6 primero al gobernador, y luego a todos los del pueblo, de que los habia
de quemar alli vivos por relajos e impenitentes [...]".

7 En néhuatl tlachiuhtli.

Cochinada: porqueria o suciedad, accién baja producto de la brujeria.

El género Solandra puede suministrar visiones terrorificas: serpientes, lobos y criatu-
ras venenosas [Knab, 1977:84].



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 307

el estado alucinatorio— de algtin animal que opera en el cuerpo socavando
la salud del enfermo, confirma a éste la nefasta presencia del nahual o brujo
que lo victimiza, reforzando asi sus creencias en la brujeria.

ANTECEDENTES

Solandra guerrerensis Martinez, familia de las Solanaceas, es una de cuatro
especies de Solandra observadas en México y catalogada como especie
nueva por Maximino Martinez en 1966. Este ilustre botdnico, ademas de
identificar una nueva especie, hizo un hallazgo que paso6 casi inadvertido
para la comunidad cientifica. Con base en ciertas referencias histéricas y
contempordneas, repar6 en que el jugo de las ramas de la planta recién
catalogada —el Hueipahtli— era un narcético utilizado por los indigenas
de Guerrero para provocar un estado alucinatorio que, segtn ellos, les per-
mitia adivinar el paradero de objetos perdidos, diagnosticar las enferme-
dades y curar muchas dolencias; Martinez asocié entonces sus cualidades
a un conjunto de plantas sagradas reverenciadas por los indigenas, como
son el ololiuhqui (Rivea corybosa (L. Hall. fil.), el peyotl (Lophophora Williamsir)
y el nanacatl (Psilosibe zapotecorum), dandose a la tarea de buscar entre los
cronistas coloniales las referencias histéricas que permitiesen sustentar su
afirmacion:

Sahagun trata de dos Hueipahtlis, pero ninguno de ellos corresponde con esa
descripcién, ni se alude a sus propiedades narcéticas. En el Thesaurus no hay la
palabra Hueipahtli; en la edicién Matritense hay noticia de dos plantas con ese
nombre, pero tienen flores blancas y tampoco se alude a propiedades narcéti-
cas. En las obras de autores posteriores a la época colonial no he encontrado
ninguna noticia [Martinez, 1966:105].

Buscando en la obra del protomédico Francisco Herndndez alguna refe-
rencia sobre esta planta (ya que le resultaba imposible que éste no hubiera
visto algiin ejemplar durante su expedicion botanica, en el que luego seria
el estado de Guerrero), encontré que Herndndez ciertamente la menciona
bajo el nombre de tecomaxdchitl: “Del Tecomaxéchitl o flor de tecématl [...]
las flores huelen a azucena y son tenidas en gran aprecio por los princi-
pes indios, en cuyos huertos se siembran y cultivan con muchos cuidados.
Nace en lugares regados, calidos y templados” [Martinez, 1966:106].

Extrafiamente, aunque Martinez localiza la referencia del tecomaxdchitl
en la obra de Francisco Herndndez y la asocia con el Hueipahtli, no aprove-
cha del todo la cita de éste, pues el protomédico sefiala ademads una varie-
dad de esta planta que crece entre las pefias y que corresponderia con mas
precision al Hueipahtli de Guerrero, el texcaltecomaxdchitl, “Hay entre los

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

308 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

acuitlapanenses!® otro género de este drbol que llaman texcaltecomaxdchitl
porque nace entre las pefias, de forma casi igual, y cuya corteza, que es
amarga y de naturaleza caliente y salivosa, dicen que cura el asma aplicada
en el pecho” [Hernandez, 1959, t. 11, vol. 1:141].

Respecto al uso al que hace referencia Hernandez, Martinez [1966:106]
sugiere que es probable que los indigenas le ocultaran al protomédico las
propiedades narcéticas de esta planta.

Continuando por nuestra cuenta la btisqueda en fuentes histdricas ini-
ciada por Martinez, aparece Sahagun [1989:788] en su libro undécimo, refi-
riendo del tecomaxdchitl:

Hay unas flores que se llaman tecomaxtchitl. Son amarillas y son hinchadas
como vejigas que estan hinchadas. Son olorosas y hermosas. Y bébenlas con
cacahuatl. Y si enechan mucho dellas, causan gran sed. También la yerba en que
se hacen se llama tecomaxtchitl. Encardmase esta yerba por los arboles y por
las paredes. También esta flor se llama chichihualxtchitl, porque es a manera
de teta de mujer.

Sobre la flor de chichihualxiichitl, Reko [1919:123] ofrece la siguiente
etimologia e identificacion botanica: “chichi-hual-xochitl (chi-chi-hualli,
vejiga gigantesca, mama, chiche: flor de chiche), copa de oro (Solandra
grandiflora), la flor, antes de abrirse, imita la forma de una teta de mujer”.
La descripcién de Sahagin y la etimologia y caracterizacion de Reko,
coinciden con la identificacion del tecomaxdchitl-chichihualxéchitl con las
especies del género Solandra," especialmente con grandiflora, conocida vul-
garmente como copa de oro: un bejuco-enredadera de flores amarillas, olo-
rosas, hermosas y justamente hinchadas como vejigas antes de que abran
sus capullos. La referencia de que estas flores se bebian con cacdhuatl, es
decir, con cacao (Theobroma cacao L.) nos introduce en una nueva disyunti-
va: la de buscar los antecedentes historicos que hagan alusién a flores que
los nobles y principes tenfan en alta estima, que cultivaban y que se bebian
con cacao.

Wasson [1998:97] realizo esta buisqueda bajo la hipotesis de que las
flores (xdchitl) de los nahuas, que tan insistentemente se encuentran en
sus poemas, eran una figura metafdrica para todos los ente6genos: “sim-
bolo del brebaje divino entre los principes y nobles nahuas” [Wasson,
1998:136]. Revisando los tres voltimenes de poesia nahuatl preparados

10 Gerhard [1986:259] refiere que Acuitlapan era una estancia del pueblo de Coatlan en la
provincia de Taxco, al norte del estado de Guerrero.
' Mercedes de la Garza también asocia el tecomaxdchitl con Solandra guerrerensis [2001].



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 309

por el padre Garibay, Wasson localiza todas las asociaciones posibles uni-
das al vocablo xdchitl, encontrando que varias de estas palabras compues-
tas aluden, en efecto, a ciertos entedgenos; sin embargo, la combinacién
verbal frecuentemente encontrada es cacahuaxochitl. Dado que este voca-
blo habia sido asociado con la especie Quararibea funebris (Llav.), Wasson
sostenia que ésta era la especie que se agregaba a otros entedgenos, be-
bida con cacao, y que se le consideraba alucinégena [Wasson, 1998:124].
No obstante, sin descartar que esta planta también se adicionara al ca-
cao, no existe registro de que por si sea alucinégena y en la descripcién
del cacahuaxéchitl, en el Cédice Florentino, Sahagun refiere que estas flo-
res: “son pequefias y a manera de jazmines. Tienen muy suave olor y,
muy intenso” [1989:786], pero al observar la lamina del cacahuaxdchitl que
aparece incorporada en el Cédice Florentino [1979:340, libro XI, folio 189;
Wasson, 1998:103], las flores son monopétalas, de corola acampanado-
infundibuliforme, miden proporcionalmente lo correspondiente a dos
palmos de sus manos o més y de su corola sobresalen sus estambres. Su
tamafio no resulta conducente con las flores de Quararibea funebris, como
sugiere Wasson, [Wasson, 1998:103] y si, en cambio, con las flores del gé-
nero Solandra, especialmente con grandiflora. La tinica salvedad es que en
la ldmina aparece como un arbol y no como un bejuco o enredadera; sin
embargo, no es raro que las especies cultivadas de Solandra se poden de
manera tal que adoptan forma arbolada.

En sintesis, con la informacién suministrada por Maximino Martinez,
sabemos que Hueytlacatzintli es una planta del género Solandra y que, se-
gun las referencias histdricas, la especie grandiflora era cultivada bajo los
nombres de tecomaxdchitl, chichihualxiichitl y copa de oro. Actualmente
esta especie continda cultivindose en diversos poblados del municipio
de Chilapa y recibe el mismo nombre antiguo: tecomaxdchitl.'> Se utiliza
con fines enteogénicos y ornamentales y se considera que es hembra y
“companera” de la especie silvestre que crece entre pefascos (Solandra
guerrerensis), cuyo nombre antiguo era texcaltecomaxdchitl, y en la actuali-
dad, Hueipahtli, Hueytlacatl o Hueytlacatzintli. Que el género Solandra era
apreciado por los principes indios, que se cultivaba y bebia con cacao y
que es precisamente su asociacién con el cacao lo que permite conjetu-
rar que, siendo éste su principal vehiculo enteogénico, tenia también por
sobrenombre cacahuaxdchitl.

12 En Cuernavaca, Morelos, la copa de oro (Solandra maxima) se cultiva como planta orna-
mental y no hemos detectado un uso enteogénico.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

310 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

EL vOocABLO HUEYTLACATL Y OTRAS INFERENCIAS

La palabra Hueytlacatzintli no aparece referida en el Vocabulario en lengua
castellana y mexicana de Fray Alonso de Molina [1944] ni en la traduccién y
adecuacién de Rémi Siméon [1994]. Nahuas originarios de Temalac y Acat-
lan traducen actualmente el término Hueytlacatl como “hombre grande”; sin
embargo, ateniéndonos a su significado etimolégico, huey significa “gran-
de, alto, supremo” y tlacatl “digna de reyes y sefiores” [Garibay, 1991a:223
y 1991b:235], por lo que la traduccién serfa: planta “suprema, digna de re-
yes y senores”. El sufijo reverencial tzin, que agregan actualmente los ha-
bitantes de los poblados de Acatlan y Zitlala a Hueytlacatl 1o encontramos
también registrado en el diccionario de Rémi Siméon [1994:561 y 746] como
tlacatzintli: “persona distinguida, noble sefior”, Hueytlacatzintli puede ser
traducido entonces como: “gran noble sefior”.

El vocablo ndhuatl Hueytlacatl como “planta suprema digna de reyes
y sefiores” resulta consistente con los usos consignados por Herndandez
para el tecomaxdchitl, cuyas flores, como ya referimos: “son tenidas en gran
aprecio por los principes indios”. La tinica fuente impresa donde hemos
detectado el vocablo compuesto, es decir, huey tlacatzintle, es el Vocabula-
rio ndhuatl-espafiol de Acatldn, Guerrero, donde el término es definido como
“arbusto alucinégeno” [Matias y Constantino, 1995:69].

Enlaliteratura antropolégica, Weitlaner, Veldsquez y Carrasco [1947:47],
en una visita breve al poblado de Huitziltepec, Guerrero, consignan una
bebida que no pudieron identificar y que utilizan “los que quieren hacerse
brujos”, refiriendo la siguiente historia:

Una vez habia un cantor (murié hace 12 afnos). Dijo que para aprender a leer en
latin habia que tomar cierta planta que habia en el campo en que se sembraba:
era como bejuco. Un dia, al acabar el trabajo, después de desuncir los bueyes,
mascé y chupé de ese palo (algunos se mueren de chuparlo). A poco quedé sin
sentido, empez6 a andar y se fue hacia la barranca por donde pasa la carretera.
Entonces el rio estaba crecido y se meti6 en €l sin sentir. Unos milperos lo vie-
ron y lo sacaron. Si no es por ellos se ahoga [...] Dicen que para hacer cualquier
cosa hay que beber de esa planta. Por ejemplo, se puede adivinar el paradero de
una cosa perdida: un brujo se convierte en animal y demas... [Las cursivas son
nuestras.]

Al parecer se trataba del bejuco de Hueytlacatzintli, ya que el dato es
consistente con la informacién etnogréfica registrada en este trabajo, en el
sentido de que, a través de la mediacion enteogénica de esta planta, in-
digenas monolingiies han aprendido a hablar castellano, a iniciarse como
curanderos, rezanderos o miisicos, y a localizar objetos perdidos.



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE (GUERRERO 311

Después del importante descubrimiento que hiciera Maximino Martinez
en 1966, las referencias del Hueipahtli, en el estado de Guerrero, no aparecen
sino hasta 1995, en el ya referido Vocabulario nahuatl-espafiol de Acatlin, Gue-
rrero, en una monografia de Xochipala, donde se menciona entre las plantas
medicinales de la regiéon un “bejuco que contiene sustancias alucinégenas”
llamado “Guayipaxtli” [Barrera y Chino, 2001:65] y en el libro de Schultes y
Hofmann [2000:57], quienes citan el trabajo de Maximino Martinez.

EL RITUAL DE CURA CON HUEYTLACATL

Previo a la ingesta ritual del entedgeno, tanto el curandero como el pacien-
te se han purificado a través de la abstinencia sexual, el ayuno, el bafo y
el cambio de ropa, recursos para evitar traer consigo los “malos aires”. El
ritual debe dar inicio en dias considerados grandes: lunes, jueves o viernes,
verificindose por la noche o antes de que aparezcan los primeros rayos del
sol. El paciente estd obligado a permanecer en el espacio ritual por lo me-
nos durante cuatro dias. En ese lapso, es indispensable que su parentela lo
acompafie manteniéndose recluida también en la casa donde se celebrara
la ceremonia, y estar alertas a fin de protegerlo ante la eventual presencia
de personas o animales directamente interesados en impedir la cura —na-
huales— o malos aires. Los familiares también propician el ritual ayunando
junto a su enfermo, fumando tabaco junto con el curandero —entidad pro-
tectora— mientras acttian en el paciente las propiedades enteogénicas de la
planta. Por dltimo, apoyan al curandero encargandose de los desechos del
paciente, quien no podra salir fuera de la habitacién y tendrd que efectuar
sus necesidades adentro de la misma.

Antes de fijar el dia en que se celebrara el ritual, el curandero ha esta-
blecido el diagnéstico mediante una “rifa” con maiz; asi, en el dia sefialado,
el curandero recibe al paciente y sus familiares sin entablar conversacién
mas que para lo minimo indispensable. Toma el material que previamente
ha solicitado para realizar la cura y ofrendarlo en el altar doméstico —ve-
las, copal, flores de cempaxtichitl, cigarros y mezcal—; luego, entrega a su
mujer los alimentos que los familiares llevan consigo para su estancia; ella
se retira discretamente a la cocina y en el transcurso de la ceremonia sélo
aparecera para auxiliar a su marido en tareas puntuales.”

El curandero inicia los preparativos del ritual clausurando todo res-
quicio o fisura de las paredes de otate de su casa para evitar que entre un

13 Dofia Castula intervino en los preparativos trayendo a su marido los carbones encen-
didos para el sahumerio, la bacinica y las flores para adornar la jicara.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

312 LitiAN GoNzALEZ CHEVEZ

“aire” o algtin animal (nahual) que “malee” al enfermo. Luego de terminar
de taponar con papel todas las rendijas, pregunta si alguien quiere salir (se
entiende que para orinar); ante la negativa de los presentes, atranca la puer-
ta por dentro con un horcén, delimitando simbélicamente el espacio ritual
del exterior. Continuando con los preparativos, su atencién se centra ahora
en el altar. Retira de la superficie restos de una ofrenda del dia anterior,
reordena los cuadros de los santos, enciende las velas y el incensario con
copal, colocando en el centro del altar una jicara que es adornada con un
ramillete de flores. En el centro de la jicara coloca un viejo frasco de plastico
en cuyo interior guarda el “santo remedio”."*

El chaman Cirilo Soriano’, originario de Tlalcozotitlan, municipio de
Copalillo, inicia el ritual sacralizando el altar donde reposa el “santo re-
medio”; para ello santigua la jicara y sahtima en direccién de los cua-
tro rumbos mientras pronuncia una stiplica en nahuatl dirigida al sefior
Santiago, san Felipe, santa Ana, santos Cuates, Senor del Santuario de
Chalma, Virgen de la Natividad de Tixtla, Maria Candelaria y la Purisima
Concepcion, seguida de un padre nuestro. Acto continuo, prepara para el
enfermo una toma del “santo remedio” utilizando como medida la tapa
de la botella de plastico —de aproximadamente un centimetro y medio
de profundidad—. El polvo enteogénico contenido en la tapa es vertido a
un recipiente del tamafio de una copa de mezcal, entonces Cirilo pregunta
al enfermo si prefiere que el vehiculo sea agua o mezcal, asegurando que
este tltimo proporciona mejores resultados. El paciente ha optado por el
mezcal y Cirilo invierte unos minutos en mezclar el polvo acuciosamente
en este liquido.

Una vez preparada la toma, eleva el “santo remedio” mientras pronun-
cia una larga rogativa en nahuatl de la que transcribimos un fragmento:

Nan ti mixnostla San Bartolito (ueytlakatl). Xpatli in totatsin iconeu maca. Sa
ma nokocotia. Tlica yaxa naxmana tlin on cokoa, taxa tik chipauas ixtic tla tik
chipaua mixmaktilis mo xochitlauil, mo xochitlamanal, panpa tla o ticpaxtli
mix makas mo refresco, tlin yaxa kinequis, tlin yaxa kuelitas, i ka sa pakis yas
ichan kuali xokitla kocos, no mixmakas itlamanal ti tlakuaxs, sa mix pachiuitis,
niman tla oxapa teman kocoa itla, oxapa ualaxs mixnostecos.

14 E] “santo remedio” es un compuesto que contiene el bejuco de Hueytlacatl, la corteza
de Huaxchiquimolin y rosita. En otra entrevista, don Cirilo me comunicé que el com-
puesto tenia una mayor proporciéon de Hueytlacatl que de Huaxchiquimol, refiriendo
que estos remedios “trabajan juntos”, “son hermanos”. Esta mezcla es una adecuacién
de don Cirilo a los recursos enteogénicos locales de su comunidad, ya que su inicia-

cién y aprendizaje fue exclusivamente con Hueytlacatl.



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 313

Aqui te llamo San Bartolito (sobrenombre en castellano para Hueytlacatl).
Cura este hijo de dios. Que no esté con dolor porque €l se pone triste de que
le duele. Tu le limpiards dentro de él. Si lo limpias te daré tu flor de encender:
“xochicandelas”, tu flor de ofrenda. Porque si lo sanas te dara tu refresco, lo que
td quieras, lo que te guste, porque el ird contento a su casa, bien sano, ya sin
dolor. También te va a dar comida de ofrenda. Comerds. Luego se va a despedir.
Luego, si algtin dia le duele algo, él regresara hablandote.”

El paciente, de pie frente al altar, es exhortado por el curandero para
que apure el contenido del “santo remedio” de una sola vez. En seguida,
don Cirilo traslada al enfermo para que se recueste en un lecho cubierto
por unas sdbanas y plasticos desgastados en contra esquina del altar. Ahi
instruye al enfermo: “vas a ir al bafio muchas veces, no te dé pena.'® Lo
recuesta en la cama de otate, lo cubre con una sadbana hasta la cabeza y aco-
moda la bacinica debajo de la cama, conminando al enfermo a descansar.
El curandero sahtima repetidamente en direccién de los cuatro rumbos y
se sienta a su lado colocando entre ambos la jicara que contiene el “santo
remedio”, las flores, una vela, los cigarros, los cerillos y el copal; al lado de
la jicara deposita una botella de mezcal y su sahumerio.

Cuando Hueytlacatl “se le presenta al enfermo” —cuando éste “ha entra-
do”—, algunos pacientes pueden tener reacciones violentas —dependiendo
de las visiones que provea Hueytlacatl—, mientras que otros mantienen un
sueno letargico o visién extatica. Entre tanto, el curandero fuma profusa-
mente'” y toma mezcal, convidando a la parentela que en ese momento ro-
dea el lecho del enfermo. Poco antes de que éste despierte, el curandero se
recuesta en la hamaca para acompafar oniricamente al paciente. Cuando el
paciente recupera la conciencia (cinco a doce horas después), el curandero
preguntara al enfermo: ;qué es lo que viste?, ;qué es lo que sentiste?, ;en
donde andabas? Interpretar estos suefios o visiones es una de las principales
actividades del chamén.

Con la vigilia, sobreviene un periodo de enorme vulnerabilidad para
el convaleciente: Hueytlacatzintli es extremadamente “caliente”, por lo que el
“mal viento” aprovechara cualquier resquicio para introducirse y enloque-
cerlo. Toca al curandero “retirar” en su totalidad la actividad del ente6ge-

13 Transcripcién y traduccién de Emiliano Soriano (nieto del sefior Cirilo).

16 Las propiedades laxantes y/o eméticas de las plantas son de particular importancia en
la parafernalia simbdlica y terapéutica contra la brujeria, ya que los residuos expulsa-
dos por el enfermo, se admiten como pruebas irrefutables de la expulsién del embrujo
y la consecuente purificacién del enfermo.

17 Cuando el tabaco se ha consumido, el curandero ingiere sus cenizas.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

314 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

no, depurdndolo de su influjo mediante la purificacién y la lustracion del
enfermo. De manera que las horas que restan del dia en que se efectu¢ la
toma y los dias subsecuentes, el curandero purificara al paciente sahuman-
dolo con copal en direccién descendente, enfrente, detrds y a sus costados;
luego, lo “limpiara” con hojas de ahuéxot! (Salix humboldtiana Willd.). Si-
guiendo la misma rutina, exhalara el humo del tabaco y asperjara mezcal
sobre su cuerpo. La lustracion se realizard hasta cuatro veces al dia median-
te el bafio ritual. En cada ocasion, el curandero sahumara con copal la ropa
del enfermo y consagrara la jicara que contiene el agua con que bafara al
paciente en direccién de los cuatro rumbos, orando para que ésta salva-
guarde al enfermo de los malos aires.

Cuatro dias después, al cierre del ritual, se le ofrendara a Hueytlacatzint-
li un banquete donde el alimento principal serd una gallina. Con esmero,
dofia Castula y don Cirilo pondran costales de plastico sobre el piso de
tierra como mantel. Los convidados al banquete seran: Hueytlacatl, el pa-
ciente, sus familiares y el curandero. Dofa Céstula preparara y servird en
la cocina el alimento para cada uno de los comensales; pero antes de que
el curandero disponga la ubicacién de los platos en la improvisada mesa,
su esposa los ofrecera ante el altar doméstico sahuméndolos, mientras don
Cirilo inicia una serie de rogativas y rezos.

El lugar asignado a Hueytlacatl sera a la derecha del curandero y estara
representado por la jicara que contiene el “santo remedio” y una vela. El
primer plato sera dispuesto para €l, y siendo el invitado principal, las tor-
tillas envueltas en una servilleta, la sal, el mezcal, el refresco, el agua y los
cigarros se depositardn muy préximos a su sitio. A la derecha de Hueytlacatl
se colocara al enfermo, ocupando su parentela los lugares dispuestos para
ellos entre el curandero y el enfermo. Antes de probar los alimentos, toca
al convaleciente dirigir unas sencillas palabras a Hueytlacatl, agradeciendo
que lo haya sanado y ofreciendo en reciprocidad este banquete: “Ahora ya
me curastes jVen! jCome una tortilla! La otra vez que tenga esta enferme-
dad de vuelta te pediré el favor. Ahora pues, comamos”.

COLECTA Y PREPARACION DE HUEYTLACATL

Es prerrogativa de la divinidad presente en la planta actuar en forma efec-
tiva en el contexto de la ceremonia propiciada por “su compariero”: el cu-
randero. En concordancia, el curandero prodigard a la planta cuidados es-
peciales durante su colecta y preparacion tal como refiriera Aguirre Beltran:

El poder mégico puede estar latente en un arbol o planta, mas es el hombre, al
manufacturar el medicamento, el que emplea ese poder como un instrumento



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE (GUERRERO 315

en el ritual [...] de no llevarse a efecto resulta completamente ineficaz su em-
pleo, ya que no curan las propiedades farmacoldgicas de las yerbas, sino sus
propiedades misticas” [Aguirre, 1980:123].

Juan Mezquiteco nos conté la forma en que su suegro, un famoso
curandero, colectaba Hueytlacatl en el cerro con fines rituales. Por ser una
planta de “mucho respeto”, su suegro ayunaba antes de ir a recogerla y
la traia de un lugar apartado, “donde nadie la mire porque si no, no sir-
ve”. Antes de cortarla, limpiaba el lugar y le ofrecia a la planta un huentli,
que consistia de flores de cempaxtchitl, cigarros, velas, pan, galletas de
animalitos, mezcal, y le dejaba un centavo. Le rezaba el credo o el padre
nuestro y le hablaba a la planta: “Los que saben curar le platican a la
planta para que se quiera venir con uno, asi te la vas trayendo, le dices
que la quieres para que cure, que se venga con uno para que le ayude a
levantar el enfermo. Sélo los curanderos saben cémo se usa, porque si
lo usa alguien que no sabe o no le habla bien, no sirve para curar o te
vuelves loco”.

Don Cirilo Soriano, utilizé la planta de Hueytlacatl durante veinticuatro
afnos; no obstante, él nunca conoci6 la planta viva,'® por lo que cada dos o
tres afios se dirigia al pueblo de Tlatempanapa, donde un paisano del lugar
cortaba en un paraje montafioso cercano al pueblo dos o tres kilos del beju-
co, quitandole la corteza exterior para ofrecerle a su cliente exclusivamente
“el corazén” .

De retorno a Tlalcozotitlan con su preciada carga, Cirilo sahumaba y
efectuaba brevemente unas rogativas en el altar, luego ponia a secar los
bejucos al sol y, una vez deshidratados, su esposa les molia. Dofia Castu-
la pulverizaba en el metate el Hueytlacatl en dia viernes, y ayunaba hasta
medio dia aunque hubiese molido la planta desde las siete de la mafana.
Guardaba el polvo de la planta en una bolsa de plastico y lo presentaba en
el altar doméstico, donde le rezaba un credo, un Sefior mio Jesucristo y un
avemaria. Al terminar, guardaba el recurso enteogénico detras de la imagen

18 Don Cirilo se inicié como chamén en el transcurso de una curacién con Hueytlacatl en
un pueblo del municipio de Zitlala y nunca conoci6 la planta en su ambiente natural.
En su comunidad de origen, Tlalcozotitlan, ubicada a orillas del rio Mezcala en el Alto
Balsas, no existe esta especie, por lo que, para obtener la planta para efectuar sus cura-
ciones, acudia con un vecino del pueblo de Tlaltempanapa.

19 Desconocemos si el colector ofrecfa a su cliente el bejuco descortezado con el propésito
de impedir que el curandero identificara la planta o si suponia que ésta es la forma ha-
bitual de utilizacién. En Tixtla, Guerrero, contrariamente a lo que utilizaba don Cirilo,
lo que se emplea como recurso enteogénico es precisamente la corteza superficial del
bejuco, considerando de alta peligrosidad su “corazén o médula”.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

316 LitiAN GoNzALEZ CHEVEZ

del Sefior de Chalma o de la virgen de la Candelaria o de la Natividad, vir-
genes con las que “mas trabajaba” su esposo don Cirilo.

INICIACION Y PARAFERNALIA RITUAL CON EL BEJUCO HUEYTLACATL

Si bien el bejuco de Hueytlacatzintli es empleado por los curanderos na-
huas como recurso enteogénico para identificar a los causantes de una
brujeria y liberarlo del hechizo, asi como para localizar objetos perdidos
o solicitar para su cliente un don u atributo que previamente no se tenia,
Hueytlacatzintli tiene otra particularidad: forma parte del ineludible pro-
ceso de iniciacién chamanica® de los curanderos adscritos a su ritual. En
este caso, es la entidad animica de la planta la que elige a sus seguidores
y representantes, en clara continuidad con lo sefialado por Lépez Austin
[2009:9] para el hombre mesoamericano, quien “se ha concebido en su
existencia mundana rodeado por seres con personalidades muy préximas
a la suya: dioses, seres humanos ya fallecidos y la vasta diversidad de
las criaturas. Todos estan provistos de una interioridad divina que les
proporciona percepcién y sensibilidad, pensamiento, voluntad y poder
de accién”.

Don Cirilo describe de la siguiente manera el proceso de iniciacién cha-
manica con este entedgeno:

Hueytlacatl es como nosotros, como el amor entre hombres y mujeres, si alguien
nos gusta la empezamos a enamorar. Hueytlacatl es igual, puede buscar a un
hombre o una mujer que le guste para que se quede con €él, alguien que le tenga
fe para que pueda hacer esas curas, entonces él mismo se le puede presentar
[Cirilo Soriano, Tlalcozotitlan].

Este ultimo efecto es circunstancial; si al ingerir una de las nueve to-
mas consecutivas de hueytlacat —rutina necesaria para establecer el pro-
ceso ritual de cura, en caso de una presunta brujeria—, el enfermo en sus
suefos o visiones acepta recibir de Hueytlacatl, o Bartolito,*! una jicara roja
que en apariencia tiene comida, pero en realidad contiene “cochinadas”
—en ndhuatl tlachiuhtli, encantamientos—, como hormigas, gusanos o

20 Reiteramos la definicién de chamdn de Madsen [1955:48]: “individuo que ha recibido
el poder de cura directamente de una existencia sobrenatural por medio de suefios,
visiones o posesion de espiritus”; éste es el caso de don Cirilo.

! Bartolito, apelativo en castellano de la personificacién o entidad animica de Hueyt-
lacatl, es descrito por don Cirilo como un hombre alto y delgado que se encuentra en el
centro de un salén tocando un instrumento musical, cantando y creando un ambiente
de gran regocijo.



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 317

lombrices, y la recibe con su mano izquierda, es sehal de que el iniciado
serd un nuevo hechicero o brujo, ya que este material es arsenal para efec-
tuar hechizos.

Si, por el contrario, el iniciado acepta recibir de Hueytlacatl la jicara
blanca, la fruta y la servilleta para ofrendar, y le recibe estos dones con la
mano derecha, es sefial de que este paciente serd un nuevo curandero y
contrarrestara los efectos de la brujeria, ya que lo que ha recibido de ma-
nos de Hueytlacatl son las herramientas del curandero indispensables en su
mesa ritual: la jicara de tecomate es instrumento imprescindible para for-
mular el diagndstico y aun el prondstico, ya que en su interior el curandero
efectuara los sortilegios o “rifas” atisbando en los granos de maiz si se trata
de una brujeria, un enfado o es necesario levantar la sombra.

La jicara blanca también sirve para “buscar suerte” (obtener un don)
y para escudrifar el futuro: “qué es lo que viene adelante”. La fruta y las
flores son parte de la “paga” u ofrenda que se le ofrecerd a Hueytlacatl en
retribuciéon una vez concluidos sus servicios; la servilleta es un auxiliar
en la ofrenda, parte de la elegancia de una buena mesa ritual, ya que en-
vueltos en ella se le presentaran los alimentos ofrendados, especialmente
las tortillas de maiz.

Iniciacion con Hueytlacatl y entrega del don

Don Cirilo Sorianof, chamdn de sesenta y siete afios de edad, hablante de
nahuatl —escasamente entiende el castellano—, hace veinticuatro afios,
aquejado de una enfermedad, acudi6 con una curandera de un pueblo na-
hua de Zitlala, la sefiora Teodora Petlatekatl. La curandera efectué “una
rifa” vertiendo doce granos de maiz en una jicara con agua, diagnostican-
dole que le habian hecho brujeria. Para curarse, el enfermo debia quedarse
dos o tres meses en su casa, por lo que don Cirilo le asegur6 que regresaria
después del periodo de lluvias, una vez que hubiera levantado su cosecha.
De vuelta en el pueblo de Zitlala, Teodora lo llevé a una casa aparte con su
mujer, cerrando perfectamente todas las puertas y ventanas. La curandera
ayund todo el dia hasta que oscurecié y preparo6 la primera toma de Hue-
ytlacatl. Le dio de tomar muy poco en un vaso y sali6 de la casa, quedando
solos don Cirilo y su esposa:

—Cuando se le subi6 el remedio —relata dofia Castula— quedé como borra-
cho, empez6 a ver visiones, se aventaba, le pegaba a la puerta o tiraba patadas.
Decia muchas cosas que [ella] no entendia y estaba muy asustada, hasta que
casi al amanecer se durmié.

Continta el relato don Cirilo:

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

318 LitiAN GoNzALEz CHEVEZ

—]...] cuando me dieron la primera toma se me presento el espiritu de Hueyt-
lacatl, vi que tenia una mesa al centro de su casa y que él estaba tocando una
arménica. El me decia “estds viendo que aqui hay muchos pacientes, jpor qué
no los curas? Hay nifios enfermos, hay muchachas enfermas, hay sefioras enfer-
mas, hay muchachos enfermos, ;por qué no los curas? Yo aqui estoy tocando”.
Entonces contesté: “;Y yo?, ;como los voy a curar? Yo no tengo con que curar,
yo no puedo con qué curarlos”. “Tienes ese remedio para curarlo rapido”. “;Y
como? —le digo—". Entonces me mostr6 como curar. Me dice: “vas a curar
de este modo, saca la saliva con el dedo, dntale y con ese remedio se van a
curar”. Entonces yo inmediatamente hice lo mismo. Empecé a atajar la saliva y
le empecé a untar a la sefiora, a las sefioritas, a los nifios que estaban enfermos.
Cuando iba yo pasando como que se alborotaban los nifios, se empezaban a
refr, las muchachas también ya estaban sanas. Por eso yo casi no ocupo muchos
remedios. Agarr6 la saliva y con eso los curé ya que en mis suefos eso me die-
ron de remedio.

Movimiento dual en giro

—Cuando me mandaron a que curara a los pacientes que estaban ahi encerra-
dos, alcancé a ver una persona que reconoci en esos suefios, un sefior de Zicapa,
el mentado Juan Meza. A mi me ordenaron que curara a los pacientes que esta-
ban ala derecha y a Juan le ordenaron que se diera la vuelta, que se pasara para
alla y que curara a los de la izquierda. A donde yo iba curando escuché que los
enfermos ya estaban buenos y sanos, que se empezaban a reir y a carcajear, y
los que venian llegando por la otra parte, también escuchaba que se iban curando
igualmente, que se reian, se carcajeaban y que ya estaban sanos. Ya al tiempo de
toparme con Juan, ya no vi para donde agarré el mentado Juan Meza.

Ser curandero o brujo: una eleccién

—Cuando terminé me fui a sentar otra vez. Hueytlacatl estaba con su arménica
tocando, cantando, tenia mucha alegria. De un de repente vi que se fue para la
cocina, cuando regreso, traia una tortilla con un montén de carne de puerco,
la tortilla la puso boca abajo dentro de una jicara. Y entonces Hueytlacatl me dijo
“i1Andale, ya te traje este taco, cémetelo!” —me lo ofrecié con todo y jicara—.
Entonces yo recibi la jicara con la mano izquierda y cuando Hueytlacatl se fue,
abri la tortilla para comerla y vi un montén de gusanos. No me la comi, la arrojé
al fondo, por alla la tiré.

Entonces Hueytlacatl se fue a traer otro taco, lo traia otra vez en una jicara
tapada con la tortilla, y cuando vino me dijo “jAndale comete este taco!” Lo
volvi a recibir con la mano izquierda y cuando él se regresé otra vuelta pa’ la
cocina, yo abri ese taco y vi que esta vez tenia puras hormigas, otra vuelta lo tiré.
Cuando arrojé este taco trajo otro taco, y cuando lo vi, eran puras panocheras



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 319

—tlachinasmi— y otra vuelta lo arrojé por alld, no me lo comi. En seguida, vi que
venia otra vez de la cocina, trafa otro platillo con otros cuatro tacos para comer,
me dijo que tenian chiles gordos y jitomates grandes, yo lo recibi con la mano
izquierda y cuando ya se fue, otra vez descubri la tortilla y vi que traia puros
gusanos grandes, de vuelta los arrojé, no me los comi.

Cuando vi, otra vuelta volvié6 Hueytlacatl con otro platillo, este era otro
taco y cuando llegé me dice ”;Andale, tOmate este taco, es carne de res!” Le re-
cibi con la mano izquierda otra vez, y cuando se volvio a ir, lo volvi a descubrir,
eran puros gusanos gordos y rallados, de esos que crecen en el cacaloxiichitl.
Inmediatamente lo volvi a aventar. Entonces me trajo otra comida, esta vez dijo
que me trafa carne de res y cuando descubri el platillo fueron puros gusanos, lo
volvi a aventar.

Cuando regres6 me dijo: “Ya que no te gust6 ninguna comida de la que
yo te traje, recibe esta servilleta”. Me traia una servilleta toda rotita. Entonces yo
la recibi con la mano derecha y cuando me la entreg6, la doblé y me la puse
de cabecera. Entonces vi que ya venia otra vez, me traia una jicara toda rota,
toda quebrada, venia amarrada, y entonces cuando llegé que me dice: “Ya que
no te gusté ninguna comida de las que yo te ofreci, te traigo ahora esto: una
jicara”. La agarré con la mano derecha y cuando se dio la vuelta me la puse de
cabecera otra vez como almohada.

Al poco rato vi que ya venia, traia un racimo de platanos. Me dijo “jAn-
dale!, témate estos platanos ya que no quisiste comer ninguna comida”. Vino
a dejar los platanos, los recibi con la mano izquierda y entonces se fue y ya
no regres6. Entonces vi que en el otro cuarto habia varios nifios que estaban
jugando, gritando. Un nifio salié y vi que era mi hijo. Entonces le digo: “; Tt qué
haces aqui?” “Yo estoy jugando con mis amigos”. Y le digo: iNo te vayas, aqui
hay platanos, come un platano!, y me dice: “;Cémo?, ;si aqui no hay nada?”
Entonces agarré un platano y se lo di. Me dijo el nifio: “Ya lo terminé, ya me
voy a jugar con mis amigos alla”. Entonces le dije: “No te vayas, ;quieres otro
platano?” Jalé otro platano y se lo volvi a dar, se lo comi6 y se volvio6 a ir.

Y entonces, cuando se fue el nifio, al poco rato vi a la sefiora que me estaba
dando el remedio y me dice: “A ver, jlevantate!, vamos pa’ fuera”. Cuando sali
me dijo: “Fijate qué es lo que hay aqui”. Entonces alcancé a ver una imagen
de la Guadalupana que estaba en frente de mi. También estaba la imagen del
sefior Santiago y la Virgen de la Natividad con sus veladoras y muchos jarrones
llenos de flores. Entonces me dijo: “Como lo que estés viendo, asi vas a curar,
asi vas a trabajar. Ahorita ya eres un buen curandero, todos los que estan afuera
ya los curaste. Ahora ya paseaste, ya viste todo como vas a hacer, td ya viste en
tu suefio cudl es el remedio. Ya te mostré, ya te ensefié todos los tipos de trabajo
que vas a realizar. Ya puedes curar a todas las personas”. Por la tarde, me volvi
a dormir y vi a mi enemigo. Yo estaba armado y le queria tirar. Mis amigos me
daban de tomar mezcal para que no le hiciera nada, me decian: “jDéjalo en
paz!”

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

320 LitiAN GoNzALEZ CHEVEZ

La interpretacion de los suefios y visiones de don Cirilo por la chamana Teodora

Al tercer dia ya desperté, se meti6 la sefiora adentro, puso agua a entibiar y me
bandé. Entonces empecé a recuperar, ya no estaba atarantado, vagando en mi
mente nada mas, jvolvi a la vida otra vez! La sefiora me empez6 a preguntar
qué es lo que habia visto, qué es lo que habia sentido. Yo le conté lo que vi. Le
dije que no le recibi ninguna comida de las que me habia dado Hueytlacatl, nin-
gun taco de lo que me habian dado; que solamente acepté la servilleta rotita, la
jicara y esos platanitos que me regalaron, y que de esos platanos, le habia dado
dos a mi nifo.

Inmediatamente me dijo que yo iba a aprender a curar. Me dijo “{Ta vas
a ser muy buen curandero!, jmas que yo! Las tortillas con hormigas en medio
significa brujeria, si lo hubieras recibido, éste seria tu trabajo; el plato lleno de
lombrices significa magia, entonces, si lo recibes, la magia seria tu trabajo. La
jicara de tecomate significa ser curandero, por eso, tii serds curandero, porque
recibiste la jicara que s6lo sirve para levantar la sombra y para hacer las ‘rifas’.
La servilleta, es para dar ofrenda a Hueytlacatl. Ese nifio que fue a comer no es
tu nifio, es Hueytlacatl, te hubieras comido tan siquiera algo para que con eso
te defendieras, se limpiara tu espiritu”.

De la visién de mi enemigo, dijo que si las personas que me acompa-
fiaban en mi suefio, me hubieran dado permiso de tirarle, entonces cuando
llegara a mi casa, esa persona ya habria muerto, estaria sepultada. Me dijo:
“Hicieron bien que no te dejaron”. También me dijo que cuando me cai en
el terreno de labor* no habia llegado mi tiempo para que me muriera, que
Santiago andaba ahi cuidandome, echando los malos espiritus a un lado para
que no se me arrimara nada, que si él no hubiera estado conmigo, me hu-
bieran levantado muerto. Por esa razén, dice: “El santo al que vas a trabajar
para que te ayude es Santiago, a él le toca cuidarte, el va a estar batallando
contigo para que las personas te vengan a dejar tus frutas, tus alimentos,
(por qué? porque vas a estar trabajando buenamente”.

Después de esa primera toma, duré muchos meses ahi con ella, febrero,
marzo, abril, mayo, junio hasta pa’l quince de julio. Me dio nueve tomas, y de
esas nueve tomas aprendi todo lo que sé. Haz de cuenta, me dieron ese don y
me dijeron qué es lo que iba a ocupar para curar. Cuando tomé la tltima dosis
ya no vi nada. Ella me dijo: “Entonces ésta es tu dltima toma”, y me dio de alta.
Castula se niega a recibir los dones que le ofrece Hueytlacatl

Cuando me termind de curar, la sefiora me dijo que para que a mi esposa
no le pasara nada en el trayecto, para que no encontrara los malos espiritus en
el camino, también ella debia tomar un poquito de remedio. Hueytlacatl le en-
sefi6 lo mismo, pero ella no quiso aceptar ninguna cosa, aunque le rogaron que

22 Fue a consecuencia de las secuelas de esta caida que consulté a Teodora.



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 321

recibiera la jicara nueva. Entonces le dijo la curandera: “Si hubieras recibido,
serias mejor que tu esposo, porque su jicara estaba vieja y rota y a ti te ofrecie-
ron una nueva”.

Ultimos preparativos, despedida y paga

Cuando iba a regresar a mi pueblo, me prepar6 una bolsa con un polvo —Te-
nexyetl—. Me dijo: “Ahora si va un hombre hecho y derecho, nadie te puede
atacar, si de repente por ahi sientes algo de dolor en la espalda, tti nada mas
agarra el polvo y échatelo en la boca y no te va a pasar nada, y para curar sé el
mejor”. Desde entonces me despedi de ella y no la volvi a ver. Le pagué cuatro-
cientos pesos curandome y comiendo en su casa.

Del relato del sefior Cirilo se desprende que la iniciacién para ser chamén
sobreviene en el transcurso del ritual de cura y es durante este proceso cuando
el enfermo ingiere una pécima o mas con esta planta. La entidad animica pre-
sente en la planta de Hueytlacatl —ahora antropomorfizada— ofrece a algunos
su don: la jicara del curandero o la jicara del brujo, convocandolos a ser cha-
manes blancos o negros, como en las mitologias dualistas referidas por Eliade
[2001:156]. Toca al iniciado recibir o no ese don e inclinarse por una u otra
opcién. Con la entrega del don, el nuevo curandero es instruido a través de
sus suefos o visiones sobre las herramientas diagndsticas —la jicara— y tera-
péuticas —la saliva y el “santo remedio”: Hueytlacatl—, y sobre la parafernalia
necesaria en torno al ritual. También le son adjudicados sus espiritus auxilia-
res: en este caso, representados por la Virgen de la Natividad, la Guadalupana
y el sefor Santiago.

REFLEXIONES FINALES

Los entedgenos fueron componentes fundamentales de la antigua religion
mesoamericana. Su utilizacién era una bisagra que permitia a los especia-
listas rituales circular a través del tiempo para obtener una vision ampliada
del presente, el pasado y el futuro. Entre los nahuas de Guerrero su empleo
sigue vigente, especialmente para que los enfermos transiten en el tiempo
y descubran a los causantes de una brujeria y obtengan la cura, encuentren
un objeto o reciban un don o atributo que antes no se tenia. La funcién del
curandero o chaman es conducir la ceremonia ritual en la cual el paciente
consultara al entedgeno, consumiéndolo con fines oraculares y terapéuticos.

La especie que se ha resefiado en este trabajo: Hueytlacatl, constitu-
ye s6lo una parte de la flora enteogénica de los nahuas de Guerrero. Esta
planta sagrada contintia siendo uno de los dispositivos primordiales de un
chamanismo arcaico que, podemos consignar, atin se mantiene arraigado y

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

322 LitiAN GoNzALEZ CHEVEZ

herméticamente resguardado por algunos especialistas rituales de los mu-
nicipios del centro y norte de Guerrero. Los entedgenos no sélo constituyen
el sustrato vital de este chamanismo, también articulan vasos comunicantes
que integran diversos aspectos esenciales de la tradicién religiosa meso-
americana y de la religiosidad popular, proporciondndonos una perspecti-
va holista de la cosmovisién indigena.

El consumo de Hueytlacatzintli se lleva a cabo en el contexto de un pro-
ceso ritual profundamente dotado de sentido y arraigo bajo la guia de un
chaman; por ello, no se recomienda su circulacién y consumo con fines me-
ramente hedonistas o comerciales, ya que por su contenido en alcaloides
tropanicos tiene propiedades delirégenas y neurotdxicas que pueden con-
ducir a la locura e incluso a la muerte.

Por su caracter sacro, la informacién consignada en este trabajo forma
parte del patrimonio cultural de los nahuas de Guerrero y no debe ser sus-
ceptible de apropiacién mercantil o de privatizaciéon mediante registros o
patentes.

Agradecimientos. Este trabajo no hubiera sido posible sin el financiamiento
del Conacyt, proyectos 30489-S y 34581-S. Agradezco al curandero Cirilo
Soriano' su amistad y su confianza para mostrarme los senderos de su saber;
a Raymundo Rufino y Emiliano Soriano por su papel como traductores na-
huas; al doctor Juan Cajas, colega del Departamento de Antropologia de la
UAEM, por aceptar fungir como paciente de don Cirilo e ingerir el Hueytlacatl;
al equipo del proyecto “Actores Sociales de la Flora Medicinal”, del INaH,
por su apoyo técnico, en especial a Paul Hersch, por impulsar este trabajo
de muchas maneras; a Ana Pérez, por montar los ejemplares de herbario, y a
Francisco Garcia por acompafiarme en mas de una de estas peripecias en el
trabajo de campo. Por tltimo, a la maestra Abigail Aguilar, del herbario del
IMSS, quien siempre me incentivé a que publicara este trabajo.

BIBLIOGRAFIA

Aguirre Beltran, Gonzalo

1980 Medicina y magia. EI proceso de aculturacion en la estructura colonial, México,
Instituto Nacional Indigenista.

Barrera D., Chino R. y Chino A.

2001 Monografia de Xochipala. Legado artistico y cultural, México, Conaculta/
Municipio de Eduardo Neri/Consejo Supremo de los Pueblos de Filo
Mayor y Secretaria de Educaciéon de Guerrero.



HUEYTLACATZINTLI. ENTEOGENO SAGRADO ENTRE LOS NAHUAS DE GUERRERO 323

Bartolomé, Miguel Angel

1997 Gente de costumbre y gente de razon. Las identidades étnicas en México, México,
Siglo XXI/Instituto Nacional Indigenista.

Dehouve, Daniele

1994 Historia de los pueblos indigenas de México. Entre el caiman y el jaguar. Los
pueblos indios de Guerrero, México, Centro de Investigacion y Estudios
Superiores en Antropologia Social.

Eliade, Mircea

2001 [1960] EI chamdnismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, México, FCE.

Fagetti, Antonella

2003 “Tepahtiani, ixtlamac, tepopova, tlamatqui, tepacho, temaquixti, sina-
na... Curanderos, hueseros, yerberas, parteras...” en Antonella Fagetti
(comp.), Los que saben: testimonios de vida de médicos tradicionales de la region
de Tehuacdin, México, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla / Co-
mision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas, pp. 5-20.

Fagetti, Antonella

2010 “Iniciaciones, suefios y trances: una propuesta teérico-metodolégica”,
en Antonella Fagetti (coord.), Iniciaciones, trances, suefios... Investigaciones
sobre el chamanismo en México, México, BuaP/Plaza y Valdés.

Furst T., Peter

1976 Alucinégenos y cultura, FCE, México.
1992 Alucinégenos y cultura, México, FCE.
Garibay Angel Ma.

1991a “Nombres nahuas en el cédice de la Cruz-Badiano. Sentido Etimolégico”,
en Martin de la Cruz, Libellus de medicinalibus indorum herbis Manuscrito
azteca de 1552, Segiin traduccion latina de Juan Badiano. Apéndice B, México,
FCE/IMSS, pp. 223-233.

1991b “Vocabulario de términos nahuas en el manuscrito”, en: Martin de la Cruz,
Libellus de medicinalibus indorum herbis Manuscrito azteca de 1552, segiin tra-
duccion latina de Juan Badiano. Versién espafiola con estudios y comentarios
por diversos autores, Apéndice C, México, FCE/1Mss, pp. 235-238.

Garza, Mercedes de la

2001 “Uso ritual de las plantas psicoactivas entre los nahuas y los mayas”, en
Yolotl Gonzélez (coord.), Animales y plantas en la cosmovision mesoamericana,
México, Conaculta/IiNaH/ Plaza y Valdés, pp. 89-106.

Gerhard, Peter

1986 Geografia histérica de la Nueva Espafia 1519-1821, México, uNaM-Instituto
de Investigaciones Histéricas e Instituto de Geografia.

Grijalva, Juan de

1985 [1624] Créonica de la orden de N.P.S. Agustin en las provincias de la Nueva Espafia.
En cuatro edades desde el aiio 1533 hasta el de 1592, México, Porrua.

Hernandez, Francisco

1959 Obras completas: Historia Natural de Nueva Espaiia, tomo II, vol. I, México,
UNAM.

Knab, Tim

1977 “Notes concerning use of Solandra among the Huichol”, en Economic

Botany, nim. 31, pp. 80-86.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

324 LitiAN GoNzALEZ CHEVEZ

Lévi-Strauss, Claude
2001 Antropologia estructural, México, Siglo XXI.

Lépez Austin, Alfredo

2009 “El dios en el cuerpo”, en Dimensién Antropologica, afio 16, vol. 46, mayo-
agosto, pp. 7-45.

Madsen, William

1955 “Shamanism in México”, en Southwestern Journal of Anthropology, 11, pp.
48-57.

Martinez, Maximino

1966 “Las solandras de México, con una especie nueva”, en Anales del Instituto

de Biologia, UNaAM, nim. 37, pp. 97-106.
Matias, Marcos y Constantino Medina

1995 Vocabulario nahuatl-espafiol de Acatlin, Guerrero, México, ciesas/Plaza y
Valdés.
Molina, Fray Alonso de

1944 [1571] Vocabulario en lengua castellana y mexicana. Madrid, Ediciones Cultura
Hispanica, Coleccién de Incunables Americanos, vol. 4.

Ott, Jonathan

2000 Pharmacotheon. Drogas enteogénicas, sus fuentes vegetales y su Historia, La
liebre de marzo, Barcelona.

Ramirez, Cleofas

1991 Plantas de la region nihuatl del centro de Guerrero, México, CIESAS.

Reko, Blas Pablo

1919 “De los nombres botanicos aztecas”, en EI México Antiguo, vol. 1, nim.5,
pp. 113-157.

Ruiz de Alarcén, Hernando

1988 [1629] Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicas que hoy viven entre los
indios naturales desta Nueva Espafia, México, seEP-Coleccion Cien de México.

Sahagtn, fray Bernardino de

1979 Cédice Florentino, (ed. facsimilar), México, Secretaria de Gobernacion.

1989 Historia General de las cosas de Nueva Espaiia, tomo II, México, Conaculta/
Alianza Editorial Mexicana.

Schultes Richard Evans y Albert Hofmann

2000 [1979] Plantas de los dioses. Origenes del uso de alucinégenos. México, FCE.

Siméon, Rémi

1994 [1885] Diccionario de la lengua nahuatl o mexicana, México, Siglo XXI.

Villasenor, Sergio J.

2001 “Los rituales terapéuticos con plantas psicotrépicas. El caso del cecectzin”,
en Investigacion en salud, vol. 3, nam. 3, pp. 166-176.

Wasson, R. Gordon

1998 El hongo maravilloso: Teonandcatl Micolatria en Mesoamérica, México, FCE.
Weitlaner Roberto, Pablo Veldsquez y Pedro Carrasco
1947 “Huitziltepec, Gro.”, en Revista Mexicana de Estudios Antropolégicos, tomo

9, nims. 1,2, 3, pp. 47-77.



