
número 53, enero-abril, 2012

Hueytlacatzintli
Enteógeno sagrado entre los nahuas 

de Guerrero

Lilián González Chévez
Departamento de Antropología
Universidad Autónoma del Estado de Morelos

Resumen: Un aspecto que ha pasado inadvertido en la cultura nahua de Guerrero es la 
utilización de poderosos enteógenos escasamente descritos hasta hoy. Actualmente, curanderos 
nahuas de la región norte y centro del estado aún mantienen en la clandestinidad el sustrato 
vital de su actividad terapéutica: los enteógenos. Este trabajo profundiza etnográficamente 
en uno de los ocho embriagantes chamánicos detectados en esta región: el Hueytlacatzintli 
(Solandra guerrerensis). La función actual de este enteógeno es determinar, bajo la guía de 
un especialista ritual, quién es el causante de una brujería, de qué recursos se valió, cuáles son 
los efectos nocivos de la actividad brujeril y liberar del hechizo al afectado; también se utiliza 
para localizar objetos perdidos, solicitar para su cliente un don o atributo que previamente 
no se tenía e iniciarse como curandero o brujo. Precisamente, mediante la ingesta de esta 
planta enteogénica en el contexto del proceso terapéutico, al paciente se le puede presentar 
la deidad depositada en la planta e incitarlo a que se consagre a ser curandero o brujo. De 
aceptar la propuesta, el iniciado recibirá de la entidad anímica de la planta, mediante el éxtasis 
alucinatorio, sus herramientas diagnósticas y terapéuticas, sus espíritus auxiliares, las súplicas 
y rezos que lo acompañarán y la parafernalia ritual.

Palabras clave: enteógenos, Guerrero, nahuas, Hueytlacatl, Solandra guerrerensis

Abstract: An aspect that has been barely described until today in the Nahua culture of 
Guerrero, Mexico, is the use of powerful entheogens. Nowadays, Nahua healers of the northern 
and central area of the state maintain in secrecy the vital reference of their therapeutic activity: 
the entheogens. This work is centered in one of these resources: Hueytlacatzintli (Solandra 
guerrerensis) whose current function is to determine, under the guide of a ritual healer, 
who produces a witchcraft, what resources are involved in it, which are the noxious effects of 
the sorcerer’s activity and how to liberate the victim; it is also used to locate lost objects, to 
request for its client a certain personal attribute, and to begin working as a faith-ritual healer 
or sorcerer. In fact, it is stated that by means of the ingestion of this entheogenic plant in a 
therapeutic process context, the patient is introduced to deity by the plant, that incites him/
her to be a devoted faith-ritual healer or sorcerer. In accepting the proposal, he/she will receive 



Lilián González Chévez302
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

from the animic entity of the plant, by means of the allucinatory ecstasy, his diagnostic and 
therapeutic tools, his auxiliary spirits, the requests and prayers that will accompany him/her, 
and the ritual paraphernalia.

Keywords: entheogens, Guerrero, nahuas, Hueytlacatl, Solandra guerrerensis

Introducción

Un aspecto que ha pasado inadvertido en los estudios sobre la cultura in-
dígena contemporánea del actual estado de Guerrero es la utilización de 
poderosos enteógenos, escasamente descritos hasta hoy. En ese marco, De-
houve [1994:144] refiere que el uso ritual de drogas fue uno de los rasgos 
culturales que desapareció en esta región a raíz de la conquista; sin embar-
go, la escasez de referencias etnográficas no implica necesariamente que 
dicha práctica haya caído en desuso. Actualmente, curanderos nahuas aún 
mantienen en la clandestinidad el sustrato vital de su actividad terapéutica: 
los enteógenos, y su utilización es palpable en los rituales terapéuticos en la 
región norte y centro del estado de Guerrero.

Se denominan enteógenos (del griego entheos, dentro de dios, y genus, 
ser) a las sustancias vegetales que al ser ingeridas proporcionan una expe-
riencia divina; son simplemente “Dios dentro de nosotros”, concepto que 
remplaza otras denominaciones como alucinógenos, psicotomiméticos o psi-
quedélicos [Wasson, 1998:8] y precisa los vínculos ancestrales de estas plan-
tas con el ámbito de lo sagrado.

La percepción de que la divinidad se infunde en todos los seres —in-
cluyendo a la planta y a su consumidor— es el estado que caracteriza a un 
enteógeno [Ott, 2000:97]. Ruiz de Alarcón [1988:51], refiriéndose al tabaco, 
señala: “tienen abusión de esta hierba atribuyéndole divinidad” y Aguirre 
Beltrán [1980:123], al referirse a las propiedades terapéuticas de las plantas 
sagradas precisa: “[…] no es la yerba propiamente la que cura sino la divi-
nidad, parte de la divinidad o poder mágico en ella imbuido”.

Entre los indígenas nahuas de la región norte y centro del estado de 
Guerrero hemos detectado el uso contemporáneo de ocho plantas sagra-
das con poderes enteogénicos: Hueytlacatzintli (Solandra guerrerensis [Mar-
tínez]), Huaxchiquimolin (Leucaena matudae [S. Zárate] C. E. Hughes), cecec-
tzin (Rivea corymbosa [L. Hall. fil.]), tlapatzintli (Datura innoxia, Brugmansia 
arborea), tecomaxóchitl (Solandra maxima), rosita (Cannabis sativa) y tenexyetl 
(Nicotiana tabacum L.). Las primeras cinco son utilizadas por los especialis-



303Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

tas rituales como embriagantes chamánicos1 con fines oraculares y terapéu-
ticos, fundamentalmente para identificar a los causantes de una brujería y 
combatir tanto a sus promotores como sus efectos. Rosita se utiliza como 
coadyuvante de las plantas anteriores. La última planta, el tenexyetl, o san 
Pedrito, es un embriagante chamánico que se emplea además como vehí-
culo de lo sagrado, en contraparte con las plantas anteriores y como profi-
láctico o terapéutico en casos de brujería, aunque sus usos son más amplios 
y diversificados e incluye un papel protector contra el mal aire, el tlazol, y 
terapéutico para el chincual. El cecectzin, u ololiuhqui en las fuentes históricas 
(Rivea corymbosa [L. Hall. fil.]) es empleada también con fines oraculares y 
terapéuticos, específicamente en los municipios de Tepecoacuilco y Eduar-
do Neri en el centro del estado de Guerrero [Villaseñor, 2001:166; Ramírez, 
1991:228], pero no obtuvimos datos etnográficos sobre su uso en los muni-
cipios en los que se realizó el presente estudio: Copalillo, Atenango del Río 
y Chilapa. Este trabajo focaliza una de estas especies, el Hueytlacatzintli.

La escasez de referencias sobre la utilización de esta planta en el estado 
de Guerrero no sólo se debe a la necesaria clandestinidad y automargina-
ción de los especialistas rituales de las religiones derrotadas o sojuzgadas 
desde los primeros tiempos de evangelización2 o a la falta de estudios et-
nográficos suficientes sobre los rituales terapéuticos realizados en esta re-
gión. Según se refiere en algunos testimonios locales, hubo una indicación 
categórica, un mandato explícito por parte del emperador Moctecuzoma 
para que cierta planta de carácter sacro fuese resguardada de la mirada 
de los extraños y sus usos se mantuviesen en secreto. De acuerdo con el 
testimonio del señor Teófilo Salmerón, originario de Temalac, municipio de 
Atenango del Río, “el espíritu” de la planta de Hueytlacatzintli era utilizado 
en el pasado por los soberanos y gobernantes como vehículo para obtener 
información sobre el estado de su reino:

De esa planta el gobierno no está enterado, el rey Juan Motecuzoma mandó es-
conderla a los de Acatlán y Zitlala. Antes cada rey tenía su modo de gobernar, 
cada rey tenía su lenguaje, no podía hablar con los de otro reinado porque no se 

1	 Embriagante chamánico, se refiere al recurso enteogénico utilizado por el curandero-
chamán o por su paciente, a indicación suya, para alcanzar el trance extático y permitir 
el contacto con lo divino.

2	 Como refiere Bartolomé [1997:118], la discreción y el secreto que rodean las prácticas 
de la gente de conocimiento hacen que su presencia no sea percibida por extraños. Se 
trata de instituciones sociales que han encontrado en la clandestinidad parte de las 
condiciones que les permiten sobrevivir, reforzando su carácter oculto, misterioso y 
sacralizado.



Lilián González Chévez304
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

entendían. De comer, comían lo mismo: maíz, fríjol, todo, pero sus tradiciones 
eran otras: el huichol hace sus tradiciones con peyote3 y el nahua hacía sus tra-
diciones con Hueytlacatl. El rey le decía a su enviado “me van a traer informa-
ción de cómo está mi reinado, lo que es Guerrero”. Entonces aquel enviado iba 
con Hueytlacatl, le hacía su ceremonia, su tradición. Lo iba a traer con ofrenda a 
donde estaba: le mataba un guajolote, le hacía tamalitos, le llevaba mezcal, sus 
cigarros y cuando ya le entregaba las ofrendas ya lo cortaba, le hablaba, por-
que para ellos es un hombre vivo que tiene espíritu. Entonces el enviado ya va, lo 
agarra y lo toma —sale como aire el espíritu— y lo que resultaba, el enviado lo 
entregaba al rey o a los que mandaban. Con ese daba vuelta el reinado, el país. 
Pero todas esas costumbres se perdieron; nada más quedó la costumbre en el 
indígena de Guerrero, por ejemplo en Chilapa, Zitlala, Acatlán, Tlatempanapa. 
En Tlapa todo eso se acabó, lo tradicional de la ceremonia de Hueytlacatl, pero 
en Zitlala todavía queda [Teófilo Salmerón; Temalac, Guerrero]. 

Actualmente el uso del Hueytlacatzintli sigue vigente, destinándose en 
particular para que el enteógeno revele quién es el causante de una bruje-
ría, de qué “encantamiento” se valió y cómo se le ha de combatir. En esta 
región, toda enfermedad que se presente de manera abrupta e intensa en 
sus síntomas, o que no remita en un lapso de tiempo razonable, implica la 
necesidad de descartar un “daño” o una brujería, especialmente en aque-
llas enfermedades que cursan con dolencias crónicas, falta de apetito, có-
licos intensos o la sensación de que “algo te roe por dentro”.4 Las fuentes 
históricas han consignado la importancia que entre los nahuas de esta re-
gión tenían los enteógenos como oráculo que revelaba el origen de una en-
fermedad y la frecuente atribución causal de las enfermedades a la brujería. 
En este sentido, Ruiz de Alarcón, refiriéndose al ololiuhqui, señalaba: 

Y es de maravillar la fe que estos desdichados naturales tienen con esta semilla, 
pues bebiendo, como a oráculo la consultan, para todas cuantas cosas desean 
saber la causa de las enfermedades, porque casi cuantos entre ellos están éticos, 
tísicos, con cámaras o con cualquier otra enfermedad de las prolijas, luego lo 
atribuyen a hechizo, y para salir de esta duda o semejantes, como de cosas hur-
tadas y de los agresores, consultan esta semilla […] [Ruiz de Alarcón, 1988: 57].

El diagnóstico de brujería lo efectúan los curanderos aventando doce 
granos de maíz en una jícara con agua; atisbando su disposición, determi-

3	 El señor Teófilo Salmerón, como muchos nahuas del norte de Guerrero, trabajó de 
jornalero en los distritos de riego en el estado de Nayarit. Este circuito migratorio es 
común a los huicholes, por lo que don Teófilo estaba familiarizado con sus costumbres 
y con el uso ritual del peyote.

4	 En náhuatl: titichar, titichoa: roer, estrechar, disminuir una cosa [Siméon, 1994:548].



305Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

nan si el problema por el cual se les consulta es un enfado, una pérdida de 
la sombra o una brujería. En este último caso, el especialista ritual discierne 
si el paciente “encontró” la enfermedad por un mal aire o si es víctima de un 
maleficio. Si la causa de la enfermedad es un hechizo, el curandero propon-
drá una ceremonia ritual donde el paciente ingerirá el enteógeno para que 
“el santo remedio hable con el enfermo”, le diga qué es lo que tiene, quién 
lo embrujó, los medios de que se valió y le conceda la cura.

El complejo chamánico-enteogénico5 del Hueytlacatzintli tiene una cir-
cunscripción geográfica delimitada, en parte por su restringido hábitat na-
tural. La demarcación aproximada de esta región la hemos determinado 
confrontando la información proporcionada por los terapeutas tradiciona-
les o sus pacientes, los escasos yerbateros que comercializan esta planta y 
las localidades señaladas en los ejemplares de herbario, registrados en el 
Herbario Nacional de México (Mexu) de la especie Solandra guerrerensis. 

El Hueytlacatzintli (Solandra guerrerensis) se localiza en el estado de Gue-
rrero, en montes y peñascos escarpados de la Sierra Madre del Sur, desde 
Omitemi ―al oeste de Chilpancingo― hasta las serranías de Malinaltepec, 
entre los meridianos 99°30’ y 98°30’W y los paralelos 17°00’ y 18°40’N. Te-
nemos referencias de su utilización como enteógeno en los poblados de 
Huilziltepec, Xochipala y en varios pueblos de los municipios de Tixtla, 
Chilapa, Zitlala, Copalillo, Tepecoacuilco. Atenango del Río y Eduardo 
Neri. También hay ejemplares en el herbario Mexu que localizan la planta 
en la sierra de Taxco en su colindancia con el Estado de México, pero no 
tenemos indicios de su uso enteogénico actual en esta región.

Cabe preguntarse: ¿por qué este reducto enteogénico ha quedado casi 
limitado al ámbito de la brujería, cuando en el pasado, según está consig-
nado en la tradición oral, era vehículo de augurios y predicciones propias 
de los soberanos?

5	 Le conferimos esta denominación porque el enteógeno es proporcionado por un tipo 
particular de curandero, “aquel que ha recibido el poder de cura directamente de una 
existencia sobrenatural ―en este caso Hueytlacatl― por medio de sueños, visiones o po-
sesión de espíritus”, y que Madsen [1955:48] denomina chamán. Furst [1976] precisa 
la cualidad fundamental de un chamán: “Intercede en las confrontaciones personales 
con las fuerzas sobrenaturales del supermundo y del submundo pues él se ha instrui-
do en esa geografía mística del “mundo otro” a través de su iniciación, entrenamiento 
y trance estático [sic]”. Para los nahuas contemporáneos del norte de Guerrero no pa-
rece haber una denominación particular para esta especialidad curanderil; son, como 
cualquier curandero, “los que saben”, “los que pueden”, un genérico para todo aquel 
que sabe y puede curar, como ha señalado Fagetti [2003:13]. Para una reflexión más 
profunda sobre el término chamán, véase Fagetti [2010].



Lilián González Chévez306
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

En el pueblo de Acatlán, municipio de Chilapa, algunos habitantes que 
no son partidarios de las ceremonias enteógeno-terapéuticas, tan comunes 
en la región, refieren que los usos rituales de Hueytlacatzintli fueron prohi-
bidos por los sacerdotes y atribuyen a la planta poderes demoníacos y pe-
caminosos. Tal prohibición no pudo ser determinada en el tiempo, pero no 
es remoto suponer que, desde los primeros tiempos de la evangelización, 
los monjes agustinos de la doctrina de Chilapa que con tanto celo habían 
perseguido idolatrías en esta región6 y que hacia 1600 tenían un beneficio 
en este pueblo, hubiesen denostado la utilización de una planta enteogé-
nica, claramente vinculada a los gobernantes y sacerdotes de la antigua 
tradición religiosa mesoamericana. La demonización de todos los dioses 
del antiguo orden y el acorralamiento ideológico de los especialistas ri-
tuales y su parafernalia al campo de la brujería, fue una de las principales 
estratagemas fiscalizadoras de los evangelizadores para asegurar que su 
nuevo rebaño no se saliera del redil y retornara a sus antiguas costumbres 
religiosas.

Pero el campo de la brujería como resguardo último de ciertos enteó-
genos no sólo es producto del celo estigmatizador de los extirpadores de 
idolatrías; los alucinógenos son también “desencadenadores y amplifica-
dores de un discurso latente que cada cultura tiene en reserva y del cual las 
drogas permiten o facilitan su elaboración” [Lévi-Strauss, 2001(1970):220]. 
En la cultura nahua del norte de Guerrero aún se mantiene la creencia, en 
ciertos segmentos de la población, en la capacidad sobrenatural de los bru-
jos de transformarse en un animal, o nahual, y de que éstos pueden enviar 
un maleficio a su víctima en forma de encantamientos7 o “cochinadas.8” La 
ingesta de Hueytlacatzintli, como embriagante chamánico, suele suminis-
trar visiones aterradoras: gusanos que corroen las entrañas; hormigas colo-
radas que trepan hasta la cabeza y van carcomiendo el cuerpo; serpientes o 
tigres que persiguen a la víctima e intentan devorarla.9 La visión —durante 

6	 Juan de Grijalva [1985 (1624):52-62] refiere que en la sola provincia de Chilapa y Tlapa 
había seis monasterios de la orden y en el pueblo de Acatlán existía un beneficio agus-
tino. El mismo Grijalva relata que el padre Coruña, al enterarse de que en el pueblo de 
Olinalá —entonces doctrina de Chilapa— aún se adoraba un ídolo a quien llamaban 
Tlacatecolotl, partió a dicho pueblo “[…] Y mandando hacer una hoguera grande en la 
plaza amenazó primero al gobernador, y luego a todos los del pueblo, de que los había 
de quemar allí vivos por relajos e impenitentes […]”.

7	  En náhuatl tlachiuhtli.
8	  Cochinada: porquería o suciedad, acción baja producto de la brujería.
9	  El género Solandra puede suministrar visiones terroríficas: serpientes, lobos y criatu-

ras venenosas [Knab, 1977:84].



307Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

el estado alucinatorio— de algún animal que opera en el cuerpo socavando 
la salud del enfermo, confirma a éste la nefasta presencia del nahual o brujo 
que lo victimiza, reforzando así sus creencias en la brujería. 

Antecedentes 

Solandra guerrerensis Martínez, familia de las Solanáceas, es una de cuatro 
especies de Solandra observadas en México y catalogada como especie 
nueva por Maximino Martínez en 1966. Este ilustre botánico, además de 
identificar una nueva especie, hizo un hallazgo que pasó casi inadvertido 
para la comunidad científica. Con base en ciertas referencias históricas y 
contemporáneas, reparó en que el jugo de las ramas de la planta recién 
catalogada —el Hueipahtli— era un narcótico utilizado por los indígenas 
de Guerrero para provocar un estado alucinatorio que, según ellos, les per-
mitía adivinar el paradero de objetos perdidos, diagnosticar las enferme-
dades y curar muchas dolencias; Martínez asoció entonces sus cualidades 
a un conjunto de plantas sagradas reverenciadas por los indígenas, como 
son el ololiuhqui (Rivea corybosa (L. Hall. fil.), el peyotl (Lophophora Williamsii) 
y el nanacatl (Psilosibe zapotecorum), dándose a la tarea de buscar entre los 
cronistas coloniales las referencias históricas que permitiesen sustentar su 
afirmación:

Sahagún trata de dos Hueipahtlis, pero ninguno de ellos corresponde con esa 
descripción, ni se alude a sus propiedades narcóticas. En el Thesaurus no hay la 
palabra Hueipahtli; en la edición Matritense hay noticia de dos plantas con ese 
nombre, pero tienen flores blancas y tampoco se alude a propiedades narcóti-
cas. En las obras de autores posteriores a la época colonial no he encontrado 
ninguna noticia [Martínez, 1966:105].

Buscando en la obra del protomédico Francisco Hernández alguna refe-
rencia sobre esta planta (ya que le resultaba imposible que éste no hubiera 
visto algún ejemplar durante su expedición botánica, en el que luego sería 
el estado de Guerrero), encontró que Hernández ciertamente la menciona 
bajo el nombre de tecomaxóchitl: “Del Tecomaxóchitl o flor de tecómatl […] 
las flores huelen a azucena y son tenidas en gran aprecio por los prínci-
pes indios, en cuyos huertos se siembran y cultivan con muchos cuidados. 
Nace en lugares regados, cálidos y templados” [Martínez, 1966:106].

Extrañamente, aunque Martínez localiza la referencia del tecomaxóchitl 
en la obra de Francisco Hernández y la asocia con el Hueipahtli, no aprove-
cha del todo la cita de éste, pues el protomédico señala además una varie-
dad de esta planta que crece entre las peñas y que correspondería con más 
precisión al Hueipahtli de Guerrero, el texcaltecomaxóchitl, “Hay entre los 



Lilián González Chévez308
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

acuitlapanenses10 otro género de este árbol que llaman texcaltecomaxóchitl 
porque nace entre las peñas, de forma casi igual, y cuya corteza, que es 
amarga y de naturaleza caliente y salivosa, dicen que cura el asma aplicada 
en el pecho” [Hernández, 1959, t. II, vol. 1:141].

Respecto al uso al que hace referencia Hernández, Martínez [1966:106] 
sugiere que es probable que los indígenas le ocultaran al protomédico las 
propiedades narcóticas de esta planta.

Continuando por nuestra cuenta la búsqueda en fuentes históricas ini-
ciada por Martínez, aparece Sahagún [1989:788] en su libro undécimo, refi-
riendo del tecomaxóchitl:

Hay unas flores que se llaman tecomaxúchitl. Son amarillas y son hinchadas 
como vejigas que están hinchadas. Son olorosas y hermosas. Y bébenlas con 
cacáhuatl. Y si enechan mucho dellas, causan gran sed. También la yerba en que 
se hacen se llama tecomaxúchitl. Encarámase esta yerba por los árboles y por 
las paredes. También esta flor se llama chichihualxúchitl, porque es a manera 
de teta de mujer.

Sobre la flor de chichihualxúchitl, Reko [1919:123] ofrece la siguiente 
etimología e identificación botánica: “chichi-hual-xochitl (chi-chi-hualli, 
vejiga gigantesca, mama, chiche: flor de chiche), copa de oro (Solandra 
grandiflora), la flor, antes de abrirse, imita la forma de una teta de mujer”. 
La descripción de Sahagún y la etimología y caracterización de Reko, 
coinciden con la identificación del tecomaxóchitl-chichihualxóchitl con las 
especies del género Solandra,11 especialmente con grandiflora, conocida vul-
garmente como copa de oro: un bejuco-enredadera de flores amarillas, olo-
rosas, hermosas y justamente hinchadas como vejigas antes de que abran 
sus capullos. La referencia de que estas flores se bebían con cacáhuatl, es 
decir, con cacao (Theobroma cacao L.) nos introduce en una nueva disyunti-
va: la de buscar los antecedentes históricos que hagan alusión a flores que 
los nobles y príncipes tenían en alta estima, que cultivaban y que se bebían 
con cacao.

Wasson [1998:97] realizó esta búsqueda bajo la hipótesis de que las 
flores (xóchitl) de los nahuas, que tan insistentemente se encuentran en 
sus poemas, eran una figura metafórica para todos los enteógenos: “sím-
bolo del brebaje divino entre los príncipes y nobles nahuas” [Wasson, 
1998:136]. Revisando los tres volúmenes de poesía náhuatl preparados 

10 Gerhard [1986:259] refiere que Acuitlapan era una estancia del pueblo de Coatlán en la 
provincia de Taxco, al norte del estado de Guerrero.

11	  Mercedes de la Garza también asocia el tecomaxóchitl con Solandra guerrerensis [2001].



309Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

por el padre Garibay, Wasson localiza todas las asociaciones posibles uni-
das al vocablo xóchitl, encontrando que varias de estas palabras compues-
tas aluden, en efecto, a ciertos enteógenos; sin embargo, la combinación 
verbal frecuentemente encontrada es cacahuaxóchitl. Dado que este voca-
blo había sido asociado con la especie Quararibea funebris (Llav.), Wasson 
sostenía que ésta era la especie que se agregaba a otros enteógenos, be-
bida con cacao, y que se le consideraba alucinógena [Wasson, 1998:124].  
No obstante, sin descartar que esta planta también se adicionara al ca-
cao, no existe registro de que por sí sea alucinógena y en la descripción 
del cacahuaxóchitl, en el Códice Florentino, Sahagún refiere que estas flo-
res: “son pequeñas y a manera de jazmines. Tienen muy suave olor y, 
muy intenso” [1989:786], pero al observar la lámina del cacahuaxóchitl que 
aparece incorporada en el Códice Florentino [1979:340, libro XI, folio 189; 
Wasson, 1998:103], las flores son monopétalas, de corola acampanado-
infundibuliforme, miden proporcionalmente lo correspondiente a dos 
palmos de sus manos o más y de su corola sobresalen sus estambres. Su 
tamaño no resulta conducente con las flores de Quararibea funebris, como 
sugiere Wasson, [Wasson, 1998:103] y sí, en cambio, con las flores del gé-
nero Solandra, especialmente con grandiflora. La única salvedad es que en 
la lámina aparece como un árbol y no como un bejuco o enredadera; sin 
embargo, no es raro que las especies cultivadas de Solandra se poden de 
manera tal que adoptan forma arbolada.

En síntesis, con la información suministrada por Maximino Martínez, 
sabemos que Hueytlacatzintli es una planta del género Solandra y que, se-
gún las referencias históricas, la especie grandiflora era cultivada bajo los 
nombres de tecomaxóchitl, chichihualxúchitl y copa de oro. Actualmente 
esta especie continúa cultivándose en diversos poblados del municipio 
de Chilapa y recibe el mismo nombre antiguo: tecomaxóchitl.12 Se utiliza 
con fines enteogénicos y ornamentales y se considera que es hembra y 
“compañera” de la especie silvestre que crece entre peñascos (Solandra 
guerrerensis), cuyo nombre antiguo era texcaltecomaxóchitl, y en la actuali-
dad, Hueipahtli, Hueytlacatl o Hueytlacatzintli. Que el género Solandra era 
apreciado por los príncipes indios, que se cultivaba y bebía con cacao y 
que es precisamente su asociación con el cacao lo que permite conjetu-
rar que, siendo éste su principal vehículo enteogénico, tenía también por 
sobrenombre cacahuaxóchitl.

12 En Cuernavaca, Morelos, la copa de oro (Solandra maxima) se cultiva como planta orna-
mental y no hemos detectado un uso enteogénico.



Lilián González Chévez310
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

El vocablo Hueytlacatl y otras inferencias

La palabra Hueytlacatzintli no aparece referida en el Vocabulario en lengua 
castellana y mexicana de Fray Alonso de Molina [1944] ni en la traducción y 
adecuación de Rémi Siméon [1994]. Nahuas originarios de Temalac y Acat-
lán traducen actualmente el término Hueytlacatl como “hombre grande”; sin 
embargo, ateniéndonos a su significado etimológico, huey significa “gran-
de, alto, supremo” y tlacatl “digna de reyes y señores” [Garibay, 1991a:223 
y 1991b:235], por lo que la traducción sería: planta “suprema, digna de re-
yes y señores”. El sufijo reverencial tzin, que agregan actualmente los ha-
bitantes de los poblados de Acatlán y Zitlala a Hueytlacatl lo encontramos 
también registrado en el diccionario de Rémi Siméon [1994:561 y 746] como 
tlacatzintli: “persona distinguida, noble señor”, Hueytlacatzintli puede ser 
traducido entonces como: “gran noble señor”.

El vocablo náhuatl Hueytlacatl como “planta suprema digna de reyes 
y señores” resulta consistente con los usos consignados por Hernández 
para el tecomaxóchitl, cuyas flores, como ya referimos: “son tenidas en gran 
aprecio por los príncipes indios”. La única fuente impresa donde hemos 
detectado el vocablo compuesto, es decir, huey tlacatzintle, es el Vocabula-
rio náhuatl-español de Acatlán, Guerrero, donde el término es definido como 
“arbusto alucinógeno” [Matías y Constantino, 1995:69].

En la literatura antropológica, Weitlaner, Velásquez y Carrasco [1947:47], 
en una visita breve al poblado de Huitziltepec, Guerrero, consignan una 
bebida que no pudieron identificar y que utilizan “los que quieren hacerse 
brujos”, refiriendo la siguiente historia:

Una vez había un cantor (murió hace 12 años). Dijo que para aprender a leer en 
latín había que tomar cierta planta que había en el campo en que se sembraba: 
era como bejuco. Un día, al acabar el trabajo, después de desuncir los bueyes, 
mascó y chupó de ese palo (algunos se mueren de chuparlo). A poco quedó sin 
sentido, empezó a andar y se fue hacia la barranca por donde pasa la carretera. 
Entonces el río estaba crecido y se metió en él sin sentir. Unos milperos lo vie-
ron y lo sacaron. Si no es por ellos se ahoga […] Dicen que para hacer cualquier 
cosa hay que beber de esa planta. Por ejemplo, se puede adivinar el paradero de 
una cosa perdida: un brujo se convierte en animal y demás… [Las cursivas son 
nuestras.]

Al parecer se trataba del bejuco de Hueytlacatzintli, ya que el dato es 
consistente con la información etnográfica registrada en este trabajo, en el 
sentido de que, a través de la mediación enteogénica de esta planta, in-
dígenas monolingües han aprendido a hablar castellano, a iniciarse como 
curanderos, rezanderos o músicos, y a localizar objetos perdidos.



311Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

Después del importante descubrimiento que hiciera Maximino Martínez 
en 1966, las referencias del Hueipahtli, en el estado de Guerrero, no aparecen 
sino hasta 1995, en el ya referido Vocabulario nahuatl-español de Acatlán, Gue-
rrero, en una monografía de Xochipala, donde se menciona entre las plantas 
medicinales de la región un “bejuco que contiene sustancias alucinógenas” 
llamado “Guayipaxtli” [Barrera y Chino, 2001:65] y en el libro de Schultes y 
Hofmann [2000:57], quienes citan el trabajo de Maximino Martínez.

El ritual de cura con Hueytlacatl

Previo a la ingesta ritual del enteógeno, tanto el curandero como el pacien-
te se han purificado a través de la abstinencia sexual, el ayuno, el baño y 
el cambio de ropa, recursos para evitar traer consigo los “malos aires”. El 
ritual debe dar inicio en días considerados grandes: lunes, jueves o viernes, 
verificándose por la noche o antes de que aparezcan los primeros rayos del 
sol. El paciente está obligado a permanecer en el espacio ritual por lo me-
nos durante cuatro días. En ese lapso, es indispensable que su parentela lo 
acompañe manteniéndose recluida también en la casa donde se celebrará 
la ceremonia, y estar alertas a fin de protegerlo ante la eventual presencia 
de personas o animales directamente interesados en impedir la cura —na-
huales— o malos aires. Los familiares también propician el ritual ayunando 
junto a su enfermo, fumando tabaco junto con el curandero —entidad pro-
tectora— mientras actúan en el paciente las propiedades enteogénicas de la 
planta. Por último, apoyan al curandero encargándose de los desechos del 
paciente, quien no podrá salir fuera de la habitación y tendrá que efectuar 
sus necesidades adentro de la misma.

Antes de fijar el día en que se celebrará el ritual, el curandero ha esta-
blecido el diagnóstico mediante una “rifa” con maíz; así, en el día señalado, 
el curandero recibe al paciente y sus familiares sin entablar conversación 
más que para lo mínimo indispensable. Toma el material que previamente 
ha solicitado para realizar la cura y ofrendarlo en el altar doméstico —ve-
las, copal, flores de cempaxúchitl, cigarros y mezcal—; luego, entrega a su 
mujer los alimentos que los familiares llevan consigo para su estancia; ella 
se retira discretamente a la cocina y en el transcurso de la ceremonia sólo 
aparecerá para auxiliar a su marido en tareas puntuales.13

El curandero inicia los preparativos del ritual clausurando todo res-
quicio o fisura de las paredes de otate de su casa para evitar que entre un 

13 Doña Cástula intervino en los preparativos trayendo a su marido los carbones encen-
didos para el sahumerio, la bacinica y las flores para adornar la jícara.



Lilián González Chévez312
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

“aire” o algún animal (nahual) que “malee” al enfermo. Luego de terminar 
de taponar con papel todas las rendijas, pregunta si alguien quiere salir (se 
entiende que para orinar); ante la negativa de los presentes, atranca la puer-
ta por dentro con un horcón, delimitando simbólicamente el espacio ritual 
del exterior. Continuando con los preparativos, su atención se centra ahora 
en el altar. Retira de la superficie restos de una ofrenda del día anterior, 
reordena los cuadros de los santos, enciende las velas y el incensario con 
copal, colocando en el centro del altar una jícara que es adornada con un 
ramillete de flores. En el centro de la jícara coloca un viejo frasco de plástico 
en cuyo interior guarda el “santo remedio”.14

El chamán Cirilo Soriano†, originario de Tlalcozotitlán, municipio de 
Copalillo, inicia el ritual sacralizando el altar donde reposa el “santo re-
medio”; para ello santigua la jícara y sahúma en dirección de los cua-
tro rumbos mientras pronuncia una súplica en náhuatl dirigida al señor 
Santiago, san Felipe, santa Ana, santos Cuates, Señor del Santuario de 
Chalma, Virgen de la Natividad de Tixtla, María Candelaria y la Purísima 
Concepción, seguida de un padre nuestro. Acto continuo, prepara para el 
enfermo una toma del “santo remedio” utilizando como medida la tapa 
de la botella de plástico —de aproximadamente un centímetro y medio 
de profundidad—. El polvo enteogénico contenido en la tapa es vertido a 
un recipiente del tamaño de una copa de mezcal, entonces Cirilo pregunta 
al enfermo si prefiere que el vehículo sea agua o mezcal, asegurando que 
este último proporciona mejores resultados. El paciente ha optado por el 
mezcal y Cirilo invierte unos minutos en mezclar el polvo acuciosamente 
en este líquido.

Una vez preparada la toma, eleva el “santo remedio” mientras pronun-
cia una larga rogativa en náhuatl de la que transcribimos un fragmento:

Nan ti mixnostla San Bartolito (ueytlakatl). Xpatli in totatsin iconeu maca. Sa 
ma nokocotia. Tlica yaxa naxmana tlin on cokoa, taxa tik chipauas ixtic tla tik 
chipaua mixmaktilis mo xochitlauil, mo xochitlamanal, panpa tla o ticpaxtli 
mix makas mo refresco, tlin yaxa kinequis, tlin yaxa kuelitas, i ka sa pakis yas 
ichan kuali xokitla kocos, no mixmakas itlamanal ti tlakuaxs, sa mix pachiuitis, 
niman tla oxapa teman kocoa itla, oxapa ualaxs mixnostecos.

14 El “santo remedio” es un compuesto que contiene el bejuco de Hueytlacatl, la corteza 
de Huaxchiquimolin y rosita. En otra entrevista, don Cirilo me comunicó que el com-
puesto tenía una mayor proporción de Hueytlacatl que de Huaxchiquimol, refiriendo 
que estos remedios “trabajan juntos”, “son hermanos”. Esta mezcla es una adecuación 
de don Cirilo a los recursos enteogénicos locales de su comunidad, ya que su inicia-
ción y aprendizaje fue exclusivamente con Hueytlacatl.



313Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

	 Aquí te llamo San Bartolito (sobrenombre en castellano para Hueytlacatl). 
Cura este hijo de dios. Que no esté con dolor porque él se pone triste de que 
le duele. Tú le limpiarás dentro de él. Si lo limpias te daré tu flor de encender: 
“xochicandelas”, tu flor de ofrenda. Porque si lo sanas te dará tu refresco, lo que 
tú quieras, lo que te guste, porque el irá contento a su casa, bien sano, ya sin 
dolor. También te va a dar comida de ofrenda. Comerás. Luego se va a despedir. 
Luego, si algún día le duele algo, él regresará hablándote.15

El paciente, de pie frente al altar, es exhortado por el curandero para 
que apure el contenido del “santo remedio” de una sola vez. En seguida, 
don Cirilo traslada al enfermo para que se recueste en un lecho cubierto 
por unas sábanas y plásticos desgastados en contra esquina del altar. Ahí 
instruye al enfermo: “vas a ir al baño muchas veces, no te dé pena.16 Lo 
recuesta en la cama de otate, lo cubre con una sábana hasta la cabeza y aco-
moda la bacinica debajo de la cama, conminando al enfermo a descansar. 
El curandero sahúma repetidamente en dirección de los cuatro rumbos y 
se sienta a su lado colocando entre ambos la jícara que contiene el “santo 
remedio”, las flores, una vela, los cigarros, los cerillos y el copal; al lado de 
la jícara deposita una botella de mezcal y su sahumerio.

Cuando Hueytlacatl “se le presenta al enfermo” —cuando éste “ha entra-
do”—, algunos pacientes pueden tener reacciones violentas —dependiendo 
de las visiones que provea Hueytlacatl—, mientras que otros mantienen un 
sueño letárgico o visión extática. Entre tanto, el curandero fuma profusa-
mente17 y toma mezcal, convidando a la parentela que en ese momento ro-
dea el lecho del enfermo. Poco antes de que éste despierte, el curandero se 
recuesta en la hamaca para acompañar oníricamente al paciente. Cuando el 
paciente recupera la conciencia (cinco a doce horas después), el curandero 
preguntará al enfermo: ¿qué es lo que viste?, ¿qué es lo que sentiste?, ¿en 
dónde andabas? Interpretar estos sueños o visiones es una de las principales 
actividades del chamán.

Con la vigilia, sobreviene un periodo de enorme vulnerabilidad para 
el convaleciente: Hueytlacatzintli es extremadamente “caliente”, por lo que el 
“mal viento” aprovechará cualquier resquicio para introducirse y enloque-
cerlo. Toca al curandero “retirar” en su totalidad la actividad del enteóge-

15 Transcripción y traducción de Emiliano Soriano (nieto del señor Cirilo).
16 Las propiedades laxantes y/o eméticas de las plantas son de particular importancia en 

la parafernalia simbólica y terapéutica contra la brujería, ya que los residuos expulsa-
dos por el enfermo, se admiten como pruebas irrefutables de la expulsión del embrujo 
y la consecuente purificación del enfermo.

17 Cuando el tabaco se ha consumido, el curandero ingiere sus cenizas.



Lilián González Chévez314
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

no, depurándolo de su influjo mediante la purificación y la lustración del 
enfermo. De manera que las horas que restan del día en que se efectuó la 
toma y los días subsecuentes, el curandero purificará al paciente sahumán-
dolo con copal en dirección descendente, enfrente, detrás y a sus costados; 
luego, lo “limpiará” con hojas de ahuéxotl (Salix humboldtiana Willd.). Si-
guiendo la misma rutina, exhalará el humo del tabaco y asperjará mezcal 
sobre su cuerpo. La lustración se realizará hasta cuatro veces al día median-
te el baño ritual. En cada ocasión, el curandero sahumará con copal la ropa 
del enfermo y consagrará la jícara que contiene el agua con que bañará al 
paciente en dirección de los cuatro rumbos, orando para que ésta salva-
guarde al enfermo de los malos aires.

Cuatro días después, al cierre del ritual, se le ofrendará a Hueytlacatzint-
li un banquete donde el alimento principal será una gallina. Con esmero, 
doña Cástula y don Cirilo pondrán costales de plástico sobre el piso de 
tierra como mantel. Los convidados al banquete serán: Hueytlacatl, el pa-
ciente, sus familiares y el curandero. Doña Cástula preparará y servirá en 
la cocina el alimento para cada uno de los comensales; pero antes de que 
el curandero disponga la ubicación de los platos en la improvisada mesa, 
su esposa los ofrecerá ante el altar doméstico sahumándolos, mientras don 
Cirilo inicia una serie de rogativas y rezos.

El lugar asignado a Hueytlacatl será a la derecha del curandero y estará 
representado por la jícara que contiene el “santo remedio” y una vela. El 
primer plato será dispuesto para él, y siendo el invitado principal, las tor-
tillas envueltas en una servilleta, la sal, el mezcal, el refresco, el agua y los 
cigarros se depositarán muy próximos a su sitio. A la derecha de Hueytlacatl 
se colocará al enfermo, ocupando su parentela los lugares dispuestos para 
ellos entre el curandero y el enfermo. Antes de probar los alimentos, toca 
al convaleciente dirigir unas sencillas palabras a Hueytlacatl, agradeciendo 
que lo haya sanado y ofreciendo en reciprocidad este banquete: “Ahora ya 
me curastes ¡Ven! ¡Come una tortilla! La otra vez que tenga esta enferme-
dad de vuelta te pediré el favor. Ahora pues, comamos”.

Colecta y preparación de Hueytlacatl

Es prerrogativa de la divinidad presente en la planta actuar en forma efec-
tiva en el contexto de la ceremonia propiciada por “su compañero”: el cu-
randero. En concordancia, el curandero prodigará a la planta cuidados es-
peciales durante su colecta y preparación tal como refiriera Aguirre Beltrán:

El poder mágico puede estar latente en un árbol o planta, más es el hombre, al 
manufacturar el medicamento, el que emplea ese poder como un instrumento 



315Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

en el ritual […] de no llevarse a efecto resulta completamente ineficaz su em-
pleo, ya que no curan las propiedades farmacológicas de las yerbas, sino sus 
propiedades místicas” [Aguirre, 1980:123].

Juan Mezquiteco nos contó la forma en que su suegro, un famoso 
curandero, colectaba Hueytlacatl en el cerro con fines rituales. Por ser una 
planta de “mucho respeto”, su suegro ayunaba antes de ir a recogerla y 
la traía de un lugar apartado, “donde nadie la mire porque si no, no sir-
ve”. Antes de cortarla, limpiaba el lugar y le ofrecía a la planta un huentli, 
que consistía de flores de cempaxúchitl, cigarros, velas, pan, galletas de 
animalitos, mezcal, y le dejaba un centavo. Le rezaba el credo o el padre 
nuestro y le hablaba a la planta: “Los que saben curar le platican a la 
planta para que se quiera venir con uno, así te la vas trayendo, le dices 
que la quieres para que cure, que se venga con uno para que le ayude a 
levantar el enfermo. Sólo los curanderos saben cómo se usa, porque si 
lo usa alguien que no sabe o no le habla bien, no sirve para curar o te 
vuelves loco”.

Don Cirilo Soriano, utilizó la planta de Hueytlacatl durante veinticuatro 
años; no obstante, él nunca conoció la planta viva,18 por lo que cada dos o 
tres años se dirigía al pueblo de Tlatempanapa, donde un paisano del lugar 
cortaba en un paraje montañoso cercano al pueblo dos o tres kilos del beju-
co, quitándole la corteza exterior para ofrecerle a su cliente exclusivamente 
“el corazón”.19

De retorno a Tlalcozotitlán con su preciada carga, Cirilo sahumaba y 
efectuaba brevemente unas rogativas en el altar, luego ponía a secar los 
bejucos al sol y, una vez deshidratados, su esposa les molía. Doña Cástu-
la pulverizaba en el metate el Hueytlacatl en día viernes, y ayunaba hasta 
medio día aunque hubiese molido la planta desde las siete de la mañana. 
Guardaba el polvo de la planta en una bolsa de plástico y lo presentaba en 
el altar doméstico, donde le rezaba un credo, un Señor mío Jesucristo y un 
avemaría. Al terminar, guardaba el recurso enteogénico detrás de la imagen 

18	Don Cirilo se inició como chamán en el transcurso de una curación con Hueytlacatl en 
un pueblo del municipio de Zitlala y nunca conoció la planta en su ambiente natural. 
En su comunidad de origen, Tlalcozotitlán, ubicada a orillas del río Mezcala en el Alto 
Balsas, no existe esta especie, por lo que, para obtener la planta para efectuar sus cura-
ciones, acudía con un vecino del pueblo de Tlaltempanapa.

19	Desconocemos si el colector ofrecía a su cliente el bejuco descortezado con el propósito 
de impedir que el curandero identificara la planta o si suponía que ésta es la forma ha-
bitual de utilización. En Tixtla, Guerrero, contrariamente a lo que utilizaba don Cirilo, 
lo que se emplea como recurso enteogénico es precisamente la corteza superficial del 
bejuco, considerando de alta peligrosidad su “corazón o médula”.



Lilián González Chévez316
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

del Señor de Chalma o de la virgen de la Candelaria o de la Natividad, vír-
genes con las que “más trabajaba” su esposo don Cirilo.

Iniciación y parafernalia ritual con el bejuco Hueytlacatl

Si bien el bejuco de Hueytlacatzintli es empleado por los curanderos na-
huas como recurso enteogénico para identificar a los causantes de una 
brujería y liberarlo del hechizo, así como para localizar objetos perdidos 
o solicitar para su cliente un don u atributo que previamente no se tenía, 
Hueytlacatzintli tiene otra particularidad: forma parte del ineludible pro-
ceso de iniciación chamánica20 de los curanderos adscritos a su ritual. En 
este caso, es la entidad anímica de la planta la que elige a sus seguidores 
y representantes, en clara continuidad con lo señalado por López Austin 
[2009:9] para el hombre mesoamericano, quien “se ha concebido en su 
existencia mundana rodeado por seres con personalidades muy próximas 
a la suya: dioses, seres humanos ya fallecidos y la vasta diversidad de 
las criaturas. Todos están provistos de una interioridad divina que les 
proporciona percepción y sensibilidad, pensamiento, voluntad y poder 
de acción”.

Don Cirilo describe de la siguiente manera el proceso de iniciación cha-
mánica con este enteógeno:

Hueytlacatl es como nosotros, como el amor entre hombres y mujeres, si alguien 
nos gusta la empezamos a enamorar. Hueytlacatl es igual, puede buscar a un 
hombre o una mujer que le guste para que se quede con él, alguien que le tenga 
fe para que pueda hacer esas curas, entonces él mismo se le puede presentar 
[Cirilo Soriano, Tlalcozotitlán].

Este último efecto es circunstancial; si al ingerir una de las nueve to-
mas consecutivas de hueytlacat —rutina necesaria para establecer el pro-
ceso ritual de cura, en caso de una presunta brujería—, el enfermo en sus 
sueños o visiones acepta recibir de Hueytlacatl, o Bartolito,21 una jícara roja 
que en apariencia tiene comida, pero en realidad contiene “cochinadas”  
—en náhuatl tlachiuhtli, encantamientos—, como hormigas, gusanos o 

20 Reiteramos la definición de chamán de Madsen [1955:48]: “individuo que ha recibido 
el poder de cura directamente de una existencia sobrenatural por medio de sueños, 
visiones o posesión de espíritus”; éste es el caso de don Cirilo.

21 Bartolito, apelativo en castellano de la personificación o entidad anímica de Hueyt-
lacatl, es descrito por don Cirilo como un hombre alto y delgado que se encuentra en el 
centro de un salón tocando un instrumento musical, cantando y creando un ambiente 
de gran regocijo.



317Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

lombrices, y la recibe con su mano izquierda, es señal de que el iniciado 
será un nuevo hechicero o brujo, ya que este material es arsenal para efec-
tuar hechizos.

Si, por el contrario, el iniciado acepta recibir de Hueytlacatl la jícara 
blanca, la fruta y la servilleta para ofrendar, y le recibe estos dones con la 
mano derecha, es señal de que este paciente será un nuevo curandero y 
contrarrestará los efectos de la brujería, ya que lo que ha recibido de ma-
nos de Hueytlacatl son las herramientas del curandero indispensables en su 
mesa ritual: la jícara de tecomate es instrumento imprescindible para for-
mular el diagnóstico y aun el pronóstico, ya que en su interior el curandero 
efectuará los sortilegios o “rifas” atisbando en los granos de maíz si se trata 
de una brujería, un enfado o es necesario levantar la sombra.

La jícara blanca también sirve para “buscar suerte” (obtener un don) 
y para escudriñar el futuro: “qué es lo que viene adelante”. La fruta y las 
flores son parte de la “paga” u ofrenda que se le ofrecerá a Hueytlacatl en 
retribución una vez concluidos sus servicios; la servilleta es un auxiliar 
en la ofrenda, parte de la elegancia de una buena mesa ritual, ya que en-
vueltos en ella se le presentarán los alimentos ofrendados, especialmente 
las tortillas de maíz.

Iniciación con Hueytlacatl y entrega del don

Don Cirilo Soriano†, chamán de sesenta y siete años de edad, hablante de 
náhuatl —escasamente entiende el castellano—, hace veinticuatro años, 
aquejado de una enfermedad, acudió con una curandera de un pueblo na-
hua de Zitlala, la señora Teodora Petlatekatl. La curandera efectuó “una 
rifa” vertiendo doce granos de maíz en una jícara con agua, diagnosticán-
dole que le habían hecho brujería. Para curarse, el enfermo debía quedarse 
dos o tres meses en su casa, por lo que don Cirilo le aseguró que regresaría 
después del periodo de lluvias, una vez que hubiera levantado su cosecha. 
De vuelta en el pueblo de Zitlala, Teodora lo llevó a una casa aparte con su 
mujer, cerrando perfectamente todas las puertas y ventanas. La curandera 
ayunó todo el día hasta que oscureció y preparó la primera toma de Hue-
ytlacatl. Le dio de tomar muy poco en un vaso y salió de la casa, quedando 
solos don Cirilo y su esposa:

—Cuando se le subió el remedio —relata doña Cástula— quedó como borra-
cho, empezó a ver visiones, se aventaba, le pegaba a la puerta o tiraba patadas. 
Decía muchas cosas que [ella] no entendía y estaba muy asustada, hasta que 
casi al amanecer se durmió.
Continúa el relato don Cirilo:



Lilián González Chévez318
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

—[…] cuando me dieron la primera toma se me presentó el espíritu de Hueyt-
lacatl, vi que tenía una mesa al centro de su casa y que él estaba tocando una 
armónica. Él me decía “estás viendo que aquí hay muchos pacientes, ¿por qué 
no los curas? Hay niños enfermos, hay muchachas enfermas, hay señoras enfer-
mas, hay muchachos enfermos, ¿por qué no los curas? Yo aquí estoy tocando”. 
Entonces contesté: “¿Y yo?, ¿cómo los voy a curar? Yo no tengo con que curar, 
yo no puedo con qué curarlos”. “Tienes ese remedio para curarlo rápido”. “¿Y 
cómo? —le digo—”. Entonces me mostró cómo curar. Me dice: “vas a curar 
de este modo, saca la saliva con el dedo, úntale y con ese remedio se van a 
curar”. Entonces yo inmediatamente hice lo mismo. Empecé a atajar la saliva y 
le empecé a untar a la señora, a las señoritas, a los niños que estaban enfermos. 
Cuando iba yo pasando como que se alborotaban los niños, se empezaban a 
reír, las muchachas también ya estaban sanas. Por eso yo casi no ocupo muchos 
remedios. Agarró la saliva y con eso los curó ya que en mis sueños eso me die-
ron de remedio.

Movimiento dual en giro

—Cuando me mandaron a que curara a los pacientes que estaban ahí encerra-
dos, alcancé a ver una persona que reconocí en esos sueños, un señor de Zicapa, 
el mentado Juan Meza. A mí me ordenaron que curara a los pacientes que esta-
ban a la derecha y a Juan le ordenaron que se diera la vuelta, que se pasara para 
allá y que curara a los de la izquierda. A donde yo iba curando escuché que los 
enfermos ya estaban buenos y sanos, que se empezaban a reír y a carcajear, y  
los que venían llegando por la otra parte, también escuchaba que se iban curando 
igualmente, que se reían, se carcajeaban y que ya estaban sanos. Ya al tiempo de 
toparme con Juan, ya no vi para donde agarró el mentado Juan Meza.

Ser curandero o brujo: una elección

—Cuando terminé me fui a sentar otra vez. Hueytlacatl estaba con su armónica 
tocando, cantando, tenía mucha alegría. De un de repente vi que se fue para la 
cocina, cuando regresó, traía una tortilla con un montón de carne de puerco,  
la tortilla la puso boca abajo dentro de una jícara. Y entonces Hueytlacatl me dijo 
“¡Ándale, ya te traje este taco, cómetelo!” —me lo ofreció con todo y jícara—. 
Entonces yo recibí la jícara con la mano izquierda y cuando Hueytlacatl se fue, 
abrí la tortilla para comerla y vi un montón de gusanos. No me la comí, la arrojé 
al fondo, por allá la tiré.
	 Entonces Hueytlacatl se fue a traer otro taco, lo traía otra vez en una jícara 
tapada con la tortilla, y cuando vino me dijo “¡Ándale cómete este taco!” Lo 
volví a recibir con la mano izquierda y cuando él se regresó otra vuelta pa’ la 
cocina, yo abrí ese taco y vi que esta vez tenía puras hormigas, otra vuelta lo tiré. 
Cuando arrojé este taco trajo otro taco, y cuando lo vi, eran puras panocheras 



319Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

—tlachinasmi— y otra vuelta lo arrojé por allá, no me lo comí. En seguida, vi que 
venía otra vez de la cocina, traía otro platillo con otros cuatro tacos para comer, 
me dijo que tenían chiles gordos y jitomates grandes, yo lo recibí con la mano 
izquierda y cuando ya se fue, otra vez descubrí la tortilla y vi que traía puros 
gusanos grandes, de vuelta los arrojé, no me los comí.
	 Cuando vi, otra vuelta volvió Hueytlacatl con otro platillo, este era otro 
taco y cuando llegó me dice “¡Ándale, tómate este taco, es carne de res!” Le re-
cibí con la mano izquierda otra vez, y cuando se volvió a ir, lo volví a descubrir, 
eran puros gusanos gordos y rallados, de esos que crecen en el cacaloxúchitl. 
Inmediatamente lo volví a aventar. Entonces me trajo otra comida, esta vez dijo 
que me traía carne de res y cuando descubrí el platillo fueron puros gusanos, lo 
volví a aventar.
	 Cuando regresó me dijo: “Ya que no te gustó ninguna comida de la que 
yo te traje, recibe esta servilleta”. Me traía una servilleta toda rotita. Entonces yo 
la recibí con la mano derecha y cuando me la entregó, la doblé y me la puse 
de cabecera. Entonces vi que ya venía otra vez, me traía una jícara toda rota, 
toda quebrada, venía amarrada, y entonces cuando llegó que me dice: “Ya que 
no te gustó ninguna comida de las que yo te ofrecí, te traigo ahora esto: una 
jícara”. La agarré con la mano derecha y cuando se dio la vuelta me la puse de 
cabecera otra vez como almohada.
	 Al poco rato vi que ya venía, traía un racimo de plátanos. Me dijo “¡Án-
dale!, tómate estos plátanos ya que no quisiste comer ninguna comida”. Vino 
a dejar los plátanos, los recibí con la mano izquierda y entonces se fue y ya 
no regresó. Entonces vi que en el otro cuarto había varios niños que estaban 
jugando, gritando. Un niño salió y vi que era mi hijo. Entonces le digo: “¿Tú qué 
haces aquí?” “Yo estoy jugando con mis amigos”. Y le digo: ¡No te vayas, aquí 
hay plátanos, come un plátano!, y me dice: “¿Cómo?, ¿si aquí no hay nada?” 
Entonces agarré un plátano y se lo di. Me dijo el niño: “Ya lo terminé, ya me 
voy a jugar con mis amigos allá”. Entonces le dije: “No te vayas, ¿quieres otro 
plátano?” Jalé otro plátano y se lo volví a dar, se lo comió y se volvió a ir.
	 Y entonces, cuando se fue el niño, al poco rato vi a la señora que me estaba 
dando el remedio y me dice: “A ver, ¡levántate!, vamos pa’ fuera”. Cuando salí 
me dijo: “Fíjate qué es lo que hay aquí”. Entonces alcancé a ver una imagen 
de la Guadalupana que estaba en frente de mí. También estaba la imagen del 
señor Santiago y la Virgen de la Natividad con sus veladoras y muchos jarrones 
llenos de flores. Entonces me dijo: “Como lo que estás viendo, así vas a curar, 
así vas a trabajar. Ahorita ya eres un buen curandero, todos los que están afuera 
ya los curaste. Ahora ya paseaste, ya viste todo como vas a hacer, tú ya viste en 
tu sueño cuál es el remedio. Ya te mostré, ya te enseñé todos los tipos de trabajo 
que vas a realizar. Ya puedes curar a todas las personas”. Por la tarde, me volví 
a dormir y vi a mi enemigo. Yo estaba armado y le quería tirar. Mis amigos me 
daban de tomar mezcal para que no le hiciera nada, me decían: “¡Déjalo en 
paz!” 



Lilián González Chévez320
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

La interpretación de los sueños y visiones de don Cirilo por la chamana Teodora

Al tercer día ya desperté, se metió la señora adentro, puso agua a entibiar y me 
bañó. Entonces empecé a recuperar, ya no estaba atarantado, vagando en mi 
mente nada más, ¡volví a la vida otra vez! La señora me empezó a preguntar 
qué es lo que había visto, qué es lo que había sentido. Yo le conté lo que vi. Le 
dije que no le recibí ninguna comida de las que me había dado Hueytlacatl, nin-
gún taco de lo que me habían dado; que solamente acepté la servilleta rotita, la 
jícara y esos platanitos que me regalaron, y que de esos plátanos, le había dado 
dos a mi niño.
	 Inmediatamente me dijo que yo iba a aprender a curar. Me dijo “¡Tú vas 
a ser muy buen curandero!, ¡más que yo! Las tortillas con hormigas en medio 
significa brujería, si lo hubieras recibido, éste sería tu trabajo; el plato lleno de 
lombrices significa magia, entonces, si lo recibes, la magia sería tu trabajo. La 
jícara de tecomate significa ser curandero, por eso, tú serás curandero, porque 
recibiste la jícara que sólo sirve para levantar la sombra y para hacer las ‘rifas’. 
La servilleta, es para dar ofrenda a Hueytlacatl. Ese niño que fue a comer no es 
tu niño, es Hueytlacatl, te hubieras comido tan siquiera algo para que con eso 
te defendieras, se limpiara tu espíritu”.
	 De la visión de mi enemigo, dijo que si las personas que me acompa-
ñaban en mi sueño, me hubieran dado permiso de tirarle, entonces cuando 
llegara a mi casa, esa persona ya habría muerto, estaría sepultada. Me dijo: 
“Hicieron bien que no te dejaron”. También me dijo que cuando me caí en 
el terreno de labor22 no había llegado mi tiempo para que me muriera, que 
Santiago andaba ahí cuidándome, echando los malos espíritus a un lado para 
que no se me arrimara nada, que si él no hubiera estado conmigo, me hu-
bieran levantado muerto. Por esa razón, dice: “El santo al que vas a trabajar 
para que te ayude es Santiago, a él le toca cuidarte, el va a estar batallando 
contigo para que las personas te vengan a dejar tus frutas, tus alimentos, 
¿por qué? porque vas a estar trabajando buenamente”.
	 Después de esa primera toma, duré muchos meses ahí con ella, febrero, 
marzo, abril, mayo, junio hasta pa’l quince de julio. Me dio nueve tomas, y de 
esas nueve tomas aprendí todo lo que sé. Haz de cuenta, me dieron ese don y 
me dijeron qué es lo que iba a ocupar para curar. Cuando tomé la última dosis 
ya no vi nada. Ella me dijo: “Entonces ésta es tu última toma”, y me dio de alta.
Cástula se niega a recibir los dones que le ofrece Hueytlacatl
	 Cuando me terminó de curar, la señora me dijo que para que a mi esposa 
no le pasara nada en el trayecto, para que no encontrara los malos espíritus en 
el camino, también ella debía tomar un poquito de remedio. Hueytlacatl le en-
señó lo mismo, pero ella no quiso aceptar ninguna cosa, aunque le rogaron que 

22 Fue a consecuencia de las secuelas de esta caída que consultó a Teodora.



321Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

recibiera la jícara nueva. Entonces le dijo la curandera: “Si hubieras recibido, 
serías mejor que tu esposo, porque su jícara estaba vieja y rota y a ti te ofrecie-
ron una nueva”.

Últimos preparativos, despedida y paga

Cuando iba a regresar a mi pueblo, me preparó una bolsa con un polvo —Te-
nexyetl—. Me dijo: “Ahora sí va un hombre hecho y derecho, nadie te puede 
atacar, si de repente por ahí sientes algo de dolor en la espalda, tú nada más 
agarra el polvo y échatelo en la boca y no te va a pasar nada, y para curar sé el 
mejor”. Desde entonces me despedí de ella y no la volví a ver. Le pagué cuatro-
cientos pesos curándome y comiendo en su casa.

	 Del relato del señor Cirilo se desprende que la iniciación para ser chamán 
sobreviene en el transcurso del ritual de cura y es durante este proceso cuando 
el enfermo ingiere una pócima o más con esta planta. La entidad anímica pre-
sente en la planta de Hueytlacatl —ahora antropomorfizada— ofrece a algunos 
su don: la jícara del curandero o la jícara del brujo, convocándolos a ser cha-
manes blancos o negros, como en las mitologías dualistas referidas por Eliade 
[2001:156]. Toca al iniciado recibir o no ese don e inclinarse por una u otra 
opción. Con la entrega del don, el nuevo curandero es instruido a través de 
sus sueños o visiones sobre las herramientas diagnósticas —la jícara— y tera-
péuticas —la saliva y el “santo remedio”: Hueytlacatl—, y sobre la parafernalia 
necesaria en torno al ritual. También le son adjudicados sus espíritus auxilia-
res: en este caso, representados por la Virgen de la Natividad, la Guadalupana 
y el señor Santiago.

Reflexiones finales

Los enteógenos fueron componentes fundamentales de la antigua religión 
mesoamericana. Su utilización era una bisagra que permitía a los especia-
listas rituales circular a través del tiempo para obtener una visión ampliada 
del presente, el pasado y el futuro. Entre los nahuas de Guerrero su empleo 
sigue vigente, especialmente para que los enfermos transiten en el tiempo 
y descubran a los causantes de una brujería y obtengan la cura, encuentren 
un objeto o reciban un don o atributo que antes no se tenía. La función del 
curandero o chamán es conducir la ceremonia ritual en la cual el paciente 
consultará al enteógeno, consumiéndolo con fines oraculares y terapéuticos.

La especie que se ha reseñado en este trabajo: Hueytlacatl, constitu-
ye sólo una parte de la flora enteogénica de los nahuas de Guerrero. Esta 
planta sagrada continúa siendo uno de los dispositivos primordiales de un 
chamanismo arcaico que, podemos consignar, aún se mantiene arraigado y 



Lilián González Chévez322
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

herméticamente resguardado por algunos especialistas rituales de los mu-
nicipios del centro y norte de Guerrero. Los enteógenos no sólo constituyen 
el sustrato vital de este chamanismo, también articulan vasos comunicantes 
que integran diversos aspectos esenciales de la tradición religiosa meso-
americana y de la religiosidad popular, proporcionándonos una perspecti-
va holista de la cosmovisión indígena.

El consumo de Hueytlacatzintli se lleva a cabo en el contexto de un pro-
ceso ritual profundamente dotado de sentido y arraigo bajo la guía de un 
chamán; por ello, no se recomienda su circulación y consumo con fines me-
ramente hedonistas o comerciales, ya que por su contenido en alcaloides 
tropánicos tiene propiedades delirógenas y neurotóxicas que pueden con-
ducir a la locura e incluso a la muerte.

Por su carácter sacro, la información consignada en este trabajo forma 
parte del patrimonio cultural de los nahuas de Guerrero y no debe ser sus-
ceptible de apropiación mercantil o de privatización mediante registros o 
patentes.

Agradecimientos. Este trabajo no hubiera sido posible sin el financiamiento 
del Conacyt, proyectos 30489-S y 34581-S. Agradezco al curandero Cirilo 
Soriano† su amistad y su confianza para mostrarme los senderos de su saber; 
a Raymundo Rufino y Emiliano Soriano por su papel como traductores na-
huas; al doctor Juan Cajas, colega del Departamento de Antropología de la 
uaem, por aceptar fungir como paciente de don Cirilo e ingerir el Hueytlacatl; 
al equipo del proyecto “Actores Sociales de la Flora Medicinal”, del inah, 
por su apoyo técnico, en especial a Paul Hersch, por impulsar este trabajo 
de muchas maneras; a Ana Pérez, por montar los ejemplares de herbario, y a 
Francisco García por acompañarme en más de una de estas peripecias en el 
trabajo de campo. Por último, a la maestra Abigail Aguilar, del herbario del 
imss, quien siempre me incentivó a que publicara este trabajo.

Bibliografía

Aguirre Beltrán, Gonzalo
1980	 Medicina y magia. El proceso de aculturación en la estructura colonial, México, 

Instituto Nacional Indigenista.
Barrera D., Chino R. y Chino A.
2001	 Monografía de Xochipala. Legado artístico y cultural, México, Conaculta/

Municipio de Eduardo Neri/Consejo Supremo de los Pueblos de Filo 
Mayor y Secretaría de Educación de Guerrero.



323Hueytlacatzintli. Enteógeno sagrado entre los nahuas de Guerrero

nú
m

er
o

 5
3,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

2

Bartolomé, Miguel Ángel
1997	 Gente de costumbre y gente de razón. Las identidades étnicas en México, México, 

Siglo XXI/Instituto Nacional Indigenista.
Dehouve, Danièle 
1994	 Historia de los pueblos indígenas de México. Entre el caimán y el jaguar. Los 

pueblos indios de Guerrero, México, Centro de Investigación y Estudios 
Superiores en Antropología Social. 

Eliade, Mircea 
2001 [1960] El chamánismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, México, fce.
Fagetti, Antonella
2003	 “Tepahtiani, ixtlamac, tepopova, tlamatqui, tepacho, temaquixti, sina-

na… Curanderos, hueseros, yerberas, parteras…” en Antonella Fagetti 
(comp.), Los que saben: testimonios de vida de médicos tradicionales de la región 
de Tehuacán,  México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla / Co-
misión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, pp. 5-20. 

Fagetti, Antonella
2010	 “Iniciaciones, sueños y trances: una propuesta teórico-metodológica”, 

en Antonella Fagetti (coord.), Iniciaciones, trances, sueños… Investigaciones 
sobre el chamanismo en México, México, buap/Plaza y Valdés.

Furst T., Peter
1976	 Alucinógenos y cultura, fce, México.
1992	 Alucinógenos y cultura, México, fce.
Garibay Ángel Ma.
1991a	 “Nombres nahuas en el códice de la Cruz-Badiano. Sentido Etimológico”, 

en Martín de la Cruz, Libellus de medicinalibus indorum herbis Manuscrito 
azteca de 1552, Según traducción latina de Juan Badiano. Apéndice B, México, 
fce/imss, pp. 223-233.

1991b	 “Vocabulario de términos nahuas en el manuscrito”, en: Martín de la Cruz, 
Libellus de medicinalibus indorum herbis Manuscrito azteca de 1552, según tra-
ducción latina de Juan Badiano. Versión española con estudios y comentarios 
por diversos autores, Apéndice C, México, fce/imss, pp. 235-238.

Garza, Mercedes de la
2001	 “Uso ritual de las plantas psicoactivas entre los nahuas y los mayas”, en 

Yolotl González (coord.), Animales y plantas en la cosmovisión mesoamericana, 
México, Conaculta/inah/ Plaza y Valdés, pp. 89-106. 

Gerhard, Peter
1986	 Geografía histórica de la Nueva España 1519-1821, México, unam-Instituto 

de Investigaciones Históricas e Instituto de Geografía.
Grijalva, Juan de
1985 [1624] Crónica de la orden de N.P.S. Agustín en las provincias de la Nueva España. 

En cuatro edades desde el año 1533 hasta el de 1592, México, Porrúa.
Hernández, Francisco
1959	 Obras completas: Historia Natural de Nueva España, tomo II, vol. I, México, 

unam.
Knab, Tim
1977	 “Notes concerning use of Solandra among the Huichol”, en Economic 

Botany, núm. 31, pp. 80-86.



Lilián González Chévez324
nú

m
er

o
 5

3,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
2

Lévi-Strauss, Claude
2001	 Antropología estructural, México, Siglo XXI.
López Austin, Alfredo
2009	 “El dios en el cuerpo”, en Dimensión Antropológica, año 16, vol. 46, mayo-

agosto, pp. 7-45.
Madsen, William
1955	 “Shamanism in México”, en Southwestern Journal of Anthropology, 11, pp. 

48-57.
Martínez, Maximino
1966	 “Las solandras de México, con una especie nueva”, en Anales del Instituto 

de Biología, unam, núm. 37, pp. 97-106.
Matías, Marcos y Constantino Medina
1995	 Vocabulario náhuatl-español de Acatlán, Guerrero, México, ciesas/Plaza y 

Valdés.
Molina, Fray Alonso de 
1944 [1571] Vocabulario en lengua castellana y mexicana. Madrid, Ediciones Cultura 

Hispánica, Colección de Incunables Americanos, vol. 4. 
Ott, Jonathan
2000	  Pharmacotheon. Drogas enteogénicas, sus fuentes vegetales y su Historia, La 

liebre de marzo, Barcelona.
Ramírez, Cleofás 
1991	  Plantas de la región náhuatl del centro de Guerrero, México, ciesas.
Reko, Blas Pablo 
1919	  “De los nombres botánicos aztecas”, en El México Antiguo, vol. 1, núm.5, 

pp. 113-157.
Ruiz de Alarcón, Hernando
1988 [1629] Tratado de las supersticiones y costumbres gentílicas que hoy viven entre los 

indios naturales desta Nueva España, México, sep-Colección Cien de México.
Sahagún, fray Bernardino de
1979	 Códice Florentino, (ed. facsimilar), México, Secretaría de Gobernación.
1989	 Historia General de las cosas de Nueva España, tomo II, México, Conaculta/

Alianza Editorial Mexicana.
Schultes Richard Evans y Albert Hofmann
2000 [1979] Plantas de los dioses. Orígenes del uso de alucinógenos. México, fce.
Siméon, Rémi
1994 [1885] Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, México, Siglo XXI.
Villaseñor, Sergio J. 
2001	 “Los rituales terapéuticos con plantas psicotrópicas. El caso del cecectzin”, 

en Investigación en salud, vol. 3, núm. 3, pp. 166-176.
Wasson, R. Gordon
1998	 El hongo maravilloso: Teonanácatl Micolatría en Mesoamérica, México, fce.
Weitlaner Roberto, Pablo Velásquez y Pedro Carrasco
1947	 “Huitziltepec, Gro.”, en Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, tomo 

9, núms. 1,2, 3, pp. 47-77.


