Rituales de la x-tdabentun
(Turbina corymbosa) y de los mayas
yucatecos

Alejandra Garcia Quintanilla

Amarella Eastmond Spencer

Unidad de Ciencias Sociales,

Centro de Investigaciones Regionales, Dr. Hideyo Noguchi
Universidad Auténoma de Yucatan

ResumMEN: La Turbina corymbosa se distribuye por toda Mesoamérica, es ampliamente conocida
en Yucatdn y no tiene nombre en espafiol. Se le conoce por su nombre maya como xtabentun
0, con su correcta ortografia: x-tdabentun.! Se han propuesto muchas hipétesis sobre su uso
ritual, pero los mayas yucatecos han sido especialmente reservados al respecto. Basindonos
en la tradicién oral contempordnea, podemos ahora distinguir dos tipos de manejo ritual: uno
tiene que ver con rituales realizados por la propia x-tdabentun junto con otras plantas de la
familia de las Convolvulaceae; el ofro, son rituales entre humanos. Por testimonios recogidos
en Pixoy, Yucatin, sabemos que se conocen las propiedades alucinégenas de las semillas (cuando
es colonizada por un hongo de la familia Clavicipitaceae), asi como lo que parece ser el manejo
terapéutico de los alcaloides por las parteras mayas. A partir de estos saberes, de relatos sobre
plantas, bebidas y semillas conservados en la memoria colectiva, de referencias a sustancias
usadas por “adivinos” en fuentes coloniales, y de la identificacion de la planta en una vasija maya
del periodo Clisico, retomamos las hipétesis de Thompson [1998] y de De la Garza [1990] sobre
la existencia de un saber sobre esta planta nativa entre la élite maya y su uso como entedgeno en
la antigiiedad.

PALABRAS CLAVE: Turbina corymbosa, x-tdabentun, serpiente-visién, alcaloides, rituales mayas,
flores mayas

ABSTRACT: Turbina corymbosa grows throughout Mesoamerica, it is widely known in Yucatan
and has no Spanish name. It's known by its Maya name as xtabentun or, correctly spelt,
x-tdabentun. Many hypotheses have been put forward regarding its ritual use but the yucatecan
mayas have been especially reserved about this. Based on contemporary oral tradition, we can
now distinguish two types of ritual management of the plant: The first has to do with rituals
performed by the x-tdabentun itself, together with other plants from the Convolvulaceae family.
The second type is carried out by humans. According to testimonials collected in Pixoy, Yucatan,

! Las palabras en maya se escriben de acuerdo con la ortografia maya contemporanea.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

258 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

it is clear that the villagers are aware of the hallucinogenic properties of the x-tdabentun seeds
(when the plant is colonized by a fungus from the Clavicipitaceae family); and that the midwives
also know of the therapeutic value of the alkaloids produced by these (colonized) plants. Following
on from this knowledge, we analyze accounts that have been kept in the collective memory about
plants, drinks and seeds, as well as colonial sources that refer to substances used by shamans.
Finally we present our identification of a x-tdabentun flowering plant on a Maya vase from the
Classical period, and we revisit Thompson’s [1998] and de la Garza’s [1990] hypotheses about
the existence amongst the ancient Maya elite of a profound knowledge of this native plant and its
use as a entheogen in ancient times.

Keyworps: Turbina corymbosa, x-tdabentun, serpent-vision, alkaloids, Mayas, rituals, flowers

LA X-TAABENTUN: HISTORIAS Y RITUALES DE FAMILIA

Aunque mucho se ha especulado, sabemos poco sobre los conocimientos
y los usos de esta planta entre los mayas antiguos o contemporaneos. Pero
tanto la x-tdabentun como los grandes conjuntos de plantas donde los ma-
yas —y aun los occidentales— la han ubicado, estan cargados de historias
y conocimientos. Esta planta, que crece con mdiltiples guias rastreras, vo-
lubles, perennes, que pueden crecer hasta ocho metros y que habita tanto
en la selva alta perennifolia como en la mediana y baja caducifolia o en la
vegetacion secundaria derivada de estos tres tipos de selva, aparece entre
la flora més antigua en la literatura maya [McDonald, 1997:77, 80-81; véase
figura 1).

En el Popol Vuh esté escrito que los bejucos estuvieron en el pensamien-
to de los dioses desde antes del primer amanecer, cuando “dispusieron
la creacién y el crecimiento de los arboles y los bejucos y el nacimiento de la
vida y la creacién del hombre. Se dispuso asi en las tinieblas y en la noche
por el Corazén del Cielo, que se llama Huracdn” [Recinos, 2005:24-25]. De
manera muy directa y precisa, los habitantes originarios de esta gran laja
que es la peninsula de Yucatan, describieron la forma en que se interrela-
ciona con el pedregoso suelo, en su propio nombre, como: x (la) + tdaben
(estd atada) + tun (piedra): “la que estd atada a la piedra”, aunque Flores,
Morales y Garcia en la Etnoflora Yucatanense [1997:154] la traducen como
“bejuco de piedra”.

Si recurrimos a la taxonomia occidental, la x-tdabentun ha sido nombra-
da Turbina corymbosa, pero vale aclarar que tiene 17 sinénimos y que per-
tenece a la familia de las Convolvulaceae [McDonald, 1997 Flores et al., 1997
The Plant List, 2011]. Lo mas interesante de la clasificacion occidental de esta
“familia” es que también los mayas encontraron elementos para agrupar



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 259

Figura 1.

Dibujo de Turbina corymbosa

a este tipo de plantas, pero lo hicieron a partir de dos dngulos. Desde una
perspectiva morfolégica, como bejucos, forman parte del género o grupo de
plantas ak’y kan, segtin sean lianas o guias rastreras [Barrera et al., 1976:472-
473]. Por otro lado, desde una perspectiva ritual, establecieron otro grupo
que tiene en cuenta el tiempo de su floracién. Asi, desde una “familia”, o
una clasificacién no realizada por los mayas, puede verse que éstos han
construido significados que hermanan a las Convolvulaceae en un poético
ritual de flores, por los meses de septiembre a enero. Es entonces cuan-
do la familia se vuelve altamente conspicua en las selvas porque en forma
“tubular”, de campanillas o trompetas de multiples colores, brotan las flo-
res de las distintas especies de esta familia de bejucos, lianas o enredaderas
que se extienden, trepan o se enrollan y florecen en los arboles, a las orillas

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

260 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

de las milpas o de los caminos y albarradas buscando lugares soleados. Los
campesinos mayas entienden que al florecer sobre los arboles, las Convol-
vulaceae forman altares donde se guardan los Yumilo’ob K'axo’ob (plural de
Yum K’ax: los sefiores o guardianes de los montes, de la vegetacién).? Por
la época en que florecen, al terminar la temporada de lluvias, consideran
que los altares son para despedir a los Chaak’ob, sehores de las lluvias y a
las lluvias mismas [Flores et al., 1997:81, 145, 155]. Asi, segtiin los mayas,
estas flores constituyen la parafernalia viva del duelo de las plantas y de
sus guardianes —los Yumilo’ob K’axo’ob— por la partida de las lluvias, por
la llegada de la temporada de seca, durante la cual pueden morir.
Ciertamente, ni los mayas ni las flores ni los Yumilo’ob K'axo’ob son los tini-
cos que utilizan flores para consolarse de la muerte, para conservar la es-
peranza de renacer y trascenderla. Pero tal vez, los mayas si sean los tini-
cos que entienden estos significados en relacion con las flores vivas de las
Convolvulaceae mientras crecen de manera silvestre, en los montes. En esta
carga de significados y en la relacién o comunicacién en/con la naturaleza,
podemos observar una diferencia importante con la forma occidental de re-
lacionarse y entenderse con ella. Porque aqui, las plantas claramente resul-
tan mas cercanas al concepto occidental de “sujeto” que al de “objeto”. De
hecho, hay que hablar de ellas como “personas”, pues poseen una forma
de conciencia que les permite sentir y actuar con intencién, comunicarse y
elaborar rituales como “personas”, entre si y con las “personas” humanas.
Esta forma de relacionarse-comunicarse con personas que no son siempre
humanas, se extiende a los animales, las piedras, los vientos, las cuevas
y demds. Y no solamente los mayas viven de esta manera en el mundo,
sino que este tipo de comunicaciéon es comin en Mesoamérica y en otros
pueblos del mundo [véase Harvey, 2006]. Incluso en, o desde, la cultura oc-
cidental, muchas personas piensan que las plantas y los animales, sienten,
entienden y tienen derechos. No son cabalmente “objetos”. Cierto que ni
las plantas ni los animales responden como los humanos, o como y cuando
los humanos quieren. Humberto Ak’bal, el poeta k'iché de Guatemala, ha
dicho: “No es que las piedras sean mudas: s6lo guardan silencio” [apud
Leé6n y Shorris, 2004:748]. Y en la ceramica maya de la antigliedad son con-
tundentes los intelectuales mayas al representar numerosos didlogos entre
humanos y venados, murciélagos, roedores e insectos que, ademas de muy
conversadores, json escribas! [véase Kerr, 2011:K344, K1386].

2 Aunque las Convolvulaceae son mejor conocidas por las especies que crecen como
lianas o enredaderas, la familia también cuenta con arboles, arbustos y hierbas [Mc-
Donald, 1997:7-8].



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 261

Este significado, el de acompanante del duelo, como parafernalia viva, sim-
bolo de la esperanza del renacimiento y la trascendencia, tan poéticamente
construido, lo volveremos a encontrar, reformulado de varias formas, al-
rededor de la x-tdabentun. Posiblemente esta singular forma de manifestar
y manejar sus preocupaciones sea, para los mayas, la forma mas publica y
notoria de la peculiar manera de ser personas de estas plantas. Tal vez parte
de su poder para consolar y dar esperanza frente a la muerte sea porque
es una flor que abre al amanecer, cuando sale o nace y renace el sol y el
mundo puede seguir viviendo. Por eso es esperanza de renacimiento. Por
eso sunombre en inglés: morning glory, o en japonés: asagao (asa: “mafana”,
y kao: “rostro”). Veremos que esta relaciéon muerte-renacimiento volvera a
reaparecer en los rituales y simbolos con los humanos.

MUERTE Y RENACIMIENTO DE LA X-TAABENTUN

La x-tdabentun puede contener propiedades que la asocian a espacios y mo-
mentos muy intensos relacionados con lo sagrado y, literalmente, de vida
y muerte. En esos espacios es mds ampliamente conocida como ololiuhqui,
el nombre nahuatl de sus semillas; o como badoh, nombre zapoteco de la
planta y sus semillas. La fama le viene de un alcaloide que contiene Lsa
(amida de 4cido lisérgico), con una estructura similar a la del Lsp (dietila-
mida de 4cido lisérgico) y efectos andlogos, aunque no tan potentes segin
Hofmann —descubridor del LsD y primero en analizar quimicamente las
semillas de nuestra corymbosa— [Wasson et al., 1995:44-47]. De acuerdo con
Hofmann [2011], en comparacién con el LsD, se requiere una dosis de 10
a 20 veces mayor de LsA para alcanzar un estado de ensofiacién. Sin em-
bargo, estudios recientes han demostrado que la x-tdabentun carece de la
posibilidad de producir por si misma los alcaloides que la hacen célebre.
Incluso, hay que decir que no todos los individuos de esta especie los tie-
nen. Sélo aquellos que han sido colonizados por un hongo de la familia
Clavicipitaceae acumulan los alcaloides ergolinicos que éste sintetiza y les
transmite. En realidad, no solamente los acumula, sino que modula el ritmo
de su produccién, a mas de que sélo son ciertas especies de la familia de
las Convolvulaceae las que tienen la posibilidad de establecer esta relacion
simbidtica con el hongo que, entre plantas, se transmite tinicamente desde
las semillas [Steiner et al., 2006; Markert et al., 2008].

Asi, aunque su fama en el mundo occidental contemporaneo venga de
los interesados en las experiencias psicodélicas, resulta que este mismo al-
caloide, llamado ergobasina (también ergometrina y ergonovina o ergono-
vine, en inglés), tiene cualidades oxitécicas que aceleran el parto [Trease

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

262 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

y Evans, 1991:597, 657-664]. Justamente, hace unos afios, en la comisaria
de Pixoy, municipio de Valladolid, Yucatan, los investigadores Flores et al.
[1997:148-149] encontraron y reportaron el conocimiento y manejo de estas
cualidades por mujeres mayas que utilizan la raiz de la planta. Aunque es-
tos bidlogos, incluso, recogieron la dosificaciéon usada para acelerar el par-
to, los estudios farmacolégicos realizados en otros paises, con plantas que
no provienen de Yucatén, no han revelado alcaloides en las raices [Markert,
2008; Staba y Laursen, 1966]. En Yucatdn, las comadronas mayas explicaron
que preparan una mezcla hirviendo “tres dedos de raiz” con nueve espi-
nas de “koke” (kokeh, zarzaparrilla, Smilax spinosa Miller) [Barrera et al.,
1976; Arellano et al., 2003], que endulzan con miel de las abejas meliponas
(Melipona spp.) nativas de Yucatdn, dandosela a beber a la mujer durante
el trabajo de parto. De esta manera, el conocimiento de estas propiedades
ya ha sido documentado en tiempos recientes en Yucatan. Es de suma im-
portancia empezar dejando esto asentado, porque entre los mayas de la
peninsula existe un gran hermetismo respecto a los usos de la x-tdabentun.
Ademas, porque a partir de estas propiedades vamos a retomar la historia
de las relaciones de la planta con lo sagrado en asuntos que, primero, tienen
que ver con el nacimiento o parto.

Empezaremos por el nacimiento de la propia x-tdabentun. Las histo-
rias que sobre sus origenes se cuentan son del dominio popular, aunque
existen por lo menos tres versiones escritas y publicadas que dan mas
o menos detalles, pero que coinciden en sus lineas generales. La publi-
caciéon mas antigua que hemos encontrado es de 1934, hecha por Luis
Rosado Vega (1873-1958), poeta, intelectual, originario de Chemax, mu-
nicipio que hasta hoy se reporta predominantemente maya (99.58% de la
poblacién del municipio, en 2005) [Comisién Nacional para el Desarrollo
de los Pueblos Indigenas, 2011], y que tuvo una participacién destacada
en la larga rebelion Maya del siglo x1x, llamada Guerra de Castas [Rosa-
do, 1957]. Le sigue en antigiiedad un brevisimo relato de Hermilo Abreu
Goémez, publicado en 1961 y 2001. Ademds de estos textos, circula en las
etiquetas del licor anisado industrial, llamado Xtabenttin, de la empresa
Argdez, y en muchas paginas de internet donde se promueve el turismo
denominado “mistico” o esotérico.

Para empezar, hay que advertir que su nacimiento parece haber ocurri-
do después de la creacién de los primeros bejucos, porque el tiempo y los
humanos ya existian. La historia forma parte de un relato mas amplio inti-
tulado “El origen de la Xtabay”, que trata de dos hermanas muy bellas. Una
era “virtuosisima”, pero “rigida y dura de caracter”, y hay que precisar que
a estas cualidades se juntaba la arrogancia. A ésta la llamaban Utz Colel o



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 263

“Buena Sefiora”. La otra hermana es la que nos interesa, y de ella cuentan
que era noble y compasiva con las personas y los animales. Ademds, vivia
libremente su sexualidad y, como censura a su libertad, en el pueblo la lla-
maban Xkeban, Pecadora o Inmoral. El relato del nacimiento de la flor se
inicia —contradictoriamente—, con ausencia y muerte: habian pasado dias
sin que nadie en el pueblo viera o supiera nada de Xkeban. Al paso de los
dias, un maravilloso perfume comenzé a esparcirse por el pueblo y cuando
los vecinos buscaron su fuente, llegaron a su casa y descubrieron que lleva-
ba varios dias muerta y que era de su cuerpo que brotaba el aroma. Estaba
impecable porque los animales, en agradecimiento a sus bondades, habian
entrado a cuidarla y no dejaban que ni las moscas se acercaran a tocarla.
Cuando la llevaron a enterrar, todo el pueblo se fue llenando de perfume al
paso del cortejo. Y al dia siguiente de su entierro, sobre su tumba brotaron
las flores. Amaneci6 cubierta de las muy olorosas flores blancas, en forma
de campanillas o trompetas, de la x-tdabentun [Rosado, 1957:57-60].

Si ponemos la historia en su contexto cultural maya, veremos que, de
inicio, su olor era un mensaje. Para los mayas, y también para otras cultu-
ras —como la occidental—, el olor tiene connotaciones morales;® lo adver-
timos rapidamente en el hecho de que el Sefior del inframundo maya —el
que los frailes espafioles coloniales eligieron para representar a su propio
y muy apestoso demonio— lleva desde el periodo Clésico el nombre de
Kisin, que literalmente significa: “El pedorro” [Schele y Miller, 1975:268,
292; Kerr, 2011:K2802]. No es descabellado pensar que el olor del meta-
no, tan caudalosamente atribuido al Kisin en la ceramica del Clasico [véase
Kerr, 2011:K2802], acabé de convencer a los frailes de que ese personaje
correspondia, en efecto, a su azufroso diablo. Es notorio que en las antiguas
representaciones de la ceramica maya toda la pandilla de los sefiores de la
muerte, ocupantes malvados del inframundo, despiden mal aliento y otros
malos aires de su cuerpo, porque estan enfermos, porque son lo que son:
Sefores de la Muerte.

Asi que el buen olor de la x-tdabentun es una primera sefal fuerte y
clara, para quien escucha o lee el relato: el perfume la resignifica moralmen-
te, y dentro del relato funciona para restituir la estima o la valoracién del
pueblo hacia la compasiva mujer que llevaba el estigma por su liberalidad

% También para los cristianos, Satands huele mal. Antes de la construccién de la teoria
microbiana por 1870-1880, entre los médicos occidentales dominaba la teoria del mias-
ma, donde las infecciones se debian a las emanaciones “mefiticas”, o malos olores de
los cuerpos en descomposicion, de la tierra, pantanos, etcétera, y que podian enfermar
a las personas [Corbin, 1987].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

264 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

sexual, por ser la Xkeban, la Inmoral, Pecadora.* De hecho, en el relato, el
olor funciona como premio y castigo. Es premio a la bondad de Xkeban y
castigo a la arrogancia y rigidez de Uts Colel, quien, al morir su hermana,
piensa que ella olerd mejor, pero resulta lo contrario. Muere virgen y des-
pide un “hedor insoportable, como de carne podrida”. Y no solamente se
convierte en la Xtabay, la mujer-fantasma que persigue, enloquece y pierde
a los hombres por las noches en los caminos solitarios, sino también en la
flor de un cactus, el Tzakam (Cereus donkelaari). Una flor que, al decir de Ro-
sado, es “hermosa, pero sin perfume alguno, antes bien huele desagrada-
blemente y al tocarla es facil punzarse” [Rosado, op. cit.:59]. El “pecado” de
la Xkeban, es decir, su transgresién a normas que anteceden a los humanos,
es muy cristiano, pero también muy mesoamericano.” Hay que recordar
que Landa habla de la abstinencia sexual como requisito de purificacién,
previo a muchos rituales. Especificamente en el caso de los que “criaban
dioses”, es decir, los que tallaban o0 moldeaban las imagenes y estatuas de
sus dioses, Landa [1978:102, 72, 88-89, 98, 101-102] remarca que “no habian
de conocer a sus mujeres ni por pienso”. Algo similar encontré Guiteras
[1996:90(1961)] hace mas de cincuenta afios entre los tzotziles, donde los
encargados de una fiesta ritual debian practicar la abstinencia, pues, de lo
contrario “ensuciarian el mundo”. Més recientemente, entre 1975 y 1976,
Maria Sabina —la famosa sabia-curadora mazateca que nunca aprendi6 es-

pafiol— lo explico ast:

Nunca comti los nifios santos [los hongos] mientras vivi con Serapio [su primer
marido], pues, de acuerdo con nuestras creencias, la mujer que los toma no
debe tener trato con los hombres. Quienes van a desvelarse no deben tener trato
sexual durante cuatro dias antes y cuatro dias después de la velada [curativa].
Los que asi lo quieran pueden completar cinco y cinco. Yo no tomaba los nifios
santos porque temia que mi hombre no lo comprendiera. La condicién debe
cumplirse fielmente [...] Temia que €l no me comprendiera y descompusiera mi

limpieza corporal de sabia [Estrada, 1989:40, 46].

De vuelta al siglo xv1, en los textos recogidos por Sahagtin [1997:385, en
el capitulo XXXII], en una de las “oraciones” rituales de las parteras mexicas
a los recién nacidos, le pedian a “la diosa del agua llamada Chalchiuhtlicue”,

* Elamoroso cuidado de los animales es otra sefial de su calidad moral. Basta contrastar
esta actitud con el agresivo ataque que sufrieron los hombres de madera a manos de
animales, plantas, piedras, cuevas y hasta de sus propias casas en el Popol Vuh por
maltratar a la naturaleza, a sus objetos personales y, en general, al mundo [Recinos,
2005:29-32].



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 265

que “tenga ella por bien de te recibir y de lavarte; tenga ella por bien de
apartar de ti la suciedad, que tomaste de tu padre y madre”. Para Lépez
Austin [1994:160], la muerte, el nacimiento, la sexualidad son parte de un
complejo simbélico de la cultura mesoamericana:

Los seres de este mundo se caracterizan por ser mortales, pecadores y necesita-
dos de alimento. El alimento es pecado y es esencial para su crecimiento y sub-
sistencia; el pecado sexual, que es el pecado por antonomasia, es indispensable
para la reproduccion [...] Alimento, sexo, crecimiento, reproduccién, pecado y
muerte forman parte de un mismo complejo.

Con excepcion del alimento, todos los elementos de este complejo
simbolico aparecen en la historia del nacimiento de la planta llamada x-
tdabentun. Lo primero que aparece son los pecados sexuales de la Xkeban/
Pecadora; lo segundo es la muerte (de la mujer) durante unos dias; luego,
su paso por la tumba, bajo la tierra, en la direccién del inframundo, y, fi-
nalmente, su renacimiento/nacimiento en una flor de aroma agradable que
resignifica moralmente a la mujer y que de manera simbdlica no se asocia
solo a la fertilidad-sexualidad-reproduccién, sino que posee alcaloides que
son conocidos y usados por las parteras. Después de pasar por la muerte,
viene el re-nacimiento de la pecadora en la olorosa x-tdabentun, directamen-
te asociada a la reproduccién, al nacimiento, de la misma manera en que
surgieron las guias y las flores de la planta sobre la tumba de Xkeban [Hof-
mann, 2011; Hertog et al., 2001:318].

Estamos frente a una planta medicinal que no se usa en cualquier parto,
s6lo en los dificiles: cuando la muerte se acerca tanto a la madre como al
hijo que esta por nacer (muerte-nacimiento). Al mismo tiempo, no deja de
ser interesante que para acelerar los nacimientos dificiles se use la raiz, una
parte de la planta cuyo lugar estd bajo la tierra, en la direccion del infra-
mundo, a donde van los muertos y de donde vienen las almas de los recién
nacidos. Pero, mas que para la raiz, en Oaxaca se ha documentado el uso
de las semillas para los mismos propositos [Schultes y Hofmann, 1982:158-
164]. Sélo que, otra vez, la semilla va bajo la tierra para luego nacer sobre
ella. Si como pensaban los antiguos mesoamericanos, las almas de los re-
cién nacidos (asi como las semillas) vienen del inframundo y han de ser
arrancadas a los Sefiores de la muerte [Guiteras Holmes, 1986: 229; Lopez
Austin, 1994:122-123, 162], entonces la historia de esta planta, que para na-
cer vencid y regresé del reino de los Sefiores de la muerte, parece decir que
estd en las mejores condiciones de ayudar a que un parto dificil sea exitoso.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

266 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

La riqueza simbdlica construida alrededor de esta planta es profunda y
multiple hasta la exuberancia. En sus lineas bésicas, la secuencia narrativa
presenta suficientes paralelos con los rituales de iniciacién chamanica —de
acuerdo con el paradigma histérico propuesto por M. Eliade— como para
proponer que se trata de una metéfora de la muerte iniciética y su posterior
renacimiento a un estadio superior [Eliade, 1982:9-10, 45-46]. Cierto que
estos rituales no han sido observados ni documentados para las parteras
mayas yucatecas contemporaneas, pero, mas que inexistentes, parece ser
que se perdieron en la peninsula a causa de la represion, primero colonial y
luego colonialista.” En apoyo a esta propuesta, hay que empezar por tomar
en cuenta que estos rituales inicidticos son actualmente parte de la inicia-
cién de las parteras en otras comunidades mayas, como la tzutujil, quiché,
mochd, ch’ol, tzeltal y tzotzil de Chiapas y Guatemala. En ellas, es necesario
que las mujeres nazcan predestinadas y ademas pasen por un ritual inicié-
tico en el que “mueren y renacen” simbélica y ritualmente, para ser “parte-
ras” [N4jera, 2000:113-123].

Precisamente las fuentes histéricas del siglo xvi nos hablan de que entre
los mayas yucatecos, las médicas/parteras eran muy importantes social-
mente, y se consideraba que, més alld del mundo de los humanos, trataban
con lo sobrenatural. De entrada hay que subrayar el hecho de que Landa
se sintiera en la obligacion de denostarlas como “hechiceras”. Eso ya habla
fuertemente de que eran mujeres poderosas que trataban con seres sobre-
naturales y fuerzas metafisicas. Pero, ademas, como él lo explica: “Para sus
partos acudian a las hechiceras [sic], las cuales les hacian creer sus mentiras
[sic] y les ponian debajo de la cama un idolo de un demonio [sic] llama-
do Ixchel (Ix Chel), que decian era la diosa de hacer criaturas [...]” [Landa,
1978:58].

En sintesis, podemos apreciar que el manejo simbdlico, tan complejo
pero fluido y terso, del relato que permanece en la tradicién oral, s6lo se ex-
plica por su antigiiedad, en primer lugar. Detras de él tiene que existir una
larga y activa convivencia entre la planta y las antiguas mujeres médicas/
religiosas de Mesoamérica, pues solamente a través de una larga historia
de observaciones cuidadosas y de rigurosa sistematizacion de sus efectos,
pudieron las comadronas llegar a la incorporacion de la planta, a la far-
macopea-parafernalia del parto. Si pensamos simplemente en sus aspectos

> Al parecer, las parteras mayas yucatecas ahora eligen entre sus hijas a la que tiene mas
aptitudes para desarrollar el oficio y le transmiten sus conocimientos [Miguel Giiémez
Pineda, comunicacién personal, 2007; Rosa Maria Méndez Gonzélez, comunicacién
personal, 2007].



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 267

medicinales, debe considerarse que, si bien los alcaloides ayudan a acelerar
la actividad uterina, es vital administrarlos en el momento y dosis preci-
sas. Si se administran demasiado pronto, pueden provocar rotura uterina y
muerte fetal [Hertog et al., 2001.]. Llegar a una dosificacién y a un manejo
adecuado del alcaloide requiere de un conocimiento riguroso de sus efec-
tos y de una amplia experiencia en el proceso del parto. Probablemente en
ese largo proceso en el que se produjo y sistematiz6 este conocimiento se
desarrollaron también las complejas asociaciones simbélicas que rodean a
la x-tdabentun.

X-TAABENTUN, ¢ UNA BEBIDA PARA COMUNICARSE CON LO SAGRADO?

Landa habla de otro ritual a Ix Chel, posiblemente celebratorio de la fecun-
didad y la salud, en el que se reunian “sacerdotes” y “médicos”, al parecer
varones, y otro tipo de médicos a quienes el fraile no les reconoce ese esta-
tus y sélo las llama: “mujeres”. Para este ritual, se preparaban con ayunos
un mes antes, lo cual habla de su importancia y también de que las “mu-
jeres médicas/religiosas” eran o pertenecian al mismo estatuto o categoria
que los sacerdotes y médicos, aunque seguramente habia diferencias en el
interior: “En el mes de Uo se comenzaban a aparejar con ayunos y las de-
mas cosas, para celebrar la fiesta los sacerdotes, los médicos y hechiceros,
que era todo uno [...]” (énfasis afiadido por la autora). Y en Zip, el siguiente
uinal, o ciclo calendarico lunar, de 20 dias:

[...] se juntaban los médicos y hechiceros en casa de uno de ellos, con sus mu-
jeres, y los sacerdotes echaban al demonio como solian [este ritual que Landa
parece conceptualizar como de “purificacién”, aparece al inicio de varios de los
rituales que él mismo describe (Landa, 1978:84, 89-90)]; hecho lo cual, sacaban
los envoltorios de sus medicinas en que traian muchas nifierias y sendos idoli-
llos de la diosa de la medicina que llamaban Ixchel,f’y asi a esta fiesta llamaban
Incil Ixchel, y unas pedrezuelas de las suertes que echaban y llamaban Am y
con su mucha devocién invocaban con oraciones a los dioses de la medicina
que decian Izamnd, Citbolontun y Ahau Chamahez, y dandoles los sacerdotes el

® Esta descripcién de “las nifierfas” que guardaban en sus envoltorios, recuerda la de
Alarcén (1629) para el altiplano: “Quando algtin viejo que es como cabega de linage
a tomado por abogado al ololiuhqui, o al peyote, o algiin idolo, le hazen el sestoncillo
el mas curioso que pueden donde lo guardan, y dentro del van poniendo lo que le
ofrecen como es yncienso, algunos pafiitos labrados, vestiditos de nifias, y otras cosas
a este tonol...]” [Ruiz, 1987:135 (1629)]. Ademas, los “vestiditos de nifias” estan en la
misma linea del nombre que Maria Sabina da a los hongos: “los nifios santos” [véase
Estrada, 1989:40].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

268 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

incienso, lo quemaban en el brasero del fuego nuevo entre tanto los chacs emba-
durndbanlos con otro bettin azul como el de los libros de los sacerdotes. Hecho
esto envolvia cada uno las cosas de su oficio y tomando el envoltorio a cuestas
bailaban todos un baile llamado Chan-tun-yab. Acabado el baile se sentaban de
una parte los varones y de otra las mujeres, y sorteando la fiesta para el otro
afo, comian y emborrachabanse muy sin asco, salvo los sacerdotes que dizque
habian vergtienza y guardaban el vino para beber a solas y a su placer [Landa
1978:92, 93-94].

Hay varias cosas interesantes que comentar en esta larga cita. Ix Chel, es
un personaje muy complejo porque, asi como esta relacionado con el parto
y, por tanto, con la creacién de la vida, también lo esta con su destruccion
y con lo oculto: con la “adivinacién”. En el Ritual de los Bacabes aparece
como la madre de las enfermedades [Roys, 1965:4] [Ruth Gubler, comuni-
cacion personal 2011]; y en la pagina 74 del Cddice Dresde [anénimo, 1983]
aparece vaciando céntaros de agua, organizando la gran inundacién del
mundo junto con Itzamna, el gran lagarto, que también es homenajeado en
esta ceremonia y quien, al parecer, presidia el panteén maya desde el pe-
riodo Clasico. Itzamna era “El” patrono de la sabiduria, del conocimiento,
la pronosticacién o “adivinacién”, y como caiman, podia ser la tierra mis-
ma, aunque también tenia asociaciones con el cielo. Era muy poderoso y, al
igual que Ix Chel, parece haber sido un anciano [Taube, 1992:31-41, 99-105].
La vejez pudo ser una condicién y por tanto, un indicador de la sabiduria
y del conocimiento. Sin embargo, hay otro elemento que une a esta pareja 'y
que se relaciona con las otras propiedades de los alcaloides contenidos en
la x-tdabentun, las que producen estados alterados de conciencia. Se trata
de la “adivinacién” que se practicaba en esta ceremonia y que esta explici-
tada con las “pedrezuelas de las suertes que echaban y llamaban Am”. El
nombre de las piedras, Am, significa “arafia” y la Ix Chel, que también era
diosa del tejido, estaba asimismo asociada con las arafias que tejen sus telas
[Taube, 1992:103].

Esta combinacién de “adivinacion” y medicina aparece en muchas fuen-
tes antiguas y contempordneas mayas y mesoamericanas, en general. Por
ejemplo, la definicién nahuatl de ticiti, de acuerdo con Simeén [1997:547],
significa: “ejercer la medicina, ser adivino”, y mds claramente en la palabra
“ticitl: Médico, partera, adivino, augur y brujo”. En ésta parecen reunirse
todos los personajes de la celebracién que Landa esta describiendo. Mas
recientemente, Mukul [1984:40-41], un autor maya, report6 que en Chac-
sinkin, Yucatan: “Todo J-men tiene en su poder cristales llamados Sastunes,
y con ellos diagnostican la enfermedad”. Lo que, por un lado, muestra la
gran resistencia maya al colonialismo, lo que ha permitido su continuidad



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 269

histérica. Pero, ademds, dado que la cultura y la lengua madre de Mukul
es la maya, resulta interesante que no use la palabra “adivinar”, sino “diag-
nosticar”. Esto nos lleva a proponer que la palabra espafiola “adivinacién”,
que es la conceptualizacion de los frailes del siglo xv1 y que continua repi-
tiéndose con pocos cuestionamientos, no es la mas adecuada, porque no
contiene todo lo que el médico hace y ademas lo desvirttia. Landa, el colo-
nizador, habla de “adivinacion” para denostar y estigmatizar el saber de los
médicos(as) mayas y en general, la cultura de quienes buscaba colonizar.
Mas que “adivinacién”, parece que estamos frente a un momento que lleva
una fuerte carga de reflexion, empatia con el paciente, analisis e introspec-
cién para llegar a un diagndstico. Todo ello ligado a una profunda religio-
sidad compartida por médico y paciente. No sobra recordar aqui a Fanon
[1977:192], cuando advierte que el colonialismo no sélo busca distorsionar,
denigrar y apoderarse del presente del pueblo y de las personas que viven
bajo él (interno o externo), sino también de su historia para demostrar al
propio colonizado su “anterior” primitivismo y envilecimiento. Por ello,
pensamos que es necesario buscar un nuevo concepto, que sea verdadera-
mente leal y respetuoso de los contenidos mayas.

Finalmente, los otros dos personajes, evocados en el ritual, vuelven a
redondear el complejo simbdlico propuesto por Lopez Austin (alimento-
sexo-crecimiento-reproduccién-pecado-y muerte). Thompson [1998:376]
traduce el nombre de Ahau Chamahez, como “Sefior que Causa la Muerte”.
Y el “Cantar 9” de los cantares de Dzitbalché ha sido traducido por Barrera
como: “Oracién a Cit Bolon Tun que dice cada uinal el docto”. Donde el doc-
to o sabio, es un médico [Barrera, 1980:91-96].

Con estos elementos abordaremos el final de esta fiesta: la “gran borra-
chera”. La descripciéon de Landa induce a pensarla como una ocasiéon que
hoy podriamos llamar “social”, como el cierre festivo de una ceremonia;
como una borrachera festiva, sin mayor consecuencia y donde aparente-
mente se bebia sin limites. Es maés, si le creemos a Landa, los sacerdotes se
retiran para dedicarse a excesos ain mayores. El problema radica en que,
por lo que sabemos, el consumo de alcohol estaba estrictamente normado
en Mesoameérica. Y no era de consumo simplemente social o festivo, sino
ritual. En todo caso, los excesos también eran parte de esa ritualidad estric-
tamente normada, y en lo que acabamos de leer, queda claro que se trataba
de una ocasién solemne, para la cual se habian preparado con ayunos y tal
vez no solo se privaron de alimentos. El hecho es, que hasta hoy, se puede
observar que en ocasiones sociales, o cuando hay problemas de alcoholis-
mo, las personas mayas toman bebidas cuyo origen no estd en su historia
maya. Pero el baalche’ [Chuchiak, 2004] permanece como bebida ritual y no

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

270 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

se toma fuera de contextos rituales —que pueden ser medicinales— o su-
mamente especiales. Diremos que a consecuencia de la invasion espafola
ocurrié una verdadera revolucion social en el consumo de alcohol, porque
antiguamente los mayas no consumian las bebidas alcohélicas con la rela-
jada liviandad con que lo hacian los espafoles, desde que llegaron a estas
tierras. La gran pregunta es ;qué bebieron en ese ritual? Y los sacerdotes jse
retiraron a consumir la misma bebida?

La pregunta se impone, porque hoy se ha documentado que en el orien-
te del estado, en los municipios de Valladolid, Espita, Temozon y hacia el
sur, en Ticul, es costumbre regalar a las comadronas una botella del licor
llamado Xtabenttin —de elaboracién industrial— después del parto.” No es
dificil entender su asociacién con la corymbosa, que histéricamente ha sido
parte de la farmacopea maya del parto. Lo relevante es que la bebida ani-
sada de elaboracién industrial fue inventada por Luis Sosa Novelo, de Va-
lladolid, hace mas de 100 afos, basandose en otra mds antigua y arraigada,
hecha con alcohol de maiz fermentado y miel de las abejas meliponas que
se habian alimentado exclusivamente con la Turbina corymbosa. De acuerdo
con su nieto, Héctor Echeverria Sosa,® la novedad consisti6 en agregarle
anis a un licor “casero”, que usaban “las personas humildes” (mayas) para
sus “rezos” y “dolores”. Notese claramente, que se usaba como parte de la
parafernalia ritual para comunicarse con lo sagrado (los rezos). La gente lo
tomaba, pero también lo usaba “frotado”, en “el vientre” (parte muy sig-
nificativa de las mujeres embarazadas). El invento que don Luis nunca pa-
tentd, consistié en agregarle el anis estrella o Illicium verum (originario del
sur de China) a un licor que ya era una tradicién maya [Héctor Echeverria
Sosa, comunicacién personal, 2005]. Frente a la larga historia de los mayas,
el anis de hace 100 afios es una incorporacién muy reciente, y cuando don
Luis Sosa tom6 la mezcla hecha de miel y alcoholes de maiz, para agregarle
anis estrella y elaborar el licor industrial y comercial, cruzé una frontera
que sac) la bebida del espacio ritual-medicinal-sagrado maya y la llevé al
espacio profano occidental de beber de los no-mayas y hasta de los mayas.

Antonio Mediz Bolio también escribi6 sobre un licor hecho con la miel
de meliponas, cuyos colmenares fueron llevados a los claros de la selva,

Rosa Maria Méndez [comunicacién personal, 2005] observé esta costumbre en Temo-
z6n y Espita durante su temporada de trabajo de campo en 1989-1990. Beatriz Torres
Goéngora [comunicacion personal, 2009] la ha observado en la ciudad de Ticul, de don-
de es originaria.

Gerente general de la Compaiiia Sosa, sa de cv, de Valladolid, Yucatén, quien continda
produciendo exitosamente el licor industrial llamado Xtabenttdn.



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 271

donde crecia la x-tdabentun y donde cuidaban que ninguna otra flor cre-
ciera. El texto probablemente fue escrito en el siglo xx, pero no podemos
fechar las observaciones que lo sustentan. S6lo sabemos que este autor yu-
cateco naci6 en 1884 y lo escribié antes de su muerte, en 1957, aunque no se

publicé hasta 1970:

En los claros del monte donde se trenza el “xtabenttin”, se construyen los col-
menares rusticos, apilando los troncos huecos en que hacen sus panales las
abejas de Yucatdn, pequenas y doradas [...] [Ellas] liban en la flor fragante de
las vecinas enredaderas y toda su miel viene de esta flor. Ninguna otra se deja
prosperar en el contorno inmediato [Mediz apud Leirana y Almazéan, 2006:567].

En su Maya Ethno-Botany, publicada en 1931, Roys habla de las blancas
flores de la “Tabentun” y agrega que ha escuchado que: “the aromatic honey
from its flower is said to be the source of a potent drink” [Roys, 1931:281] ;Una
bebida muy potente? En 1998, Ott propuso que la miel de melipona, alimen-
tada exclusivamente con la miel de la x-tdabentun, posee las mismas propie-
dades psicoactivas de la planta. Pero, para entonces, era dificil comprobarlo,
porque ya no se producia miel exclusivamente de x-tdabentun. Una miel
que, dicho sea de paso, habia dado fama mundial a Yucatan desde el siglo
xviir [Clavijero, 1964:39]. Los tltimos reportes de siembras de x-tdabentun
y de abejas alimentadas exclusivamente con su miel, son precisamente los
de Mediz Bolio. Y ya antes que nosotros y que Ott, autores de la talla de
Mercedes de la Garza [1990:145, 160, 164-166; 1998] y Thompson [1998:232-
233], habian propuesto o especulado sobre la posibilidad de que las semillas
de la x-tdabentun se usaran en rituales de “adivinacién”, como se usaban y
usan en las areas donde se hablan las lenguas nahuas, con el nombre —na-
huatl— de ololiuhqui. En particular, estos tltimos proponen que se usaba en
los rituales donde se hacian los anuncios mds importantes: en los que los
Chilamo’ob (plural de Chilam: sabios sacerdotes) anunciaban los sucesos que
acontecerian en el proximo katun (periodo de 20 ciclos tun, de 300 dias). Am-
bos autores han sugerido que las semillas tal vez se mezclaran con el licor
del baalche’, que sigue usandose y estd ampliamente documentado en fuen-
tes del periodo colonial [véase Chuchiak, 2004]. El problema es el hermético
silencio de las fuentes histéricas mayas y de los mayas contemporaneos res-
pecto de las sustancias entedgenas. Aun asi, hay algunas pistas.

Hay otra leyenda. Fue recogida por la familia Sosa, de Valladolid, Yu-
catén, de la tradicion oral popular [Héctor Echeverria Sosa, comunicacién
personal, 2005]. Otra vez, se trata de una joven muy bella que tenia dos
enamorados, uno era un guerrero y el otro un poderoso jefe. Ella le corres-
pondia al guerrero, pero ambos le temian al poderoso. Para poder estar

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

272 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

juntos, huyeron a lo profundo de la selva y un dia, en un arbol llamado ba-
alche’, encontraron abejas y miel. Después de tomar la miel, la pusieron en
un balde y se quedaron dormidos. Durante la noche, cay¢ la lluvia, se agité
el viento, cayeron las semillas de “una planta” (;?) en la miel y “magica-
mente”, el liquido se convirti6 en algo exquisito que bebieron al amanecer
para consolarse. Fue entonces cuando el jefe los encontro y los rodeé con su
ejército. Pero, al probar el néctar, quedé tan impresionado que les permiti6
vivir su amor. En todo esto lo interesante para nosotros es un ingrediente
que nadie habia mencionado en Yucatdn y que no forma parte de las mez-
clas actuales del Xtabenttin industrial ni del baalche” ni de otro licor maya,
0, al menos, nadie nos ha hablado de él: jlas semillas! Porque para el baalche’
lo que se usa es la corteza del arbol llamado baalche’ (Lonchocarpus violaceus)
y nunca sus semillas.

Hay otro testimonio de un licor con semillas y data de 1613. De all4 nos
llega la noticia que los mayas bebian un “vino de la tierra” que incluia se-
millas o granos en su mezcla. Pedro Sdnchez de Aguilar, doctor de la Iglesia
y perseguidor de “yndios iddlatras”, escribe: “convidan a sus amigos y ve-
cinos a la soledad para adorar sus idolos. Para sus ritos y ceremonias, beben
por voto vino que elaboran de la raiz de un arbol especial y de un trigo a
proposito”. Y esto es lo mas sugerente, porque eso de “trigo a propdsito”, se
refiere a un grano o semilla especial: “a propédsito”, que definitivamente no
era trigo. La palabra trigo la usaban los espafioles de aquellas épocas como
una palabra genérica para referirse a granos o semillas. El mismo Sanchez
de Aguilar, en otro pasaje, se refiere al maiz que cultivaban y comian los
mayas como “su trigo” [Sanchez, 1996:36, 57]. El trigo (Triticum aestiviun)
es originario del Medio Oriente y alld fue domesticado. Lo trajeron los es-
pafioles y desde entonces se importa, ya que requiere de suelos gruesos
y nunca se ha podido cultivar en los delgados y pedregosos suelos de la
peninsula [Harlan, 1975:69]. En tiempos de Sanchez de Aguilar, era préc-
ticamente desconocido para los mayas. Dificilmente habrian ya inventado
una bebida con ese cereal desconocido, escaso y caro. Por otro lado, aunque
los mayas peninsulares tienen varias bebidas elaboradas a base de maiz,
e incluso una de ellas, el sakab, es una bebida ritual, ninguna se combina
con el baalche’. Pero, sobre todo, ninguna es alcohdlica o contiene sustancias
capaces de provocar estados alterados de conciencia que permitan consi-
derarla ente6gena.’ Asi que a lo que se refiriere en la cita anterior es a otra

 Recientemente, el escritor maya Feliciando Sanchez Chan [comunicacién personal,
2011] nos comentd que en un video que grabo en varias comisarfas del municipio de
Valladolid, alguien hablé de una bebida alcohélica, hecha a base de maiz, llamada



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 273

semilla. No es descabellado pensar que se trata de la misma semilla men-
cionada en la leyenda del origen de la x-tdabentun. Ademas, a la hora de los
castigos, Sanchez de Aguilar pidi6 algo especialmente severo para quienes
consumieran ese vino con semilla: jpide que los ahorquen o los quemen!
Pide que se apliquen los castigos que corresponden a los apdstatas y —no-
tese— a “los adivinos” [Sanchez, 1996:45, 49, 55].

Si entendemos que los espafoles, en su lengua europea, llamaron “adi-
vinos” a aquellos que usaban las semillas de la corymbosa u otras sustancias
o medios para explorar lo que esta oculto, como el futuro, la enfermedad y
sus causas, o el mundo de lo sobrenatural, entonces se nos abre otra puerta
para buscar huellas del uso de la corymbosa en los textos de la antigiiedad
maya. Es que en el arte, pero especialmente, en la ceramica del periodo
Clasico, es posible encontrar muchas escenas en las que se representan per-
sonajes humanos o sobrenaturales en estado de trance, ocupados en ritua-
les que —parafraseando al Popol Vuh— son para mirar lo que esta oculto, lo
que estéd guardado, lo cerca y lo lejos [véase Recinos, 2005:105-107]. De ma-
nera especial, buscamos en la base de datos de Kerr, la Maya Vase Data Base,
que concentra la muestra mas amplia de ceramica maya. Buscamos en las
representaciones de rituales en los que aparece la llamada “serpiente evo-
cadora de visiones”, la que Kerr ha llamado “Och Chan”. Y precisamente
en una vasija, la K3150 (figura 2), nos parece haber encontrado elementos
para proponer que el artista estd hablando del uso de la x-tdabentun, para
llegar al estado de trance.

En la vasija estd representado un personaje masculino. Nada indica que
sea un dios, parece ser humano y de la élite. Lleva un tocado que pudiera ser
la cabeza de un jaguar, esta sentado y la ropa que cubre su pierna es de piel
de jaguar, simbolo de poder y autoridad. Ademads, lleva un impresionante
pectoral, collares, orejeras y brazalete. Con la mano izquierda sostiene un pe-
tate, o estera, enrollado en forma de tubo que, en los extremos, va atado por
los famosos nudos llamados poop, que son simbolo de realeza durante el Cla-
sico y Posclasico. Del poop penden flores en forma de campanitas. Del tubo
sale la serpiente que “evoca las visiones”. Frente al personaje en trance estd
el Dios “K” o Kawil, cuya caracteristica es que una de sus piernas se convierte
en serpiente, pero la pintura del vaso estd muy deteriorada en esa parte. El
dios habla, gesticula, se dirige a nuestro personaje y él esta atento, concentra-
do. Parece a punto de tocar las puntas de los dedos del Kawil con las suyas.

“mistela”. La palabra no es de origen maya, lo cual sugiere que no es muy antigua.
Pero, al igual que nosotras, él nunca habia escuchado de ésa o de otra bebida alcohdli-
ca hecha a base de maiz.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

274

(110 unsSn(E OSTEY) eAew pepandijue e op LIIWEID B] Ud UNNJUIqUYI-X 9P S9I0[f A serno)

i s b e S

eAewr pepangnue e[ ap eDIWEID B[ Ud UNNJUIQVVI-X B

-z emSig

Z10Z '|1oje-018U ‘gG 01awnU 0d[ImoN| )



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 275

A su espalda, y saliendo del otro extremo del tubo, tenemos la otra
cabeza de la serpiente. También muestra rasgos propios de Kawil [Pérez,
2007]: de su frente o cabeza salen dos volutas —que generalmente repre-
sentan humo, pero que también, como en este caso, representan hojas de
maiz—, el ojo de virgula y la nariz larga y curva. Ademads, tiene la mandji-
bula descarnada y de su orejera pende una flor en forma de campanita. De
la capa de nuestro personaje cuelgan unas borlas en forma de trompetita y,
frente a su nariz, esta la flor del aliento vital, de la cual habla Taube [2001],
la que igual, tiene forma tubular, de campanita.

Al extremo derecho, se ven las guias desordenadas de una planta que
no soélo tiene guias, como la corymbosa, sino también flores en forma de
campanita. Guias y flores en forma de campanitas: dos caracteristicas pro-
pias de las convolvulaceas, ya no parecen ser casualidad. Si a esto le agre-
gamos que el tema de esta vasija es la evocacién de la vision, parece que,
en efecto, estamos frente a un estado de trance inducido por el consumo
de las semillas de la corymbosa. En las guias hay dos tipos de trompetitas,
dos flores similares pero diferentes entre si, lo que indicaria dos especies,
o las manos de dos pintores. De todas las sefiales, o de todas las flores
en forma de campanitas que aparecen en esta vasija, las que estan en las
guias son, a nuestro juicio, la sefial mas importante y determinante del
uso de la x-tdabentun. En ninguna otra vasija hemos visto éstas guias uni-
das a estas flores. Las flores en los nudos poop, tampoco son tan comunes,
pero la capa con borlas aparece en otras vasijas muy similares que ilus-
tran la misma escena, el trance y Kawil (ver: K7523 y K1604). Y las flores
del aliento aparecen en muchos y muy diversos contextos, no sélo en la
ceramica antigua.

Alexander [2011] ha estudiado las representaciones del Dios “K” en la
cerdmica antigua, incluida ésta [K3150], y coincide en que el personaje se
encuentra en estado de trance, suspendido en un tiempo/espacio sobrena-
tural. De manera general, para todas las vasijas donde aparece este avatar
del dios “K”, o Kawil, ella plantea la hipétesis sobre las sustancias o medios
empleados para llegar al estado de trance: Rivea (o Turbina) corymbosa, da-
tura, tabaco (Nicotiana tabacum), la danza o, incluso, el sangrado que libera
endorfinas. Nosotras pensamos que las guias hacen alusién a la x-tdabentun
y posiblemente este vaso sirvié para beber las semillas molidas con miel,
tal vez de la misma flor y algtin fermentado o “vino” que potencializara
sus efectos, quiza baalche’. Finalmente, es interesante notar que en las des-
cripciones hechas por Schultes y Hoffman [1982:158-164] se trata de rituales
solitarios que sélo involucran al paciente y al chaman, y aqui estamos tam-
bién ante un ritual solitario.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

276 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

Alexander [2011] especula sobre la forma reiterada de los coeficientes
calendéricos 7 y 13 en las vasijas donde aparece la “serpiente visién”. Espe-
cialmente porque muchas combinaciones de mes y dia son fechas “imposi-
bles”. Sugiere que tal vez estos niimeros, o multiplos de ellos, expresen las
dosis en que deben tomarse las semillas, o algtn otro significado que atin
no entendemos.

CONCLUSION

Muy brevemente sefialamos que a través de los rituales celebrados con las
convolvulaceas y relatados por las personas mayas podemos asomarnos a
una relacién muy mesoamericana y maya con la naturaleza. Donde las per-
sonas humanas viven en un mundo de sujetos, habitado por muchas perso-
nas que no son humanas.

Por otra parte, aunque se sabe del uso de sustancias para comunicarse
con lo sagrado, la gran reserva de los mayas sobre el tema no ha permitido
demostrar con certeza irrefutable el uso preciso de éstas. Aqui presentamos
hipétesis, muy argumentadas, pero siempre hipétesis sobre la historia de la
x-tdabentun como sustancia entedgena entre los mayas de Yucatan.

En esta reconstruccién histérica y en acuerdo con las propuestas de
Thompson [1998] y de De la Garza [1990] era de élite sacerdotal, los muy
sabios Chilamo’ob, quienes, en tiempos cercanos a la invasion europea del
siglo xv1, la consumian para anunciar o pronosticar lo que el siguiente ka-
tan traeria. Una de las traducciones posibles de la palabra chilam, es “el/la
que es boca (chi)”, “el que habla”, y entre otros pueblos mesoamericanos,
con el nombre de ololiuhqui, hasta hoy esta ligado a los procesos curativos
y sirve precisamente para hablar, porque es “la semilla que habla” (véase el
articulo de Fagetti, en este volumen). Ademas, por la descripcién del ritual
en el que el Chilam anunciaba o “profetizaba” lo que el siguiente katin
(1 katin = 20 tunes; 1 tun = 300 dias) traeria, vemos un complejo ritual,
donde se reservaba la accion de hablar como ritual solitario, pero se in-
cluia la participaciéon de otros sacerdotes que debian recoger las palabras,
el anuncio: el Chilam entraba en su habitacién y, en una sala contigua, otros
sacerdotes lo escuchaban, o subia al techo del templo y se acostaba, o se me-
tia dentro de un “idolo” y desde alli hablaba y decia su profecia. Thompson
[1998: 233] reuni6 los textos de dos libros de aquellos sabios, los del Chilam
Balam de Tizimin y del de Mani, y ésta es la descripcién del ritual adivinato-
rio que de su puno y letra hicieron los chilamo’ob:



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 277

Después se reunieron en la casa de Ah Nacom Balam, el chilan. Después estaba el
mensaje encima de la casa del chilan; después se interpretaron las palabras de
consejo dadas a ellos. Después se les dio el mensaje oculto pero no lo entendie-
ron porque el chilan recitaba su discurso con la boca en el suelo. No se mueve
ni se alza del lugar donde estd, dentro de la pequefa pieza, dentro de la casa,
mientras el espectro habla encima de las vigas de la casa, porque estaba atrave-
sado sobre las vigas de la casa. Entonces empieza la declaracion a los sacerdotes
congregados en la casa del chilan del mensaje que les lleg6. No sabian quién
les hablaba. Después dijeron: “Dios verdadero, gran Padre Serpiente”. Tales
fueron sus palabras. Después volvieron sus rostros al suelo. Entonces oyeron
el mensaje, cuando yacian con la cara para abajo, escuchando, de aquel Chilam
Balam, el gran sacerdote.

Posiblemente fue entonces cuando una pequena élite, conformada por
los més sabios entre los sabios, se reunia para beber una antigua bebida
que contenia las semillas de la x-tdabentun. Es probable que los J-Meen, los
hombres sabios, guardianes hoy de los antiguos saberes esotéricos mayas,
sean quienes guarden los secretos de esta semilla. Pero esas historias s6lo
se comparten entre los iniciados. Tal vez un dia sus tradiciones cambien.
Pero estas historias tinicamente podrdn comprobarse cuando los mayas no
sientan los prejuicios y riesgos, la violencia simbélica que carga el colonia-
lismo, y nos compartan su saber. Porque cémo escribié Venancio Pec, lider
de los mayas rebeldes de la Guerra de Castas, en 1850, cuando le ofrecieron
un tratado de paz y le pidieron que entregara las armas: “[Eso no serd] sino
hasta que todo esté quieto y no haya discordia, y eso serd poco a poco y con
amor” [apud Mediz, 1954:20].

Agradecimientos. A la doctora Beatriz Torres Géngora, ya que por su inicia-
tiva y su invitacion una de las autoras de este articulo, Alejandra Garcia
Quintanilla, empez6 a trabajar el tema y con ella hizo las entrevistas en
Valladolid.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

278 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

BIBLIOGRAFIA

Abreu Gémez, Ermilo

1961 Leyendas y consejas del antiguo Yucatdin, México, Botas.

Anénimo

1983 Codice de Dresde, México, FCE.

Arellano Rodriguez, J. Alberto, José S. Flores G., Juan Tun G. y Maria M. Cruz B.

2003 Etnoflora Yucatanense (20). Nomenclatura, forma de vida, uso, manejo y
distribucion de las especies vegetales de la Peninsula de Yucatdin, Yucatan, UADY.

Barrera V., Alfredo (traductor y editor)

1980 Ellibro de los Cantares de Dzitbalché, Yucatan, H. Ayuntamiento de Mérida.

Barrera M., Alfredo, Alfredo Barrera V., Rosa M. Lépez F.

1976 Nomenclatura etnobotdnica maya. Una interpretacion taxonémica. Coleccion
Cientifica Etnologia 36, México, INAH.

Clavijero, Francisco J.

1964 Historia antigua de México, edicién y prélogo de Mariano Cuevas, México,
Porria.

Corbin, Alain

1987 El perfume o el miasma, el olfato y lo imaginario social, siglos xviI y Xix,
México, FCE.

Chuchiak, John

2004 “It is their Drinking that Hinders them: Balché and the Use of Ritual
Intoxicants among the Colonial Yucatec Maya, 1550-1780”, en Estudios de
Cultura Maya, nam. 24, pp. 137-171.

Eliade, Mircea

1982 El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, México, FCE.

Estrada, Alvaro

1977 Vida de Maria Sabina: la sabia de los hongos, México, Siglo XXI.

Fanon, Frantz

1977 Los condenados de la tierra, prefacio de Jean Paul Sartre, México, FCE.

Flores, José S., Josefina Morales R. y Aida N. Garcia A.

1997 “Convolvulaceae Etnobotanica”, en José Salvador Flores y Carmen Salazar
G. (eds.), Etnoflora Yucatanense, vol. 12, Yucatdn, uADY-Sostenibilidad
Maya.

Garcia Quintanilla, Alejandra

2000 “El dilema de Ah Kimsah K'ax, El que Mata al Monte. Significados del
monte entre los mayas milperos de Yucatdn”, en Mesoamérica, nim. 39,
pp- 255-285.

2010 “La biodiversidad de Yucatdn en dos miradas”, en R. Duran y M. Méndez
(eds.), Biodiversidad y Desarrollo Humano en Yucatdn, Yucatan, CICY, PPD-
FMAM, Conabio/Seduma, pp. 35-38.

Garza, Mercedes de la

1990 Suefio y alucinacion en el mundo nahuatl y maya, México, UNAM.
1998 Rostros de lo sagrado en el mundo maya, México, Paidés, uNam
Guiteras Holmes, Calixta

1986 Los peligros del alma. Vision del mundo de un tzotzil, México, FCE.



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 279

Harlan, Jack R.

1975 Crops and Man, Wisconsin, American Society of Agronomy/Crop Science
Society of America.

Harvey, Graham

2006 Animism. Respecting the living world, Nueva York, Columbia University

Press.

Hertog, C. E. C. den; A. N.J. A. de Groot y P. W. J. van Dongen

2001 “Revision, historia y uso de los oxitécicos”, en European Journal of
Obstetrics & Gynecology and Reproductive Biology (ed. en espafiol), num. 1,
pp- 315-319.

Landa, fray Diego de

1978 Relacion de las Cosas de Yucatin, introduccién de José Ma. Garibay, México,
Porraa.

Leén Portilla, Miguel y Earl Shorris

2004 Antigua y nueva palabra. Antologia de la literatura Mesoamericana, desde los
tiempos precolombinos hasta el presente, México, Aguilar.

Lopez Austin, Alfredo

1994 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

Markert, Anne, Nicola Steffan, Kerstin Ploss, Sabine Hellwig, Ulrike Steiner,
Christel Drewke, Shu-Ming Li, Wilhelm Boland y Eckhard Leistner

2008 “Biosynthesis and Accumulation of Ergoline Alkaloids in a Mutualistic
Association between Ipomoea asarifolia (Convolvulaceae) and a
Clavicipitalean Fungus”, Plant Physiology, mayo, vol. 147, pp. 296-305.

McDonald, Andrew J.

1997 Convolvulaceae: taxonomia y floristica, Serie Etnoflora yucatanense, Mérida,
Yucatan, Universidad Auténoma de Yucatan.

Mediz Bolio, Antonio

1954 La desintegracion del Yucatin auténtico: proceso histérico de la reduccion del
territorio yucateco a sus limites actuales, 1821-1902, Yucatan, Talleres Graficos
del Sureste.

2006 Antonio Mediz Bolio: obras selectas, tomo II, vol. 1, Silvia Leirana A. y Maria
R. Jiménez P. (eds.), Yucatan, UADY/CEPSA.

Mukul Chablé, Filiberto

1984 Uchben dzak tu kajil Chacsinkin: medicina tradicional, Yucatan, Direccién
General de Culturas Populares/ser/Unidad Regional Yucatan.

Ndjera Coronado, Martha Ilia

2000 El wmbral hacia la vida: el nacimiento entre los mayas contempordneos, México,
Programa de maestria y doctorado en Estudios Mesoamericanos/
Facultad de Filosofia y Letras-unam.

Ott, Jonathan

1998 “The Delphic Bee: Bees and Toxic Honeys as Pointers to Psichoactive and
Other Medicinal Plantas”, en Economic Botany, vol. 53, nim. 2, pp. 260-
266.

Pérez Suarez, Tomas

2007 “Dioses Mayas”, en Arqueologia Mexicana, noviembre-diciembre, nim. 88,
pp- 57-65.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

280 ALEJANDRA GARCIA QUINTANILLA ® AMARELLA EASTMOND SPENCER

Ponce, Pedro, Pedro Sanchez de A. et al.

1987 El alma encantada: anales del Museo Nacional de México. Presentacion de
Fernando Benitez, México, FCE.

Recinos, Adrian (traduccién, introduccién y notas)

2005 Popol Vuh. Las antiguas historias del Quiché, México, FCE.

Remy, Simeén

1997 Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana, México, Siglo XXL

Rosado Vega, Luis

1957 El alma misteriosa del Mayab, México, Botas.

Roys, Ralph L.

1965 Ritual of the Bacabs: a Book of Maya Incantations, Oklahoma, University of
Oklahoma.

Ruiz de Alarcén, Hernando

1987 “Tratado de supersticiones y costumbres gentilicas que oy viuen entre los

indios naturales desta Nueva Espafa”, en Pedro Ponce, Pedro Sanchez
de A.y otros, El alma encantada: anales del Museo Nacional de México, con
presentacion de Fernando Benitez, México, FCE, pp. 125-223.

Sahagtn, fray Bernardino de

1997 Historia general de las cosas de la Nueva Espafia, numeracion, anotacion y
apéndices de Angel Ma. Garibay K., México, Porrta.

Sanchez de Aguilar, Pedro

1996 Informe contra Idolorum Cultores del obispado de Yucatin (escrita en 1613
y publicada en 1639), edicién y prologo de Rendn Goéngora B., Yucatén,
Instituto Cultural Valladolid.

Schele, Linda y Mary Miller

1975 The Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art, Nueva York, George
Braziller, Kimbell Art Museum.

Schultes, Richard Evans y Albert Hofmann

1982 Plantas de los dioses. Origenes del uso de alucindgenos, México, FCE.

Staba, E. John y Paul Laursen

1966 “Morning glory tissue cultures: Growth and examination for indole
alkaloids”, en Journal of Pharmaceutical Sciences, vol. 55, num. 10, pp. 1099-
1101.

Steiner, Ulrike, Mahalia A. Ahimsa-Muller ef al.

2006 “Molecular characterization of a seed transmitted clavicipitaceous fungus

occurring on dicotyledoneous plants (Convolvulaceae)”, en Planta, num.
224, pp. 533-544.
Suarez Molina, Victor M.

1977 La evolucion economica de Yucatin. A través del siglo XIX, tomo I, México,
Universidad de Yucatan.
Taube, Karl Andreas

1992 The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington pc, Dumbarton Oaks.

2001 “The Breath of Life: The Symbolism of Wind in Mesoamerican and the
American Southwest”, en The Road to Aztlan: Art from a Mythic Homeland,
Virginia Fields y Victor Zamudio-Taylor (eds.), California, Los Angeles
County Museum of Art, pp. 102-123.



RITUALES DE LA X-TAABENTUN (TURBINA CORYMBOSA) Y DE LOS MAYAS YUCATECOS 281

Teran, Silvia y Christian Rasmussen

1994 La milpa de los mayas. La agricultura de los mayas prehispdnicos y actuales en el
noreste de Yucatin, Yucatan, Gobierno del Estado de Yucatan.

Thompson, J. Eric S.

1998 Historia y religion de los mayas, México, Siglo XXI.

Trease, George Edward y William Charles Evans

1991 Faramacognosia, México, Nueva Editorial Interamericana.

Wasson, Robert Gordon, Albert Hofmann y Carl A. P. Ruck

1995 El camino a Eleusis: una solucién al enigma de los misterios, México, FCE.

Internet

Alexander, Helen

2011 El Dios K en las Vasijas Cerdmicas Mayas, [ref. De 15 de junio de 2011].
Disponible en web: <http://www.famsi.org/spanish/research/alexander/
index.html>

Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas

2011 “Indicadores sociodemograficos de la poblacién total y la poblacién
indigena por municipio, 2005” [ref. 31 de mayo de 2011]. Disponible
enweb: <http://www.cdi.gob.mx/cedulas/2005/YUCA/31019-05.pdf>

Hofmann, Albert

2011 Lsp: My Problem Child (capitulo 1: “How Lsp Originated”), [ref. 31 de mayo
de 2011]. Disponible en web: <http://www.zauberpilz.com/Isd/child1.htm>

Kerr, Justin

2011 Maya Vase Data Base. Documento electrénico, [ref. 15 de enero de 2011].
Disponible en web: <http://www.mayavase.com>

Royal Botanic Gardens, Kew y Missouri Botanical Garden

2011 The Plant List Version 1, [ref. 31 de mayo de 2011]. Disponible en web:
http://www.theplantlist.org/

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012





