Cuicuilco51.indb 203

Los animales del santo. Configuracion
del nahualismo en la regidbn mazahua

Jaime Enrique Carreon Flores
Centro INAH-Tlaxcala

Fidel Camacho Ibarra
Proyecto Etnografia de las Regiones Indigenas en el Nuevo Milenio
Equipo Regional, Estado de México

RESUMEN: El articulo describe la relacion entre los hombres y seres numinosos, entre los que se
incluyen el santo patrono, ancestros, coyotes y culebras. Un procedimiento que nos permitird
comprender un sistema de transacciones simbélicas dentro de una estructura de control social
similar al nahualismo. De ahi se parte a describir la presencia de esos seres, ddndole relevancia
a los que pueblan los planos terrestre y acudtico, asi como su ordenacion en una clasificacion
jerdrquica. También se describe laimportancia del santo dentro del orden comunitarioylaforma
como actiian el coyotey la culebra contra los hombres que no se amoldan a un plano normativo
que permite la reproduccion social del grupo mazahua.

PALABRAS CLAVE: Santo patrono, nahualismo, grupo mazahua.

ABSTRAC: This article describes the relation of the human being and supernatural beings, which
include at santo patrono, ancestors, coyotes and snakes. A procedure that we will permit knows
a system of symbolic transactions in structure of social control similar in others studies on
nagualism. This work describes those beings providing them an important role in the universe
and classifying them hierarchically in aquatic and land dimensions. Too this work describes
the importance of saint in community, the coyote and the snake and the activities aimed to the
men that represent a disturb element for social reproduction of mazahua group.

KEYWORDS: Santo patrono, nagualism, mazahua group.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11 13:17:39



Cuicuilco51.indb 204

®

204 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

INTRODUCCION

Eneste trabajoahondamos sobrela cosmovisién del grupomazahua, enespeci-
fico, nosreferimos alarelacién que mantienenloshombres con seres propios del
anectiimeno, una de las dos partes que componen la concepcién holistica
deluniverso dentro del pensamiento mesoamericano. Estos seres que, caracte-
rizados como numinosos debido a su materia ligera, incluyen al santo patrén,
ancestros, muertos y animales, habitan un mundo paralelo al delos hombresy
suelen trastocar la vida de los mismos por su facilidad para traspasar las fron-
teras entre el anectimeno y el ectimeno[ Lépez Austin, 2009:9].

La idea que guia este trabajo considera que el santo patrén y otros seres
numinosos se conjugan para definirun campo de accién asociado al nahualis-
mo. Los datos que presentamos fueron recopilados en varias etapas de trabajo
de campo que realizamos durante los afios de 2008 y 2009 en las localidades
mazahuas de San Pedro Potla, en el municipio de Temascalcingo, San Antonio
Pueblo Nuevo, enSan José del Rincén, San Miguel Tenochtitldn, en Jocotitldn,
asi como de otras comunidades de los municipios de San Felipe del Progreso
y Atlacomulco (ver mapa 1).

La cosmovisién, entendida como una visién estructurada que tienen los
hombres sobre el medio ambiente, el cosmos y la naturaleza humana [Broda,
2001:166], presenta varios dngulos para su estudio [Medina, 2001:99]. Uno de
ellos es el nahualismo, el cual refiere la capacidad de ciertos individuos para
afectar a otros mediante el intercambio de fuerzas animicas. La presencia
de hombres con propiedades singulares es una constante que surge desde
la etnografia como lo hacen ver los datos proporcionados por Alfonso Villa
Rojas [1947] o, en el campo de la historia, por Roberto Martinez [2008], asi co-
mo el excelente trabajo acerca del cuerpo humano de Alfredo Lépez Austin
[1980] y otros materiales que refieren la presencia de hombres-dioses [Lopez
Austin, 1998; Gruzinski, 1988]. El principal rasgo que nosinteresa destacar de
esos trabajos, es que refieren la presencia de hombres con la capacidad para
desdoblarsey aparecer en forma de animal; por ejemplo, Villa Rojas [1947:580]
propone que entre los tzeltales dicha facultad viene dada por la acumulacién
de calor y la edad, asf, los ancianos pueden actuar sobre los individuos que
atentan contra el orden comunitario, a través de que una parte de su “alma”
se introduce en el “alma” de aquellos para “comérsela”.

Este mecanismo supone que la estructura de los individuos se compone
deuncuerpoyunplanoanimico que distingue entre centros y entidades ani-
micas. De esta composicién resaltalaimportancia delas entidades animicas,
pues, una de éstas sale del cuerpo y se interna en el cuerpo de otroy “[...] ya
posesionada de su nueva cobertura, cumplia con la voluntad de su duefio

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11 13:17:39



Cuicuilco51.indb 205

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 205

actuando dentro del cuerpo ajeno” [Lépez Austin, 2008:107]. No obstante, el
principio deaccién presenta variables, comolohace notarMedina [2001] cuando
pone de relieve las diferentes formas en que este proceso se manifiesta entre
diversos grupos mesoamericanos.

Para efectos de nuestro trabajo, esto implica reconocer la importancia
de los escenarios particulares en el caso mazahua, ya que el estudio del
nahualismo subraya la presencia de dichas entidades desde un enfoque que
proponeunavariabilidad enlaforma de expresarse; es decir, dentro de un pro-
ceso configuracional [Wolf, 1990; 2001]. Significa, que abogamos por una
relacién entre las condiciones econémicas y el sistema cosmolégico de un
pueblo; es decir, un proceso histérico que deriva en particularidades o pro-
cesos de recreacion cultural:

Elmodo predominante para movilizar la mano de obra social estableci6 las con-
diciones del poder estructural que asigné a los individuos a ciertas posiciones en
la sociedad; las ideas que llegaron a rodear estas condiciones elaboraron proposi-
ciones sobre distintas habilidades oimpedimentos de las personasy de los grupos
y sobre las razones ontoldgicas de los mismos [Wolf, 2001:352].

Por tanto, nuestro enfoque no asume que las comunidades sean aisladas y sf
dapreponderanciaalos contextos politicos y econémicos queincidenenla cons-
trucciénde discursos. Un discurso lo entendemos como una expresion cultural,
la cual presenta variantes con respecto a regiones mas amplias.

Para el caso de los pueblos portadores de una tradicién religiosa
mesoamericana,' Bdez-Jorge [1998:199] ha indicado que el santo patrono ha
venido a ocupar un lugar importante dentro de la temdtica del nahualismo me-
diante un doble proceso: la significacién del santo como simbolo identitario y su
equiparacién con espiritus guardianes del pueblo, para obtener la imagen del
“santo nagualizado”. Como lo hace ver este mismo investigador, enla literatura
etnogréfica son abundantes las referencias en torno a la relacién de un animal,
consideradonahual, conlaimagen de unsanto [Bdez-Jorge, 1998:168]. Este vinculo
tiene unreferente primordial enlaimagen que proyectalahagiografia catdlica, la
cual presenta a los santos acompafiados de un animal. No obstante, esnecesario
reconocer el papel que desempefian otros seres numinosos que componen el
anecumenoque, enel casomazahua, se vinculan conelsanto. Asi queindagar su
naturalezay presentar una propuesta para entender este universo y su relacién
con el santo en las comunidades mazahuas, es el objetivo de este articulo.

! Retomamos el término que ha propuesto Alfredo Lopez Austin [1992:38; 2001:53-55; 1999:22],
para dar cuenta de un proceso histérico.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:40



Cuicuilco51.indb 206

®

206 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

Mapa 1

Municipios mazahuas estudiados

Querétaro

Hidalgo

Tlaxcala

Michoacén de
Ocampo

Distrito
Federal

Puebla

Morelos

1. San Pedro Potla, Temascalcingo

Guerrero 2. San Pedro del Rosal, Atlacomulco
3. San Miguel Tenochtitldn, Jocotitlan
4. San Nicolds Guadalupe, San Felipe del Progreso
5. Guadalupe Cachi, Ixtlahuaca
6. San Antonio Pueblo Nuevo, San José del Rincon
7. Loma de Judrez, Villa de Allende

UNA APROXIMACION AL MUNDO MAZAHUA

El pueblo mazahua se caracteriza hoy por la transformacién constante de sus
instituciones, situacién bastante clara e inherente al proceso de construccién
cultural que equivocadamente llevé a establecer su desaparicion cultural
[Arizpe, 1978; apud Galinier, 1990:252]. En ese sentido, es pertinente subrayar
que estamos frente aun grupo que se ha constituido como tal aprovechdndose
de elementos tanto indigenas como espafioles. No obstante, estas expresiones

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11 13:17:43



Cuicuilco51.indb 207

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 207

culturalesnolashemosrestringido aunmero fenémeno de sincretismo,*sino
quelasahondamos pararastrear diferentes procesos simboélicos—polivalen-
cia, reducciény cambio de acentuacion, laadicién, sustitucién y aglutinacién,
fusién y superposicién [Lugo y Martinez, 2005: 246-247]— que podrian apa-
recer en la dindmica mazahua.

Entre los mazahuas, sostenemos, la base de esos fenémenos adquiere
sentido graciasalaagricultura; por ejemplo, el ciclo festivo estd estrechamen-
te ligado a las etapas del ciclo agricola. Una situacién que, contradictoria-
mente, es producto de la transformacién econémica-politica de la region.
Consecuentemente, la dindmica capitalista ha permitido que el culto a los
santos y la presencia de seres numinosos mantengan una relacion estrecha
con el cultivo del maiz y se erijan en mecanismo de su reproduccién social,
tal como da cuenta Claude Meillassoux [1993:140] al hablar del caracter de la
comunidad doméstica y la naturaleza de su reproduccién en de un contexto
mds amplio. La presencia de esa matriz agricola ha sido una constante y se
expresa mediante la presencia de elementos que permiten u obligan al culto
alos santos; este es un aspecto que no deja de ser notado por diversos investi-
gadores. Jacques Soustelle [1936] afirmé que el culto religioso entre los maza-
huas se expresabaenla capilla-oratorio familiar, la cualimpregnaba diversos
dmbitos de la cotidianidad a partir de ser presidido por un santo protector,
quiensehallabaestrechamenteligado alos antepasados del grupo familiar. De
la misma forma, Efrain Cortés [1972] puso de relieve que la cultura mazahua
contenfa un universo conceptual profundo, “mdgico”, que descansaba en la
accién ambivalente de las cruces del oratorio o de los mismos santos que pre-
sidfan esos espacios sagrados. En la misma época, Alicja Iwanska [1971:132]
hablaba de un “supernaturalismo” que consistia enlaexistencia de seres, tales
comoel “diablo”,1a “llorona”, los muertos y los santos, que amenazaban la vida
de los individuos; mediante la categorizacién de esos entes, la investigadora
dio cuenta de las relaciones suscitadas entre los hombres y esas entidades
“supernaturales”. La presencia de esta dimensién fue nuevamente mencio-
nada por Cristina Oehmichen [2005:334], cuando referia que los muertos se
relacionaban con un mundo subterrdneo, abundante en riquezas y peligroso
paraloshombres, un espaciodominado porel diabloy otrasentidades conlas
que, a través de los suefios y el acceso a sitios especificos, se podia establecer

2 “Unvocablo que se refiere a la unién o mezcla de elementos procedentes de diferentes con-
textos socio-culturales, pero que, de ninguna manera, describe o explica la complejidad de
los procesos simbdlicos por los que un componente de cardcter exégeno es incorporado por
un grupo humano cualquiera. Usamos la nocién de sincretismo no para definir, sino para
evitar explicar lacompleja conformacién delas creencias mesoamericanas contempordneas”
[Lugo y Martinez, 2005:232].

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:43



Cuicuilco51.indb 208

®

208 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

un contacto, las mds de las veces dafiino para los hombres. También, Jacques
Galinier [2006:54] ha indicado la manifestacién de una amplia gama de se-
res, entre los que se incluyen animales propios de la noche y con quienes los
hombres mantienen unarelacién que podria considerarse peligrosa, en tanto
subjetividades que poseen una marcada voracidad.’

Desde la exégesis mazahua, la valoracién que se hace de ese “discurso
del diablo” [Galinier, 1990:253] radica en que se le mira como sintoma de
“atraso”, porlo que su “ocultamiento” esla constante. En su lugar, este grupo
redimensiona el culto a los santos, especialmente a través de las fiestas en su
honor. Por ejemplo, la fiesta dedicada a la virgen Maria el dia 14 de agosto
—extendida en la regién mazahua—, ademds que tiene al maiz como centro
de su quehacer ritual, es el momento para otras actividades rituales tales co-
mo la bendicién del terreno para obtener buenas cosechas en los siguientes
afos; para ello, adornan la milpa con cruces hechas del tallo de las plantas de
maizllamadas “cuateras” o utilizan listones. Estos actos, consideran, son una
forma de “pedir permiso” ala tierra para tomar los primeros elotes y darle la
“bienvenida” al nuevo maiz.

De lo anterior nos interesa recalcar que la importancia no radica en la
posibilidad de ahondar en la relacién ritual del hombre con la tierra, sino en
lamanera en que, pese a la influencia catdlica, esa relacién es conceptualiza-
da por este grupo. En este caso, a la tierra se le considera bienhechora y con
capacidad para actuar en beneficio de los hombres. Este hecho es indicativo
de una relacién més profunda en la que aparecen no solamente la tierra y el
santo, sino otros seres a los que denominan duefios o ancestros cuya parti-
cularidad consiste en que se les otorga voliciéon y tienen un accionar frente
alos hombres, las més de las veces dafino. En la narrativa mazahua, a esos
seres se les concibe como los habitantes originarios del territorio que ahora
ocupanloshombres; se dice que antes el mundo estuvo habitado por gigantes
y enanos, seres imperfectos que dios destruy6 para que loshombres poblaran
elmundo. Mds que una desaparicion, en el pensamiento mazahua subyacela
idea de que esos seres primigenios fueron trasladados a otro mundo, donde
habitan y pueden actuar sobre los hombres en momentos o espacios que han
sido definidos como umbrales, tales como el suefio o la noche, las cavernas,
rios y montafias. Afirman que esas entidades viven en un plano paralelo ala
existencia de los humanos a los que pueden, ya sea beneficiar, mostrdndose

* EnElPanoptikon Mazahua se ofrecela visiéon de un discursonocturno que marca unacontecer
cotidiano, lleno de interdicciones, de prohibiciones que expresan la presencia de categorias
propias de una cosmologia con un profundo arraigo a una matriz cultural, como lo prevefa
Jacques Galinier (1990) en El Depredador Celeste.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:44



Cuicuilco51.indb 209

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 209

como entidades protectoras de la convivencia familiar o de cuidar la cosecha, o
bien, como seres nefastos que tienen la capacidad de enfermar a los hombres y
ocasionarles la locura y la muerte; también poseen la capacidad de destruir los
sembradios demaizoalmismo pueblo.* A cadauno deesosseresle corresponde
unnombreenmazahuay, enocasiones, seleasociaconelnombre dealgtinsanto
o0 algtin rasgo de la geografia local, a la vez que se les ubica en uno de los dos
planos del universo, ya que se muestran como entidades terrestres o acudticas.

El méjoma’ —también llamado sandova, contraccién de San Cristébal—
habita practicamente en cualquier superficie del subsuelo, aunque de prefe-
rencia mora en aquellos sitios donde se concentran drboles y maleza, en las
cavidadesrocosas, enlasbarrancasy los cruces de caminos; adoptamuiltiples
figuras que van desde una corriente de aire que sale de la tierra, pasando por
las zoomorfas —perro, coyote o guajolote—, hasta formas antropomorfas
asociadas aunhombre vestido de charro o bien un nifio o enano; se le concibe
como una entidad hambrienta e irritable capaz de retener el “alma” de los
hombres; cuando esto sucede, la persona contrae la enfermedad del “aire”,
cuyos sintomas, consideran, se manifiestan en el cuerpo a través de granos,
ronchas, manchas o “pellejos” enlacara, ceguera, desvio delaboca o torcedu-
ras demano; tambiénles provoca trastornos enla temperatura corporal o sélo
enuna parte del cuerpo, como enel pie olamano, haciéndolo frio o causandoles
fiebre. El “diablo”, Bébota o Dioshii, se presenta a ciertas personas en el monte
o en las cuevas durante la noche para ofrecerles dinero; su apariencia es la
deunhombre giiero, cuyariquezase muestraenlabotonadurade orodesu tra-
jedecharronegro, oenlariendade oro de su caballo; o bien, sele concibe como
un “enanito” juguetén que suele brincar en las pefias, o en forma de diversos
animales comoun perrooburro, entre otros; aélselesuele pedirdineroacam-
bio del “alma” de otros. Los “aires de difunto”, llamados d'jm’ o péeski, que se
refierealas “almas” delas personas que han quedadoligadas al lugar donde fa-
llecieron, por lo regular en el monte, tienen la capacidad de tomar la formade
alginanimal, yaseaun perroblanco onegro (“de ciudad”, remarcan), un car-
nero, un chivo, una “gtiila”. Al lado de estas presencias aparecen figuras
como coyotes, brujas, viboras de cascabel y la “llorona” que se vinculan a los
hombres de forma parecida a las anteriores.

Por tltimo, el “santacruz” o dem’o, nombre con el que personifican a la
cruz delas capillas-oratorio, suele concebirse como unaimagen contenedora

* No pretendemos hacer un rescate prehispdnico, y si retomamos los planteamientos teéricos
acerca de la estructura del pensamiento indigena acerca del universo y el origen de los
hombres. En ese sentido, Lépez Austin [2000:168] habla de la presencia de pares opuestos
complementarios para referirse a un rasgo de los dioses mesoamericanos y cémo se presen-
taban y actuaban ante los hombres.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:45



Cuicuilco51.indb 210

®

210 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

de una fuerza perjudicial que afecta a los hombres —provocandoles enfer-
medades de la piel— y a los cultivos, especialmente del maiz “en tiempos
de elote”, pues derriba las cafias y “come” su fruto. Ademds, consideran que
tiene la capacidad de destruir, al grado que el “espiritu” del “santacruz”
podria derribar el cerro, provocar una tormenta y hundir al pueblo en una
laguna, una catdstrofe semejante a la de los tiempos miticos anteriores al
nacimiento delahumanidad. Algunas personas entrevistadas mencionaron
que este tipo de aires “no vienen solos”, que son mandados por Dios. El culto
a la “santacruz” se celebra el tres de mayo, pues explicitamente mencionan
que de no ofrecerle “su misa” los perjudicaria. Este temor al poder de la cruz
se canaliza en la existencia de pequefias capillas en la cima de los cerros, y
es aqui cuando manifiesta su poder benevolente, justamente a partir de su
culto, aseguran estar protegidos delas trombasy tormentas, mejor conocidas
como “cola de agua”.

Sobre este fenémeno meteoroldgico, piensan que dentro de la “cola de
agua” se encuentra una vibora de gran tamafio llamada sierpe; dicen que es
una vibora de cascabel anciana o inmortal y se le imagina con patas de gato,
alasemplumadas y siete cabezas de serpiente. Suponen que es muy dificil verla
puesviajaenelinterior de “lacoladeagua”, debidoaeso, seles consideracomo
visitantes que llegan en las temporadas de lluvia; la gente entrevistada ubica
su procedencia del cerro Jocotitlan o de un lugar desconocido que, piensan,
puede ser el mar. En consecuencia, la imagen de la serpiente adquiere tras-
cendencia tal, que es parte de un complejo que incluye los aires, la lluvia y el
granizo, cuyo simbolo por excelencia es la cruz a través de la cual se otorga
sentido al culto en las capillas-oratorio.

Las entidades mencionadas tienen de referente primordial el plano
terrestre, lo que sin duda las diferencia de otras, asociadas a lo acudtico. En
esta dltima categoria se incluyen el ‘ngté, quien habita en el rio y se concibe
semejante a una comadreja con una cola extensa, con la que “agarra” a las
personas y las lleva consigo a la profundidad del rio, por lo que ha recibido
el sobrenombre de “pulpo” o “jalagente”; trepa por los drboles y persigue en
formaderemolino de aguaalas personas masalld del rio. También se presenta
el cuchiindejé, semejante a un puerco enorme, negro y brilloso, que vive en la
profundidad del rio, o en los sauces que suele haber en las orillas del mismo;
cuando amanece se dice que el cuchiindejé “canta”; también lo refieren como
un “hipop6tamo” o “manati”, que mueve sus grandes orejas y nada por el rio
para hundirse de nuevo y no volver a verse durante afios.

Como se observa, todos estos seres mantienen una forma mediante la
cual interaccionan en el mundo de los hombres; algunas de ellas afectan al
individuo, otras proveen de los elementos necesarios para la reproduccion

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:45



Cuicuilco51.indb 211

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 211

social de los individuos. De manera que el universo mazahua, conformado
por los planos terrestre y acudtico, tiene injerencia sobre los individuos. No
obstante, esta relacién estd mediada por una figura que ocupa un lugar pri-
mordial dentro del pensamiento mazahua; xitd es un término que se aplica
a la figura del santo, a los antepasados, asi como a los abuelos. Por tanto, en
el esquema mazahua del universo, el xitd preside los dos planos y, creemos,
marca las formas de interaccién entre los seres numinosos y los hombres.

Asi, debajo del xitd aparecen los planos y esos seres. No obstante, con-
sideran que el xitd suele desdoblarse en dos entidades. Por ejemplo, en San
Pedro Potla aparece el xitandejé, “santo del agua”, y su lugar de culto se sittia
en una capilla construida sobre un ojo de agua, frente a laiglesia; también en
esamisma localidad, aparece como xitandaré, “santo del rio”, cuyo oratorio se
localizaenlaribera del rio que cruza el poblado. Hastahace algunas décadas,
al primero se le festejaba el tres de mayo, pues en el lugar “veneraban” una
“cruz de bulto”. En tanto que el segundo sigue conservando el culto celebra-
do el 15 de agosto, dia de la Asuncién de la Santisima Virgen, fecha en que
finaliza la canicula y que, como hemos visto, es el momento de dar gracias
por el maiz recibido.

Para entender esta dualidad del xitd es necesario remitirnos a la siguiente
narracién, que da cuenta de los procesos de transformacién por los que atra-
viesa. Se dice que:

Una muchacha, que siempre, siempre iba a dar de comer alli, a orilla del rio, que
siempre se estaba allf, que siempreiba, y sumamadsesorprendié: ‘peroadéndellega
usted, muchacha, diario, diario va’. Que siempre ibay trafa canastas de pescado, de
esos ‘criollos’. Y llega la hija y le dice, ;sabes qué mama?: te traje esto, te lo mandé
tu yerno’, ‘;como que mi yerno?’, ‘s, un dia te lo voy a traer’. Al tltimo que le dijo:
“ssabes qué maméd? tenga toda limpiala casa: el tapanco, el bote[...] que tengas limpio
todo’. Y si, limpiaron todo: las hoyas grandes, costales|...] Que ya temprano llegé
lamuchacha, y luegole dijo: ;sabes qué? ya va a venir tu yerno”. Y lleg6, estaba una
capillita al lado. Entonces que ya después fue la muchacha a decirle a su mama:
“ssabes qué?: ya vine, jya estd limpio todo?, si, ya’. Entonces la muchacha le fue
aensefiar: ‘'vete aechar copal’, quele dijo. Yasalié lamamd aechar copal, jay! Maria
Santisima, qué va echar copal: era la vibora, grandisima, que estaba en la capilla.
La muchachale dijo a su mama: no tengas miedo, ése es tu yerno, ése es tu yerno.
Yame voy air con él ahora’. Que ya cuando se fueron ellos, todo en el rio se rejuntd
como una nubecita, como neblina, todo. La muchacha se fue, y hasta la fecha que
no regres6 la muchacha. Pero que ya en su casa habia de diferente maiz, frijoles,
haba, o sea, de todo, de todo el fruto tenian. Se desaparecié lamuchacha, como que
se hizo aire [E. P. R., San Pedro Potla, 2009].

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:46



Cuicuilco51.indb 212

®

212 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

Ademds de que el santo se conceptualiza como un antepasado de los hu-
manos con quien se establecenlazos dereciprocidad, enlanarracién anterior,
el xitd aparece como duefio del maiz, el cual es obsequiado alos hombres como
consecuencia del rol desempefiado por la muchacha. Sin embargo, resulta
interesante que dentro de la misma estructura presenta una asociacién con
lo masculino y con lo femenino, con el plano terrestre y con el plano acuati-
co, es decir, los elementos que definen a esa estructura descansan sobre una
oposicién jerdrquica y complementaria.

Si recordamos que los elementos del universo mazahua estdn asocia-
dos a un animal, podemos detectar una relacién sustancial entre el xitd y
esas figuras. No obstante que la naturaleza de ese vinculo todavia aparece
indeterminada, sostenemos que estamos frente a un mecanismo de fisién
y fusién que tiene por actores a seres numinosos. Esto es un rasgo del
pensamiento mesoamericano, el cual permite concebir a una deidad bajo
diferentes advocaciones o entender como diferentes entidades se confor-
man bajo una divinidad unitaria [Lépez Austin, 1983:76]. Se trata, enton-
ces, de mirar al xitd como la expresiéon de un pensamiento dual que rige
pares complementarios, signados por un sistema de clasificacién aplicable
al universo del grupo mazahua. Este principio de clasificacién permite ex-
plicar una serie de imdgenes en torno al xita, por ejemplo, la misma narra-
cién demuestra que el xitd se vincula con la culebra cuando refiere un orden
acudtico; en cambio, en otrasnarracioneslo refieren como vibora de cascabel,®
como es el caso del “santacruz”.

EL SANTO EN EL MUNDO MAZAHUA

Ya hemos mencionado que la influencia del catolicismo ha obligado a los
mazahuas a valorar la creencia de un mundo pletérico de seres numinosos
como “signo de ignorancia y atraso”. El hecho ha conferido al santo un papel
primordial, en el sentido de que permitiéndole manejar el mundo numinoso
—a través de erigirse como xitdi—, 1o haga en forma de abuelo o anciano para
regular la interaccién entre los hombres y ese universo.

Para la “teorifa catélica” los santos son “[.. ]Jfiguras ejemplares en las que
alguna vez se produjo la posibilidad de interceder ante la deidad suprema”,

° Esta diferenciacién es importante para comprender la conceptualizacién del xifd: vibora
alude a la tierra, en tanto que la culebra refiere lo acudtico. Para fines de exposicién, vamos
aindicar en forma general serpiente, en forma particular, lo haremos ya sea como vibora de
cascabel o culebra.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:46



Cuicuilco51.indb 213

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 213

por tanto “[...Jno poseen una capacidad de accién propia, sino en la medida
en que representan a seres sacralizados” [Bartolomé, 2005:36]. En cambio, el
pensamiento mesoamericano las asume como deidades en si mismas (idem),
las cuales son entendidas como protectoras de la comunidad, ya que estdn es-
trechamente ligadas a “[...Jentidades sagradas autdctonas, rectoras del orden
césmico y terrenal” [Bdez-Jorge, 1998:155]. Esta conceptualizacion del santo
presenta dosrasgos interesantes: suincrustacién dentro de un espacio sagrado
y su cardcter humano que lo liga a una concepcion especifica en torno a la per-
sona, porlo que presentaun cuerpoy elementos animicos [Pitarch, 2006:86] que
requieren un trato especifico. En este contexto, cobrarelevancia el culto al santo
patrono, pues es una de las figuras que concentra mayores atenciones rituales
en el mundo mazahua, asi lo constatan varios trabajos que ponen de relieve la
relacion que guarda estaimagen con los habitantes; incluso, la fiesta es ocasion
de regreso para aquellos que radican en las ciudades desde hace muchos afios
[Chavez, 2003; Oehmichen, 2005].

Elservicioal santo estd orientado por varios aspectos. Por ejemplo, cuando
preguntdbamos a las personas qué los motivaba para llevar a cabo la fiesta
de los santos, inmediatamente respondian que eran las deudas adquiridas
con el santo a lo largo de su vida y la necesidad de compensarlo, lo que sin
duda permite establecerla existencia de unsistema de transacciones entre los
hombres y los santos. Asi, el discurso que gira alrededor de éste lo descubre
como una entidad que posee unaintencionalidad y conciencia a partir de un
procesodereconocimientosocial, el cual descansaenunaestructurajerarqui-
ca. Justoaqui cobraimportancialaaplicacién del término xitd, al considerarlo
como alguien que presenta cualidades diferentes alas deloshombresy quele
permiten colocarlo en la punta de la jerarquia del ectimeno, al tiempo que se
le concibe conun cuerpo, con propiedades quele asignan unlugar privilegia-
do dentro dela estructura social [Pitarch, 2006:68]. Por ejemplo, en San Pedro
Potla, en el barrio segundo, al santo se le sahtima incienso tres veces al dia,
pues, consideran que el acto consiste en darle de comer o, pensamos, como en
otras localidades, al santo se le cambia de ropa, se le peina, etcétera.

A partir de lo anterior, entendemos que entre los mazahuas las précticas
socialmente reconocidasen tornoalos cultos del santo sean una expresion que
le confiere un papel preeminente al xitd, constituyendo un plano jerdrquico
para el contacto con lo sagrado. Asi, los santos son contenedores de un po-
der que influye alos hombres a través de su culto y cuya préctica es necesaria
para que el mundo siga existiendo, como se entiende de la siguiente cita:

[...]Jlen la actualidad los Santos Patronos de los pueblos indigenas se comportan
como deidades independientes, dotadas de voluntad y figura, con las cuales se

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:47



Cuicuilco51.indb 214

®

214 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

deben mantener relaciones transaccionales equilibradas, dentro delos principios
dereciprocidad que constituyenlanormaindigenaideal de conducta [Bartolomé,
2005:38].

Pero el hecho no queda ahi, la narrativa mazahua hace intervenir a los
santos en hechos en los que participan protohumanos, animales y cataclis-
mos. En lanarracion siguiente, recogida en San Pedro Potla, destacamos esta
dimensién en la que aparecen los santos:

Un sefior alto, un altol...] que eran los huemanes; eran hombres grandes: altos y
gordos. Pero cuando anda el aire duro, mejor se acostaba y no se paraba porque
si se paraba lo tumbaba el aire. Y entonces, cuando el fin del mundo, cuando ya
acab¢ toda la gente, volvieron a poner a los chaparritos. La costumbre era como
aqui en el pueblo: invitar a los santos de cada pueblo para hacer la fiesta acd, el
dia 25 [de diciembre], a toda esa fiesta venian, y ahora aquellos lo invitaban otra
vez para alld, como costumbre le daban mole a todos los peregrinos. Termina la
fiesta, entonces ya venian a dejar el santo aquienlalglesia. Y los mds chaparritos,
que para cargar a sus santos nomds los arrastraban, no aguantaban. Y terminan-
do ese fin del mundo, ya nos formé a nosotros; y ya en tamafio ya alzamos a los
santos, ya no los arrastramos (N. G., San Pedro Potla, 2009].

Si bien, para los mazahuas el culto a los santos impregna un sentido de
continuidad a la vida en sociedad y procura cierto equilibrio temporal entre
losindividuos, no es menos cierto quelasuspensiondel culto ola falta de com-
promiso genera un castigo entre las personas. Elincumplimiento con el santo
es motivo para que con su poder dafie alas personas mediante los seres de la
noche; en ocasiones, el mismo santo es quien proporciona el castigo, desen-
cadenando la posibilidad de una muerte violenta de la persona o de un ser
querido. Es reiterado el ejemplo de cuando alguna personano quiere aceptar
un cargo religioso:

El sefior que acaba de pasar no quiso recibir una vez un cargo, ‘td vas a hacer el
primer mayordomo’, no lo quiso recibir. El tenfa una camioneta bonita. Pues al
tercer dia tomd, sali6 a visitar a sus papds, y en un puentecito vio a un viejito: de
barba, peloncillo y que sf traia unas llaves y un baston [se refiere a San Pedro]. Y
que nomds se le cruzd y se [volcd]. Acabé con la camioneta [A. P. R., San Pedro
Potla, 2009].

No puedeser de otraforma:larelacién deloshombres con el santo patrono
estd teflida de una constanteideoldgica que se condensaenlafrase “trabajo, dios

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:47



Cuicuilco51.indb 215

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 215

y obediencia”, como nos hacia notar un habitante oriundo de Pueblo Nuevo,
la cual remite a la necesidad de compensar al santo para que el mundo exista
y existan ellos. Esto es, una negociacién establecida en el plano de lo sagrado
que permite la reproduccién social del grupo en un contexto econémico y
politico. No participar de la fiesta al santo patrono es atentar contra el orden
vuelto sagrado y por fuerza, vuelve necesario ejemplificar el castigo a quien
no participa enla reproduccién de ese orden.

LA DINAMICA DEL CONTROL SOCIAL

Sibien, el universo sagrado delos mazahuas asume unadirectriz fundamental
mediante la presencia del santo patrén, es necesario reconocer que el control
social es una forma bdsica para mantener o reafirmar el orden. Asf, dentro de
este sistema de control social, el santo ocupa un lugar preeminente, aunque
paraalcanzar mejor sumisién se vale de ese universo oculto, desplazado. No
es fortuito que en el universo narrativo mazahua, al santo se le relacione con
las criaturas de lanoche, especialmente con dos figuras, las cuales habremos
deretomar. Enotronivel, el sistema retoma la figura del santo considerandolo
como un ser que tiene cuerpo y una capacidad para actuar sobre los hombres
de manera que, si la forma como se ha abordado el estudio del nahualismo
radicaen el manejo de energfa dentro del espacio animico de seres en interac-
cioén, es posible explicar a partir de la relacién animica el vinculo establecido
entre los santos y los animales utilizados para dar forma al sistema. Conse-
cuentemente, producto de la situacién religiosa que caracteriza a la region,
observamos la superposicién de dos planos conceptuales —el santo patrono
y el ancestro fundamental— en la figura del xitd. Asise observa la traslacion
de los elementos del ancestro y su expresién en la imagen del santo patrén,
mecanismo que refieren de manera clara Martinez y Lugo [2005] al hablar de
fusién y superposicién:®

Laimagen del oso como salvaje captor de mujeres y su posterior sustitucién por
el simio evocan las caracteristicas de deidades mesoamericanas caracterizadas
por atributos y actividades semejantes. Ello no implica que el oso o el chango
sean sustitutos directos de Tldloc o Tezcatlipoca, sino que su simple presencia

¢ Es preciso mencionar que Bartolomé [2005:18] propone algo parecido, aunque no refiere el
mismo aspecto: “Oaxaca es un &mbito en el cual las deidades locales se conjugan con otras,
reformuladas para cumplir con similares propésitos que las preexistentes, se les cambia de
nombre para poder rendirles culto sin ser reprimidos o sele adicionan deidades importadas
de acuerdo con la tradicional perspectiva incluyente del politefsmo”.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:48



Cuicuilco51.indb 216

®

216 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

en el relato hace que afloren las caracteristicas de los antiguos dioses [Martinez
y Lugo, 2005:247].

Entanto xitd, el santo patrén esrelacionado, yasea, conuna vibora de casca-
bel o en forma de culebra, las cuales a su vez son objeto de asociacién mediante
otras figuras que mantienen la funcién de regular el universo animico de los
hombres. En los recorridos que hicimos por la zona estudiada, se constaté la
presencia de un universo que interacciona con los hombres de una forma muy
especificay convergeenlafigura del santo, bajolaimagen de dosseres sumamen-
te particularesy congrannarrativa:la culebra, animal acuatico, y el coyote, que
tiene connotaciones terrestres y masculinas. Cada uno, con unlugar especifico
paraactuary por ende comomaterializaciones delos procesos de fusiény fisién
que hemos mencionado. Asi, en el siguiente apartado habremos de sefialar este
aspecto paraindicar aristas que podrian ser comparables alnahualismo parala
regiénmazahua, enelsentido que, al serexpresiones del santo patrén, presentan
un rasgo animico que dafia al que rompe con el equilibrio.

La mujer-culebra o la nichi

La nichi se refiere a una mujer hermosa que suele presentarse a los hombres
enelmonte, enlosbarrancosy aorillas delosrios o arroyuelos. Sefialan que el
hombre adultero anda con frecuencia denoche, enlugares apartados y escon-
didos para visitar a su amante; por lo mismo, durante el trayecto, una mujer
de gran belleza lo habrd de esperar con la intencién de seducirlo y mantener
relaciones sexuales con él:

Que fue para el Oro, dice que bajé alli en la Loma y vino caminando para llegar a
Tepio [Tepeolulco] y que por ahi vaunabarranca, unllanito pero estd unabarranca,
ahi, una cafiadita, que ahi vio que estaban los giiilos, ahi, habia un chingo de giii-
litos con la giiila, corrian para acd, corrian para allg, los giiilitos. Que ahi estaba la
sefiora, duro y duro bordando su exquemetl, pero dice que vio que era su querida,
‘ah chingd, pero qué hace hasta acé esta cabrona, dice, cuidando los giiilos hasta
acd’. Total, va y la saludé: 'y qué haces aquf, ‘pues aqui, cuidando los giiilos’, dice.
Y ya, se pusieron a platicar, pero de tanta platica pues se calentaron, ;no?” [E.]. G.
M., San Pedro Potla, 2009].

Sielhombrees precavido, antes de accederala peticién delaaparicién, debe
asegurarse quese tratade unamujer. Paraello, debereconocerla consistencia del
cuerpo; si percibe que sumano es fria y blanda es indicio que “no tiene huesos,

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:48



Cuicuilco51.indb 217

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 217

queno tiene dureza; es totalmente gelatinoso, su mano totalmente de unbordo
de agua”. De modo que, cuando el hombre ya estd seguro que se encuentra
frente a la nichi debe colocarle un collar, tras de lo cual, el hombre debe apretar
fuertemente hastamatarla. Yamuerta, lanichiadquiere su formaverdadera: una
culebrade proporcionesenormes. Enotras versiones se dice que elhombre deja
el cuerpo de la mujer y al dfa siguiente regresa para encontrar una culebra; en
estos casos, elhombre cuelga el cuerpo delanimal en un drbol, fuma un cigarro
y se frotalas manos con alcohol. A veces, se menciona que cuando las personas
encuentran una vibora muerta enlo alto de un drbol, es sefial de que “alguien”
le gan6 alanichie, incluso, se ha dicho, que se coloca como un mensaje explicito
paraque, aquellos otros hombres mujeriegos que andanen el monte, desconfien
de las mujeres hermosas que salen a su paso.

Si el hombre es seducido por la nichi, la mujer enseguida desaparece o
su rostro se torna cadavérico, mientras que al hombre se le infla el estémago
y le dan ganas de orinar o defecar. A través de los desechos se confirmard
su “enfermedad” pues arrojard culebras diminutas y toda clase de animal
rastrero:

Me dice ‘no, cufiado, estoy bien arrepentido, no es bueno andar de culeco’, dice,
porque es mujeriego, ‘yano, ya casi se me estd acercando lamuerte’. Y yano quedé
bien, todavia se fue a curar, desde ahise empez06 aempanzonar, y yano se curo, se
murié de panzén, se empanzond. Dicen que cuando el alicante, por acd ahora,
que siuno acepta tener relaciones, haz de cuenta que es como tu amante, al tener
relacién, empiezas a empanzonar, vas a cagar vibora, sapo, rana; ya te mataste
[F. A. P, San Pedro Potla, 2009].

Alindagar sobre deidades mesoamericanas, Olivier [2004a:251] observa
la presencia de Tlantepuzilama o Tepusilam, una diosa peligrosa, cuyo rasgo
primordial radicaba en mostrarse a la vez, como un ser femenino y masculi-
no. En su lado femenino se le relacionaba con doble animal, pues era comtin
ver a esa diosa bajo la forma de cocodrilo, pasear por el rio comiendo a todos
los que se acercaran [Olivier, 20004a:255]. El cardcter predatorio de la deidad
femenina también es registrado por Baez-Jorge [1989:107], quien sefiala que
Xtabay “busca robar el alma de los hombres mediante engafios valiéndose de
su presencia insinuante”. Esta es una imagen que es identificada con el ma-
zacoate, reptil no venenoso, que segtn las fuentes acttia contra los hombres
infieles a través de tomar el lugar de sus amantes, seducirlos y asesinarlos
[Bédez-Jorge, 1989:112].

Atendiendo a una forma general, nos es claro que la vinculacién entre la
mujer y la serpiente remite al mito de expulsién del paraiso. No obstante hay

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:49



Cuicuilco51.indb 218

®

218 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

elementos que llaman la atencién. Por ejemplo, Bdez-Jorge [1989:126] indica
que los rasgos de este ser —epifania de corte kratofdanico— impidieron que
se haya integrado a un culto mariano y pasara a ser objeto de demonizacién,
debido a que la capacidad transformativa lo vinculaba més al campo de los
nahuales, lo que sin duda concuerda con el hecho de que lamujer serpiente es
considerada parte del mundo nocturno. De manera que su presencia remite
alafigura del xitd, pero en su capacidad transformativa para actuar sobre los
hombres.

Asfi, consideramos que lo importante de la accién de la nichi radica en
el modo de operar, es decir, a través de adoptar forma de mujer se encarga
de afectar la parte baja del hombre. Es interesante observar que esto lo hace
mediante una inversion de la realidad, pues el hombre se convierte en depo-
sitario de pequefias culebras que arroja al momento de defecar. Esto sugiere
la inversién de energia del hombre (la mujer es fuerza reproductora), como
castigo y la muerte posterior de la persona, tal vez no sea sino la forma de
expresar la unién de la nichi con el hombre, tal como hace referencia el mito
del xitandaré, arribamencionado. Ensentido estricto, la culebrarobaenergia del
cuerpo del individuo al ser depositaria de semen, forma en que una de las
entidades animicas suele salir del cuerpo humano. Un mecanismo que surge
cuando éste infringe el marco de las relaciones sociales; asi, un hombre debe
destinarsu trabajo hacialasactividades relacionadas conel cultoal santo den-
tro de un marco jerdrquico que determina el fin de sus acciones.

La imagen del Minho

Antes de dar a conocer la narrativa de este singular personaje, es necesario
recordar otro trabajo de Olivier [2004b] acerca del dios mesoamericano lla-
mado Tezcatlipoca. No es nuestra intencion traer a colacion un dios pretérito al
presente y sostener su vigencia, mds bien queremos observar algunos rasgos
que hacian trascendental a este dios. En primer término, Olivier [2004b: 69]
nos sefiala la estrecha vinculacién de Tezcatlipoca con un personaje llamado
huehuecoyotl, coyote viejo, en el sentido de que el coyote era uno de los dobles
animales (nahualli) del “sefior del espejohumeante”. Ensegundolugar, ademads
de remarcar la naturaleza nocturna del huehuecoyotl o Tezcatlipoca, la manera
o forma de contacto hacia los hombres estaba marcada por una relacién dual
que permitia ayudarles o dafiarlos [Olivier, 2004:70]. En tercer lugar, a Tezca-
tlipoca se le encuentra relacionado con gigantes que habitaron en épocas muy
antiguas, donderegianlatierray el agua, y sudesaparicién hizo considerarlos
como antepasados [Olivier, 2004:250].

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:49



Cuicuilco51.indb 219

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 219

Dicho lo anterior, podemos decir que si bien la culebra actta de cierta
manera, es interesante observar laformaen que se despliegalanarrativa referi-
da al coyote. Ya hemos dicho que la asociacién del xitd con el santo encubre
una estructura, en la que se incluyen la vibora y otras figuras asociadas con
ella, por ejemplo aparecen el perro, el coyote, incluso un leén.

Dicen en San Pedro Potla, que anteriormente alli se aparecfa un leén para
castigar a quienes ofendian al pueblo; relatan el caso de una maestra que se
quedabaadormirenlaiglesiay queelleénnoladejaba dormir. En tal sentido,
la funcién del le6n consistia en mantener el orden de los espacios que le son
propios al santo, situacién que se rompia con la presencia de unamujer soltera
y extrafia a la comunidad. En este orden de ideas, la funcién del leén radica
también en que se aparece alos hombres que no cumplen conlas responsabili-
dades queimplicaun cargoreligioso, y buscaobligarlos paraquellevenacabo
su responsabilidad; o bien, si alguien de la comunidad no coopera durante
la fiesta dedicada al santo, momento en que se sacrifican pollos o guajolotes,
elleén se encarga de cobrarse la ofensa; regularmente se dice que se lleva los
borregos o los pollos de estas personas, otras veces enferma a los animales y
finalmente mueren cerrdndose la transaccién negada.

La forma en que se conduce el le6n tiene similitud con el coyote, pues, los
relatos asi lo constatan: el coyote es un animal que inspira temor entre
los mazahuas, pues los relatos tienen por tema el encuentro con este animal
a determinadas horas. Sefialan que el encuentro provoca la sensacién de
agrandamiento de la cabeza; aseguran que los deja “hipnotizados”, esto es,
paralizados, sinhablay sin posibilidad de actuar debido a que les “avienta su
vahoolababa”. Al olor que avienta de suhocico o de su trasero, suelen referirlo
como “baba”, “vaho”, “pedo”, “aire”, “vapor” y “respiracion”, entre otros; en
mazahua utilizan los siguientes términos: inrajmd, jétchi, ‘kelkuit, ptishi, ajio’k’
e ijiiol. Acto seguido, comentan que el animal abusa sexualmente de ellos o
defecaen el sombrero dela victima. A quien esto le suceda es casi seguro que
morird o sufrird “locura”:

Dicen que el coyote te hace el mal[..] si, es malo el coyote. Porque dice mi papd,
iba [para] el Oro, porque él trabajaba en la mina del Oro, que aqui en Tapaxco,
que sale el sefior, fue a haber, ;quién serd, qué estd haciendo?’, pero empez6 a
gritar cuando todavia no le daba el gas el coyote, gritaba, gritaba el sefior, pero
poco a poco se fue apagando la voz, pero los perros jtjule!, ya parece que iban
a matar, que ya parece los perros que iban a matar. Entonces que se levanta la
familia del sefior, todos fueron a ver, y ahi estaba el sefior y estaba el coyote,
montdndolol...] Pero dicen que gritaba el sefior pero que ya no sabia [de si], pero
gritaba. Entonces esos sefiores que fueron haber, como llevaron palos, y vieron

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:50



Cuicuilco51.indb 220

®

220 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

asf que estaba agarrando, y fueron a apalear la cabeza del coyote, y mataron al
coyote. Pero el sefior, dicen, que no tardd, que como a los quince dias o al mes, y
se murid. Se murio el sefior, pero fue aqui en Tapaxco. Y sf, es malo el coyote [N.
G., San Pedro Potla, 2009].

La relacién del coyote y los santos estd ampliamente difundida en la
regién mazahua y se expresa cuando se ve afectado el sistema de transac-
ciones. De modo que gran parte de los discursos narrativos acerca del santo
quedan circunscritos enla figura de este animal; incluso contribuye amirarlo
como una entidad divinizada, pues la figura del coyote se asocia con el Sefior
Cerrito (Santa Cruz Tepexpan, Jiquipilco) en los poblados de San Antonio
Pueblo Nuevo, San Nicolds Guadalupe y San José del Fresno (municipio de
San Felipe del Progreso); ademds de que se le otorga un papel primordial en
la refundacién mitica del pueblo como en el caso de San Pedro Potla; o bien,
se le llama “animal del santo”, como lo refieren en San Francisco Tepeolulco.

La narrativa equipara la figura del coyote como el tinico ser devorador
de hombres. En un tiempo primigenio este animal establece un convenio
con dios para destruir ala humanidad, el cual es frustrado por intervencién
de la virgen Marfa. Sin embargo, a partir de otras narraciones se desprende
que este arreglo, ain quedando en el &mbito de la posibilidad, es suficiente
para constituir un nuevo convenio entre los santos y el coyote, dirigido no
ya contrala humanidad entera sino s6lo a aquellas personas que no cumplen
con el culto a los santos.

A nivel de los pueblos, a través del sistema de las mayordomias y, en
general, de la ayuda comunitaria destinada para llevar a cabo la fiesta a los
santos, laaccién del coyote se manifiesta explicitamente para “robar” alos ani-
males de corral dela persona que cometaalguna falta. Asi, por ejemplo, cuan-
do algdn individuo no quiere cooperar con los pollos para la “cortadera”,” o
que se hayan reservado para si el mejor de sus guajolotes, en la noche llega el
coyote y le mata varios de ellos, o simplemente dicen que ya no van a encon-
trar ese animal en especifico. De igual forma, ain cuandono haya peticién de
guajolotes, si una persona es afectada con gran ndmero de animales en una
noche, entre los vecinos se levantan sospechas sobre las actitudes de aquella
persona, pues nunca es considerado fortuito este tipo de eventos.

En otras ocasiones se dice que el coyote ataja a aquellas personas que no
cooperen por el bien de la comunidad. Por ejemplo, dicen que una persona se

7 Sellama asi a un evento contiguo a la misa de los santos patrones durante su fiesta en la que
un grupo de “caballerangos”, provenientes de distintos pueblos vecinos, galopan en pareja
sosteniendo en alto un “pollo”.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:50



Cuicuilco51.indb 221

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 221

negaba a cooperar para que el tubo del agua potable pasara por sumilpa, por
lo que estuvo reteniendo el trabajo que ya llevaban los demds. Fue entonces
cuando el coyote empezé a obstaculizar su paso, por cualquier camino que
tomara se vefa constantemente asediado por él, situacién que sélo concluyé
conlamuerte de esa persona: “Dios si castiga pero nunca nos damos cuenta”,
por eso “murié de espanto” [T. A., San Pedro Potla, 2008].

En San Pedro Potla, la actuacién del coyote, ademads de otras figuras ani-
males como la vibora y el leén, se presenta con mayor énfasis en la relacién
que mantienen con el santo patrén:

Que cuando ellos fueron en su juventud, si no cumplian o porque no obedecian
ir a la Iglesia, 0 a una asamblea, o algo, una reunién, una danza, o un compro-
miso que se le va anombrar mayordomo o fiscal; por no cumplir, entonces, se le
presentaba, se le hipnotizaba la [...] que a veces encontraba una vibora por ahi,
una viborota, pero grande, a veces lo atacaba, lo paraba. O, sino, el coyote que
lo acababa su giiilo en la noche, la gallinera, o los borregos [A. P. R., San Pedro
Potla, 2009].

Es necesario traer a colacién que cuando un hombre establece un pacto
con el diablo, éste le pide a cambio pollos y mantas que no es otra cosa que
el alma de los hijos. Una relacién que también se observa en el campo de
los suefios, pues, cuando una persona estd enferma suele sofiar con pollos;
incluso entre bromas, una mujer de Loma de Judrez decia que su padre era
muy celoso y cada noche llegaba a su cuarto para “contar sus borregos” que
era una forma de sefialar a las hijas. Entonces lo que el coyote se lleva es el
alma de los hombres que no han contribuido con la fiesta del santo, de for-
ma que mina el cuerpo del hombre y lo hace susceptible de otras entidades.
Asi en la imagen del coyote se condensan atributos que le permiten actuar
afavor del bienestar de la comunidad y lo hace mediante una fuerza dirigida
hacia la cabeza de la persona, de forma que reduce la proporcién energética
delindividuo, situacién que se expresamediantelalocura, signos de espanto
o bien la muerte.

COMENTARIOS FINALES

En este recorrido hemos desarrollado una visién de c6mo es construido un
sistemamediantela descripcién de una complejared deseres conlos queinter-
accionan los hombres. A modo de clarificar nuestros datos y la manera como
sehan ordenado, sostenemos que la concepcién holistica del universo dentro

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:51



Cuicuilco51.indb 222

®

222 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

del grupo mazahua parte, como lo hemos dicho, de la presencia de seres que
habitan un mundo (aneciimeno) paralelo al de los hombres (ecimeno). Este
universo estd compuesto de figuras que se distribuyen en diversos planos y
cadaunade ellas responde a un proceso de fisién y fusién, propiedad que les
permite aparecer como habitantes delas cuevas, rios, cerros o como entes que
traen consigo la lluvia, el granizo y el viento.

Bajo la imagen del xitd, el santo preside ese mundo, pues él se encarga de
cuidaraloshombres deesasentidades. De esta forma, el santo preside un plano
terrestrey unoacudticoy tienelafacultad de controlaraesos entes, deacuerdoa
contratos diddicos que establece conlos hombres. En este sentido, para que sea
posible esta transaccién es necesario que el santo sea asumido con una mate-
rialidad corporal, aspecto quele provee de propiedades animicas parecidasala
delos hombres. De manera que su concepcién como padre y protector de la co-
munidad lo hace ver como un abuelo que tiene la prerrogativa de castigar las
conductas que estdn fuera del marco normativo y comunitario, especialmente
cuando concierne a su culto.

Laidea de que el santo castiga a los hombres debido a su falta de sentido
comunitario, necesariamente involucra la figura de esos animales y entes
que deambulan durante la noche. El procedimiento se presenta de forma
sumamente compleja, pues los matices que presenta la forma en que los
hombres son afectados, vislumbra el movimiento de energias que parten de
esas figuras, aunque en la narrativa no se halle la relacién clara con respecto
aque es una forma de desprendimiento energético del santo. No obstante, los
datos etnohistéricos si establecen vinculos conlos procesos de transformacion
que tenian lugar en las deidades mesoamericanas, donde cada uno de éstos
animales, especialmente los referidos al coyote y la culebra, sugiere que son
desprendimientos de aquél.

Por ejemplo, es significativo que una de las formas mediante las cuales el
coyote reclama lo que no le fue dado en su forma de santo, radica en cobrarse
a través de figuras como el guajolote o el pollo que, como lo han descrito de
manera clara Lok [1991] y D’Aubeterre [2000], hacen referencia al alma. Indu-
dablemente si el coyote se come un guajolote lo que come es el alma de quien
esuninfractor; dela misma forma actiala culebra que roba esa energfa, pero
mediante la figura del acto sexual.

También es interesante sefialar que, aunque haya sido denominado co-
mo “mundo nocturno”, “discurso del diablo”, “universo magico” o “mundo
supernatural”, es necesario reafirmar laimportancia del término numinoso.
Esta categorianos permite entender que la concepcién en torno a un universo
ubica espacialmente a los animales del santo en la montafia o cerro, imagen
que tiene una centralidad dentro de la cosmovisién de los grupos meso-

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:51



Cuicuilco51.indb 223

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 223

americanos; de ese lugar vienen la culebra y el coyote para instalarse dentro
del mundo de los hombres para actuar sobre ellos. Asimismo, al mostrarse
como elementos de un mundo numinoso, estas figuras forman parte de una
jerarquia, sélo que no estdn integradas a un orden con los demds animales,
sino que son expresiones transformativas del santo, en tanto xitd, por lo tanto
tienen propiedades especificas mediante las cuales influyen en los hombres.
Por ejemplo, en la culebra su connotacién acudtica ubica su accionar en la
parte baja del hombre, en tanto que la actuacién del coyote se dirige hacia
la cabeza de los hombres.

Por tiltimo, el estudio parti6 de considerar que la ideologia cat6lica ha im-
puestode manera gradual una dimensién delos santos, la cual, por mecanismos
de interpenetracion, ha conformado una estructura que explica la relacién de
lo sagrado conlos hombres. Esta estructura presenta componentes que acttian
e influyen en los hombres de forma parecida al nahualismo desde un enfoque
del control social. Tiene sentido el procedimiento de otorgar capacidad de ac-
cién a animales, piedras y elementos meteorolégicos, bajo una intrincada red
de interacciones en el que convergen elementos de mundos paralelos. En esta
confluencia, como advertimos, permite definir los cauces que cada uno de esos
seres mantiene con los hombres de acuerdo a su comportamiento social. No
obstante, que entre los mazahuas la experiencia de lo sagrado sea uno de los
referentes para entender el vinculo con los santos, no es menos importante la
influencia catélica que se ha puesto de manifiesto con mayor vigor en las tlti-
masdécadas, enunadimensién que privilegialajerarquizacién delas diversas
subjetividades supeditadas a una sola entidad.

Desdelaperspectiva que sehaasumido, losagradoes unaexperienciamar-
cadaporunatradicién que genera susrepresentaciones enla précticaagricola,
de modo que permite entender que las imagenes a las que se les otorga una
volicién son expresiones de una clasificacién bésica, que tienen un principio
fundamental: la jerarquia. En cierto modo, la imagen de los santos colocada
en el contexto mazahua se configura bajo las prioridades que ha marcado el
catolicismo acerca de la vida de los santos. Sin embargo, la cuestién de que
algunos animales se le relacionen permite vislumbrar procesos de fusiéon y
superposicién simbdlica—que subyacen alo que genéricamente se hallamado
sincretismo— dentro de la estructura de control social de esta region.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11

13:17:52



Cuicuilco51.indb 224

®

224 JAIME ENRIQUE CARREON FLORES ® FIDEL CAMACHO IBARRA

BIBLIOGRAFIA

Baez-Jorge, Félix

1989 “Iméagenes numinosas de la sexualidad femenina en Mesoamérica”, en
Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 19, México, UNAM, IIH, pp. 107-133.

1998 Entre los naguales y los santos. Religion popular y ejercicio clerical en el México
indigena, Xalapa, Veracruz, Universidad Veracruzana.

Bartolomé, Miguel Alberto

2005 “Elogio del politefsmo. Las cosmovisiones indigenas en Oaxaca”, en Revista
Diario de Campo, Cuadernos de Etnologfa, ntim. 3, México, INAH, Conaculta.

Broda, Johanna

2001 “Introduccion”, en Cosmovision, ritual e identidad de los pueblos indigenas de
Meéxico, Johanna Broda y Félix Bdez-Jorge (coords.), México, FCE, pp. 15-
45.

Chavez Arellano, Maria Eugenia

2003 Identidad y cambios culturales. Los mazahuas de San Antonio Pueblo Nuevo,

Estado de México, Universidad Auténoma de Chapingo.
Cortés Ruiz, Efrain

1972 San Simén de la Laguna, México, INI.

D’Aubeterre Buznego, Maria Eugenia

2000 El pago de la novia: matrimonio, vida conyugal y prdcticas trasnacionales en San
Miguel Acuexcomac, Colegio de Michoacdn, BUAP.

Galinier, Jacques

1990 “El depredador celeste. Notas acerca del sacrificio entre los mazahuas, en
Anales de Antropologia, nim. 27, México, UNAM, pp. 251-267.

2006 “El Panoptikon mazahua: visiones, sustancias, relaciones” en Estudios de

cultura otopame, afio 5, nim. 5, México, UNAM, pp. 53-69.

Gruzinski, Serge

1988 Elpoder sin lfmites. Cuatro respuestas indigenas ala dominacion espariola, México,
INAH, IFAL.

Iwanska, Alicja

1971 Utopia y purgatorio, México, SEP.

Lok, Rossana

1991 Gifts to the dead and the living: Forms of exchange in San Miguel Zinacapan,
Sierra Norte de Puebla, México, Leiden University, Centre of Non-Western

Studies.
Lopez Austin, Alfredo
1980 Cuerpo humano e Ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, México,
UNAM, IIA.
1983 “Nota sobre la fusién y la fisién de los dioses en el panteén mexica”, en
Anales de Antropologia, vol. XX, México, UNAM, IIA, pp. 75-87.
1992 Los mitos del tlacuache. Caminos de la mitologia mesoamericana, México, Alianza.
1998 Hombre-Dios. Religion y politica en el mundo ndhuatl, México, UNAM, ITH.
1999 Breve historia de la tradicion religiosa mesoamericana, México, UNAM, IIA.
2000 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11 13:17:53



Cuicuilco51.indb 225

®

LOS ANIMALES DEL SANTO. CONFIGURACION DEL NAHUALISMO EN LA REGION MAZAHUA 225

2001 “El nticleo duro, la cosmovisién y la tradicién mesoamericana”, en Broda,
Johhana y Félix Béez-Jorge (coords.), Cosmovision, ritual e identidad de los
pueblos indigenas de México, México, FCE, Conaculta, pp. 47-65.

2008 “Las razones del mito. La cosmovisién mesoamericana”, en Lépez Austin,
Alfredo y Millones, Luis, Dioses del Norte, dioses del Sur. Religiones y cosmo-
vision en Mesoamérica y los Andes, México, Era, pp. 15-144.

2009 “Diosenel cuerpo” en Dimensién antropoldgica, vol. 46, afio 16, México, INAH,
pp. 7-45.

Lugo Silva, Francisco y Roberto Martinez Gonzélez

2005 “Juan Oso y la paradoja del sincretismo en Mesoamérica”, en Anales de

Antropologia, nam. 39, tomo 11, México, UNAM, pp. 231-253.
Martinez Gonzalez, Roberto

2008 “Elnagualismo en época prehispdnicay colonial”, en Diario de campo, nm.
97, México, Coordinacién Nacional de Antropologia e Historia, INAH, pp.
10-20.

Medina, Andrés

2001 “La cosmovisién mesoamericana: unamirada desdelaetnografia” en Cos-

movision, ritual e identidad de los pueblos indigenas de México, Johanna Broda
y Félix Bdez-Jorge (coords.), México, FCE, pp. 67-163.
Meillassoux, Claude

1993 Mugjeres, graneros y capitales. Economia doméstica y capitalismo, México, Siglo
XX.

Oehmichen Bazan, Cristina

2005 Identidad, género y relaciones interétnicas. Mazahuas en la ciudad de México,

UNAM, IIA, Programa Universitario de Estudios de Género.

Olivier, Guilhem

2004a “Tlantepuzilama: Las peligrosas andanzas de una deidad con dientes de
cobre en Mesoamérica”, en Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 36, México,
UNAM, IIH, pp. 245-271.

2004b Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca, México, FCE.

Pitarch, Pedro

2006 “Conjeturas sobre la identidad de los santos tzeltales”, en De la mano de lo
sacro. Santos y demonios en el mundo maya, Mario Humberto Ruiz (coord.),
Meéxico, UNAM, IIF, pp. 67-89.

Soustelle, Jacques

1936 “Le culte des oratoires chez les otomies et mazahuas de la region
d’Ixtlahuaca”, en EI México Antiguo. Revista Internacional de Arqueologia,
Etnologiay Folklore, Prehistoria, Historia Antiguay Lingiiistica Mexicanas, vol.
3, México, Sociedad Alemana Mexicanista, pp. 97-117.

Villa Rojas, Alfonso

1947 “Kinship and nagualism in a tzeltal community, Southeastern Mexico”, en
American Anthropologist, vol. 49, num. 4, Blackwell, pp. 578-587.

Wolf, Eric

1990 “Distinguished Lecture: Facing Power-Old Insights, New Questions”, en
American Anthropologist, vol. 92, nim. 3, pp. 586-596.

2001 Figurar el poder. Ideologias de dominacion y crisis, México, CIESAS.

Cuicuilco numero 51, mayo-agosto, 2011

14/12/11 13:17:53





