
 número 51, mayo-agosto, 2011

Los animales del santo. Configuración 
del nahualismo en la región mazahua

Jaime Enrique Carreón Flores
Centro inah-Tlaxcala

Fidel  Camacho Ibarra
Proyecto Etnografía de las Regiones Indígenas en el Nuevo Milenio
Equipo Regional, Estado de México

Resumen: El artículo describe la relación entre los hombres y seres numinosos, entre los que se 
incluyen el santo patrono, ancestros, coyotes y culebras. Un procedimiento que nos permitirá 
comprender un sistema de transacciones simbólicas dentro de una estructura de control social 
similar al nahualismo. De ahí se parte a describir la presencia de esos seres, dándole relevancia 
a los que pueblan los planos terrestre y acuático, así como su ordenación en una clasificación 
jerárquica. También se describe la importancia del santo dentro del orden comunitario y la forma 
como actúan el coyote y la culebra contra los hombres que no se amoldan a un plano normativo 
que permite la reproducción social del grupo mazahua.

Palabras clave: Santo patrono, nahualismo, grupo mazahua.

Abstrac: This article describes the relation of the human being and supernatural beings, which 
include at santo patrono, ancestors, coyotes and snakes. A procedure that we will permit knows 
a system of symbolic transactions in structure of social control similar in others studies on 
nagualism. This work describes those beings providing them an important role in the universe 
and classifying them hierarchically in aquatic and land dimensions. Too this work describes 
the importance of saint in community, the coyote and the snake and the activities aimed to the 
men that represent a disturb element for social reproduction of mazahua group.

Keywords: Santo patrono, nagualism, mazahua group.

Cuicuilco51.indb   203 14/12/11   13:17:39



204	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

Introducción

En este trabajo ahondamos sobre la cosmovisión del grupo mazahua, en especí-
fico, nos referimos a la relación que mantienen los hombres con seres propios del 
anecúmeno, una de las dos partes que componen la concepción holística 
del universo dentro del pensamiento mesoamericano. Estos seres que, caracte-
rizados como numinosos debido a su materia ligera, incluyen al santo patrón, 
ancestros, muertos y animales, habitan un mundo paralelo al de los hombres y 
suelen trastocar la vida de los mismos por su facilidad para traspasar las fron-
teras entre el anecúmeno y el ecúmeno[ López Austin, 2009:9]. 

La idea que guía este trabajo considera que el santo patrón y otros seres 
numinosos se conjugan para definir un campo de acción asociado al nahualis-
mo. Los datos que presentamos fueron recopilados en varias etapas de trabajo 
de campo que realizamos durante los años de 2008 y 2009 en las localidades 
mazahuas de San Pedro Potla, en el municipio de Temascalcingo, San Antonio 
Pueblo Nuevo, en San José del Rincón, San Miguel Tenochtitlán, en Jocotitlán, 
así como de otras comunidades de los municipios de San Felipe del Progreso 
y Atlacomulco (ver mapa 1).

La cosmovisión, entendida como una visión estructurada que tienen los 
hombres sobre el medio ambiente, el cosmos y la naturaleza humana [Broda, 
2001:166], presenta varios ángulos para su estudio [Medina, 2001:99]. Uno de 
ellos es el nahualismo, el cual refiere la capacidad de ciertos individuos para 
afectar a otros mediante el intercambio de fuerzas anímicas. La presencia 
de hombres con propiedades singulares es una constante que surge desde 
la etnografía como lo hacen ver los datos proporcionados por Alfonso Villa 
Rojas [1947] o, en el campo de la historia, por Roberto Martínez [2008], así co-
mo el excelente trabajo acerca del cuerpo humano de Alfredo López Austin 
[1980] y otros materiales que refieren la presencia de hombres-dioses [López 
Austin, 1998; Gruzinski, 1988]. El principal rasgo que nos interesa destacar de 
esos trabajos, es que refieren la presencia de hombres con la capacidad para 
desdoblarse y aparecer en forma de animal; por ejemplo, Villa Rojas [1947:580] 
propone que entre los tzeltales dicha facultad viene dada por la acumulación 
de calor y la edad, así, los ancianos pueden actuar sobre los individuos que 
atentan contra el orden comunitario, a través de que una parte de su “alma” 
se introduce en el “alma” de aquellos para “comérsela”.

Este mecanismo supone que la estructura de los individuos se compone 
de un cuerpo y un plano anímico que distingue entre centros y entidades aní-
micas. De esta composición resalta la importancia de las entidades anímicas, 
pues, una de éstas sale del cuerpo y se interna en el cuerpo de otro y “[…] ya 
posesionada de su nueva cobertura, cumplía con la voluntad de su dueño 

Cuicuilco51.indb   204 14/12/11   13:17:39



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 205

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

actuando dentro del cuerpo ajeno” [López Austin, 2008:107]. No obstante, el 
principio de acción presenta variables, como lo hace notar Medina [2001] cuando 
pone de relieve las diferentes formas en que este proceso se manifiesta entre 
diversos grupos mesoamericanos. 

Para efectos de nuestro trabajo, esto implica reconocer la importancia 
de los escenarios particulares en el caso mazahua, ya que el estudio del 
nahualismo subraya la presencia de dichas entidades desde un enfoque que 
propone una variabilidad en la forma de expresarse; es decir, dentro de un pro- 
ceso configuracional [Wolf, 1990; 2001]. Significa, que abogamos por una 
relación entre las condiciones económicas y el sistema cosmológico de un 
pueblo; es decir, un proceso histórico que deriva en particularidades o pro-
cesos de recreación cultural:

El modo predominante para movilizar la mano de obra social estableció las con-
diciones del poder estructural que asignó a los individuos a ciertas posiciones en  
la sociedad; las ideas que llegaron a rodear estas condiciones elaboraron proposi-
ciones sobre distintas habilidades o impedimentos de las personas y de los grupos 
y sobre las razones ontológicas de los mismos [Wolf, 2001:352].

Por tanto, nuestro enfoque no asume que las comunidades sean aisladas y sí 
da preponderancia a los contextos políticos y económicos que inciden en la cons-
trucción de discursos. Un discurso lo entendemos como una expresión cultural, 
la cual presenta variantes con respecto a regiones más amplias.

Para el caso de los pueblos portadores de una tradición religiosa 
mesoamericana,1 Báez-Jorge [1998:199] ha indicado que el santo patrono ha 
venido a ocupar un lugar importante dentro de la temática del nahualismo me-
diante un doble proceso: la significación del santo como símbolo identitario y su 
equiparación con espíritus guardianes del pueblo, para obtener la imagen del 
“santo nagualizado”. Como lo hace ver este mismo investigador, en la literatura 
etnográfica son abundantes las referencias en torno a la relación de un animal, 
considerado nahual, con la imagen de un santo [Báez-Jorge, 1998:168]. Este vínculo 
tiene un referente primordial en la imagen que proyecta la hagiografía católica, la 
cual presenta a los santos acompañados de un animal. No obstante, es necesario 
reconocer el papel que desempeñan otros seres numinosos que componen el 
anecúmeno que, en el caso mazahua, se vinculan con el santo. Así que indagar su 
naturaleza y presentar una propuesta para entender este universo y su relación 
con el santo en las comunidades mazahuas, es el objetivo de este artículo.

	1	 Retomamos el término que ha propuesto Alfredo López Austin [1992:38; 2001:53-55; 1999:22], 
para dar cuenta de un proceso histórico.

Cuicuilco51.indb   205 14/12/11   13:17:40



206	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

Mapa 1
Municipios mazahuas estudiados

1. San Pedro Potla, Temascalcingo
2. San Pedro del Rosal, Atlacomulco
3. San Miguel Tenochtitlán, Jocotitlán
4. San Nicolás Guadalupe, San Felipe del Progreso
5. Guadalupe Cachi, Ixtlahuaca
6. San Antonio Pueblo Nuevo, San José del Rincón
7. Loma de Juárez, Villa de Allende

Una aproximación al mundo mazahua

El pueblo mazahua se caracteriza hoy por la transformación constante de sus 
instituciones, situación bastante clara e inherente al proceso de construcción 
cultural que equivocadamente llevó a establecer su desaparición cultural 
[Arizpe, 1978; apud Galinier, 1990:252]. En ese sentido, es pertinente subrayar 
que estamos frente a un grupo que se ha constituido como tal aprovechándose 
de elementos tanto indígenas como españoles. No obstante, estas expresiones 

Cuicuilco51.indb   206 14/12/11   13:17:43



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 207

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

culturales no las hemos restringido a un mero fenómeno de sincretismo,2 sino 
que las ahondamos para rastrear diferentes procesos simbólicos —polivalen-
cia, reducción y cambio de acentuación, la adición, sustitución y aglutinación, 
fusión y superposición [Lugo y Martínez, 2005: 246-247]— que podrían apa-
recer en la dinámica mazahua.

Entre los mazahuas, sostenemos, la base de esos fenómenos adquiere 
sentido gracias a la agricultura; por ejemplo, el ciclo festivo está estrechamen- 
te ligado a las etapas del ciclo agrícola. Una situación que, contradictoria-
mente, es producto de la transformación económica-política de la región. 
Consecuentemente, la dinámica capitalista ha permitido que el culto a los 
santos y la presencia de seres numinosos mantengan una relación estrecha 
con el cultivo del maíz y se erijan en mecanismo de su reproducción social, 
tal como da cuenta Claude Meillassoux [1993:140] al hablar del carácter de la 
comunidad doméstica y la naturaleza de su reproducción en de un contexto 
más amplio. La presencia de esa matriz agrícola ha sido una constante y se 
expresa mediante la presencia de elementos que permiten u obligan al culto 
a los santos; este es un aspecto que no deja de ser notado por diversos investi-
gadores. Jacques Soustelle [1936] afirmó que el culto religioso entre los maza-
huas se expresaba en la capilla-oratorio familiar, la cual impregnaba diversos 
ámbitos de la cotidianidad a partir de ser presidido por un santo protector, 
quien se hallaba estrechamente ligado a los antepasados del grupo familiar. De 
la misma forma, Efraín Cortés [1972] puso de relieve que la cultura mazahua 
contenía un universo conceptual profundo, “mágico”, que descansaba en la 
acción ambivalente de las cruces del oratorio o de los mismos santos que pre-
sidían esos espacios sagrados. En la misma época, Alicja Iwanska [1971:132] 
hablaba de un “supernaturalismo” que consistía en la existencia de seres, tales 
como el “diablo”, la “llorona”, los muertos y los santos, que amenazaban la vida 
de los individuos; mediante la categorización de esos entes, la investigadora 
dio cuenta de las relaciones suscitadas entre los hombres y esas entidades 
“supernaturales”. La presencia de esta dimensión fue nuevamente mencio-
nada por Cristina Oehmichen [2005:334], cuando refería que los muertos se 
relacionaban con un mundo subterráneo, abundante en riquezas y peligroso 
para los hombres, un espacio dominado por el diablo y otras entidades con las 
que, a través de los sueños y el acceso a sitios específicos, se podía establecer 

	2	 “Un vocablo que se refiere a la unión o mezcla de elementos procedentes de diferentes con-
textos socio-culturales, pero que, de ninguna manera, describe o explica la complejidad de 
los procesos simbólicos por los que un componente de carácter exógeno es incorporado por 
un grupo humano cualquiera. Usamos la noción de sincretismo no para definir, sino para 
evitar explicar la compleja conformación de las creencias mesoamericanas contemporáneas” 
[Lugo y Martínez, 2005:232].

Cuicuilco51.indb   207 14/12/11   13:17:43



208	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

un contacto, las más de las veces dañino para los hombres. También, Jacques 
Galinier [2006:54] ha indicado la manifestación de una amplia gama de se-
res, entre los que se incluyen animales propios de la noche y con quienes los 
hombres mantienen una relación que podría considerarse peligrosa, en tanto 
subjetividades que poseen una marcada voracidad.3 

Desde la exégesis mazahua, la valoración que se hace de ese “discurso 
del diablo” [Galinier, 1990:253] radica en que se le mira como síntoma de 
“atraso”, por lo que su “ocultamiento” es la constante. En su lugar, este grupo 
redimensiona el culto a los santos, especialmente a través de las fiestas en su 
honor. Por ejemplo, la fiesta dedicada a la virgen María el día 14 de agosto 
—extendida en la región mazahua—, además que tiene al maíz como centro 
de su quehacer ritual, es el momento para otras actividades rituales tales co-
mo la bendición del terreno para obtener buenas cosechas en los siguientes 
años; para ello, adornan la milpa con cruces hechas del tallo de las plantas de 
maíz llamadas “cuateras” o utilizan listones. Estos actos, consideran, son una 
forma de “pedir permiso” a la tierra para tomar los primeros elotes y darle la 
“bienvenida” al nuevo maíz.

De lo anterior nos interesa recalcar que la importancia no radica en la 
posibilidad de ahondar en la relación ritual del hombre con la tierra, sino en 
la manera en que, pese a la influencia católica, esa relación es conceptualiza-
da por este grupo. En este caso, a la tierra se le considera bienhechora y con 
capacidad para actuar en beneficio de los hombres. Este hecho es indicativo 
de una relación más profunda en la que aparecen no solamente la tierra y el 
santo, sino otros seres a los que denominan dueños o ancestros cuya parti-
cularidad consiste en que se les otorga volición y tienen un accionar frente 
a los hombres, las más de las veces dañino. En la narrativa mazahua, a esos 
seres se les concibe como los habitantes originarios del territorio que ahora 
ocupan los hombres; se dice que antes el mundo estuvo habitado por gigantes 
y enanos, seres imperfectos que dios destruyó para que los hombres poblaran 
el mundo. Más que una desaparición, en el pensamiento mazahua subyace la 
idea de que esos seres primigenios fueron trasladados a otro mundo, donde 
habitan y pueden actuar sobre los hombres en momentos o espacios que han 
sido definidos como umbrales, tales como el sueño o la noche, las cavernas, 
ríos y montañas. Afirman que esas entidades viven en un plano paralelo a la 
existencia de los humanos a los que pueden, ya sea beneficiar, mostrándose 

	3	 En El Panoptikon Mazahua se ofrece la visión de un discurso nocturno que marca un acontecer 
cotidiano, lleno de interdicciones, de prohibiciones que expresan la presencia de categorías 
propias de una cosmología con un profundo arraigo a una matriz cultural, como lo preveía 
Jacques Galinier (1990) en El Depredador Celeste.

Cuicuilco51.indb   208 14/12/11   13:17:44



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 209

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

como entidades protectoras de la convivencia familiar o de cuidar la cosecha, o 
bien, como seres nefastos que tienen la capacidad de enfermar a los hombres y 
ocasionarles la locura y la muerte; también poseen la capacidad de destruir los 
sembradíos de maíz o al mismo pueblo.4 A cada uno de esos seres le corresponde 
un nombre en mazahua y, en ocasiones, se le asocia con el nombre de algún santo 
o algún rasgo de la geografía local, a la vez que se les ubica en uno de los dos 
planos del universo, ya que se muestran como entidades terrestres o acuáticas.

El méjoma’ —también llamado sandova, contracción de San Cristóbal— 
habita prácticamente en cualquier superficie del subsuelo, aunque de prefe-
rencia mora en aquellos sitios donde se concentran árboles y maleza, en las 
cavidades rocosas, en las barrancas y los cruces de caminos; adopta múltiples 
figuras que van desde una corriente de aire que sale de la tierra, pasando por 
las zoomorfas —perro, coyote o guajolote—, hasta formas antropomorfas 
asociadas a un hombre vestido de charro o bien un niño o enano; se le concibe 
como una entidad hambrienta e irritable capaz de retener el “alma” de los 
hombres; cuando esto sucede, la persona contrae la enfermedad del “aire”, 
cuyos síntomas, consideran, se manifiestan en el cuerpo a través de granos, 
ronchas, manchas o “pellejos” en la cara, ceguera, desvío de la boca o torcedu-
ras de mano; también les provoca trastornos en la temperatura corporal o sólo 
en una parte del cuerpo, como en el pie o la mano, haciéndolo frío o causándoles 
fiebre. El “diablo”, Bóbota o Dioshú, se presenta a ciertas personas en el monte 
o en las cuevas durante la noche para ofrecerles dinero; su apariencia es la 
de un hombre güero, cuya riqueza se muestra en la botonadura de oro de su tra-
je de charro negro, o en la rienda de oro de su caballo; o bien, se le concibe como 
un “enanito” juguetón que suele brincar en las peñas, o en forma de diversos 
animales como un perro o burro, entre otros; a él se le suele pedir dinero a cam-
bio del “alma” de otros. Los “aires de difunto”, llamados d’jm’ o péeski, que se 
refiere a las “almas” de las personas que han quedado ligadas al lugar donde fa- 
llecieron, por lo regular en el monte, tienen la capacidad de tomar la forma de 
algún animal, ya sea un perro blanco o negro (“de ciudad”, remarcan), un car- 
nero, un chivo, una “güila”. Al lado de estas presencias aparecen figuras 
como coyotes, brujas, víboras de cascabel y la “llorona” que se vinculan a los 
hombres de forma parecida a las anteriores. 

Por último, el “santacruz” o dem’o, nombre con el que personifican a la 
cruz de las capillas-oratorio, suele concebirse como una imagen contenedora 

	4	 No pretendemos hacer un rescate prehispánico, y sí retomamos los planteamientos teóricos 
acerca de la estructura del pensamiento indígena acerca del universo y el origen de los 
hombres. En ese sentido, López Austin [2000:168] habla de la presencia de pares opuestos 
complementarios para referirse a un rasgo de los dioses mesoamericanos y cómo se presen-
taban y actuaban ante los hombres.

Cuicuilco51.indb   209 14/12/11   13:17:45



210	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

de una fuerza perjudicial que afecta a los hombres —provocándoles enfer-
medades de la piel— y a los cultivos, especialmente del maíz “en tiempos 
de elote”, pues derriba las cañas y “come” su fruto. Además, consideran que 
tiene la capacidad de destruir, al grado que el “espíritu” del “santacruz” 
podría derribar el cerro, provocar una tormenta y hundir al pueblo en una 
laguna, una catástrofe semejante a la de los tiempos míticos anteriores al 
nacimiento de la humanidad. Algunas personas entrevistadas mencionaron 
que este tipo de aires “no vienen solos”, que son mandados por Dios. El culto 
a la “santacruz” se celebra el tres de mayo, pues explícitamente mencionan 
que de no ofrecerle “su misa” los perjudicaría. Este temor al poder de la cruz 
se canaliza en la existencia de pequeñas capillas en la cima de los cerros, y 
es aquí cuando manifiesta su poder benevolente, justamente a partir de su 
culto, aseguran estar protegidos de las trombas y tormentas, mejor conocidas 
como “cola de agua”. 

Sobre este fenómeno meteorológico, piensan que dentro de la “cola de 
agua” se encuentra una víbora de gran tamaño llamada sierpe; dicen que es 
una víbora de cascabel anciana o inmortal y se le imagina con patas de gato, 
alas emplumadas y siete cabezas de serpiente. Suponen que es muy difícil verla 
pues viaja en el interior de “la cola de agua”, debido a eso, se les considera como 
visitantes que llegan en las temporadas de lluvia; la gente entrevistada ubica 
su procedencia del cerro Jocotitlán o de un lugar desconocido que, piensan, 
puede ser el mar. En consecuencia, la imagen de la serpiente adquiere tras-
cendencia tal, que es parte de un complejo que incluye los aires, la lluvia y el 
granizo, cuyo símbolo por excelencia es la cruz a través de la cual se otorga 
sentido al culto en las capillas-oratorio.

Las entidades mencionadas tienen de referente primordial el plano 
terrestre, lo que sin duda las diferencia de otras, asociadas a lo acuático. En 
esta última categoría se incluyen el ‘ngté, quien habita en el río y se concibe 
semejante a una comadreja con una cola extensa, con la que “agarra” a las 
personas y las lleva consigo a la profundidad del río, por lo que ha recibido 
el sobrenombre de “pulpo” o “jalagente”; trepa por los árboles y persigue en 
forma de remolino de agua a las personas más allá del río. También se presenta 
el cuchiindejé, semejante a un puerco enorme, negro y brilloso, que vive en la 
profundidad del río, o en los sauces que suele haber en las orillas del mismo; 
cuando amanece se dice que el cuchiindejé “canta”; también lo refieren como 
un “hipopótamo” o “manatí”, que mueve sus grandes orejas y nada por el río 
para hundirse de nuevo y no volver a verse durante años.

Como se observa, todos estos seres mantienen una forma mediante la 
cual interaccionan en el mundo de los hombres; algunas de ellas afectan al 
individuo, otras proveen de los elementos necesarios para la reproducción 

Cuicuilco51.indb   210 14/12/11   13:17:45



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 211

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

social de los individuos. De manera que el universo mazahua, conformado 
por los planos terrestre y acuático, tiene injerencia sobre los individuos. No 
obstante, esta relación está mediada por una figura que ocupa un lugar pri-
mordial dentro del pensamiento mazahua; xitá es un término que se aplica 
a la figura del santo, a los antepasados, así como a los abuelos. Por tanto, en 
el esquema mazahua del universo, el xitá preside los dos planos y, creemos, 
marca las formas de interacción entre los seres numinosos y los hombres. 

Así, debajo del xitá aparecen los planos y esos seres. No obstante, con-
sideran que el xitá suele desdoblarse en dos entidades. Por ejemplo, en San 
Pedro Potla aparece el xitandejé, “santo del agua”, y su lugar de culto se sitúa 
en una capilla construida sobre un ojo de agua, frente a la iglesia; también en 
esa misma localidad, aparece como xitandaré, “santo del río”, cuyo oratorio se 
localiza en la ribera del río que cruza el poblado. Hasta hace algunas décadas, 
al primero se le festejaba el tres de mayo, pues en el lugar “veneraban” una 
“cruz de bulto”. En tanto que el segundo sigue conservando el culto celebra-
do el 15 de agosto, día de la Asunción de la Santísima Virgen, fecha en que 
finaliza la canícula y que, como hemos visto, es el momento de dar gracias 
por el maíz recibido.

Para entender esta dualidad del xitá es necesario remitirnos a la siguiente 
narración, que da cuenta de los procesos de transformación por los que atra-
viesa. Se dice que:

Una muchacha, que siempre, siempre iba a dar de comer allí, a orilla del río, que 
siempre se estaba allí, que siempre iba, y su mamá se sorprendió: ‘pero a dónde llega 
usted, muchacha, diario, diario va’. Que siempre iba y traía canastas de pescado, de 
esos ‘criollos’. Y llega la hija y le dice, ‘¿sabes qué mamá?: te traje esto, te lo mandó 
tu yerno’, ‘¿cómo que mi yerno?’, ‘sí, un día te lo voy a traer’. Al último que le dijo: 
‘¿sabes qué mamá? tenga toda limpia la casa: el tapanco, el bote[…] que tengas limpio 
todo’. Y sí, limpiaron todo: las hoyas grandes, costales[...] Que ya temprano llegó  
la muchacha, y luego le dijo: ‘¿sabes qué? ya va a venir tu yerno’. Y llegó, estaba una 
capillita al lado. Entonces que ya después fue la muchacha a decirle a su mamá: 
‘¿sabes qué?: ya vine, ¿ya está limpio todo?’, ‘sí, ya’. Entonces la muchacha le fue  
a enseñar: ‘vete a echar copal’, que le dijo. Ya salió la mamá a echar copal, ¡ay! María 
Santísima, qué va echar copal: era la víbora, grandísima, que estaba en la capilla. 
La muchacha le dijo a su mamá: ‘no tengas miedo, ése es tu yerno, ése es tu yerno. 
Ya me voy a ir con él ahora’. Que ya cuando se fueron ellos, todo en el río se rejuntó 
como una nubecita, como neblina, todo. La muchacha se fue, y hasta la fecha que 
no regresó la muchacha. Pero que ya en su casa había de diferente maíz, frijoles, 
haba, o sea, de todo, de todo el fruto tenían. Se desapareció la muchacha, como que 
se hizo aire [E. P. R., San Pedro Potla, 2009].

Cuicuilco51.indb   211 14/12/11   13:17:46



212	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

Además de que el santo se conceptualiza como un antepasado de los hu-
manos con quien se establecen lazos de reciprocidad, en la narración anterior, 
el xitá aparece como dueño del maíz, el cual es obsequiado a los hombres como 
consecuencia del rol desempeñado por la muchacha. Sin embargo, resulta 
interesante que dentro de la misma estructura presenta una asociación con 
lo masculino y con lo femenino, con el plano terrestre y con el plano acuáti-
co, es decir, los elementos que definen a esa estructura descansan sobre una 
oposición jerárquica y complementaria.

Si recordamos que los elementos del universo mazahua están asocia-
dos a un animal, podemos detectar una relación sustancial entre el xitá y 
esas figuras. No obstante que la naturaleza de ese vínculo todavía aparece 
indeterminada, sostenemos que estamos frente a un mecanismo de fisión 
y fusión que tiene por actores a seres numinosos. Esto es un rasgo del 
pensamiento mesoamericano, el cual permite concebir a una deidad bajo 
diferentes advocaciones o entender cómo diferentes entidades se confor-
man bajo una divinidad unitaria [López Austin, 1983:76]. Se trata, enton-
ces, de mirar al xitá como la expresión de un pensamiento dual que rige 
pares complementarios, signados por un sistema de clasificación aplicable 
al universo del grupo mazahua. Este principio de clasificación permite ex- 
plicar una serie de imágenes en torno al xita, por ejemplo, la misma narra-
ción demuestra que el xitá se vincula con la culebra cuando refiere un orden 
acuático; en cambio, en otras narraciones lo refieren como víbora de cascabel,5 
como es el caso del “santacruz”. 

El santo en el mundo mazahua

Ya hemos mencionado que la influencia del catolicismo ha obligado a los 
mazahuas a valorar la creencia de un mundo pletórico de seres numinosos 
como “signo de ignorancia y atraso”. El hecho ha conferido al santo un papel 
primordial, en el sentido de que permitiéndole manejar el mundo numinoso 
—a través de erigirse como xitá—, lo haga en forma de abuelo o anciano para 
regular la interacción entre los hombres y ese universo. 

Para la “teoría católica” los santos son “[…]figuras ejemplares en las que 
alguna vez se produjo la posibilidad de interceder ante la deidad suprema”, 

	5	 Esta diferenciación es importante para comprender la conceptualización del xitá: víbora 
alude a la tierra, en tanto que la culebra refiere lo acuático. Para fines de exposición, vamos 
a indicar en forma general serpiente, en forma particular, lo haremos ya sea como víbora de 
cascabel o culebra.

Cuicuilco51.indb   212 14/12/11   13:17:46



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 213

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

por tanto “[…]no poseen una capacidad de acción propia, sino en la medida 
en que representan a seres sacralizados” [Bartolomé, 2005:36]. En cambio, el 
pensamiento mesoamericano las asume como deidades en sí mismas (ídem), 
las cuales son entendidas como protectoras de la comunidad, ya que están es-
trechamente ligadas a “[…]entidades sagradas autóctonas, rectoras del orden 
cósmico y terrenal” [Báez-Jorge, 1998:155]. Esta conceptualización del santo 
presenta dos rasgos interesantes: su incrustación dentro de un espacio sagrado 
y su carácter humano que lo liga a una concepción específica en torno a la per-
sona, por lo que presenta un cuerpo y elementos anímicos [Pitarch, 2006:86] que 
requieren un trato específico. En este contexto, cobra relevancia el culto al santo 
patrono, pues es una de las figuras que concentra mayores atenciones rituales 
en el mundo mazahua, así lo constatan varios trabajos que ponen de relieve la 
relación que guarda esta imagen con los habitantes; incluso, la fiesta es ocasión 
de regreso para aquellos que radican en las ciudades desde hace muchos años 
[Chávez, 2003; Oehmichen, 2005]. 

El servicio al santo está orientado por varios aspectos. Por ejemplo, cuando 
preguntábamos a las personas qué los motivaba para llevar a cabo la fiesta 
de los santos, inmediatamente respondían que eran las deudas adquiridas 
con el santo a lo largo de su vida y la necesidad de compensarlo, lo que sin 
duda permite establecer la existencia de un sistema de transacciones entre los 
hombres y los santos. Así, el discurso que gira alrededor de éste lo descubre 
como una entidad que posee una intencionalidad y conciencia a partir de un 
proceso de reconocimiento social, el cual descansa en una estructura jerárqui-
ca. Justo aquí cobra importancia la aplicación del término xitá, al considerarlo 
como alguien que presenta cualidades diferentes a las de los hombres y que le 
permiten colocarlo en la punta de la jerarquía del ecúmeno, al tiempo que se 
le concibe con un cuerpo, con propiedades que le asignan un lugar privilegia-
do dentro de la estructura social [Pitarch, 2006:68]. Por ejemplo, en San Pedro 
Potla, en el barrio segundo, al santo se le sahúma incienso tres veces al día, 
pues, consideran que el acto consiste en darle de comer o, pensamos, como en 
otras localidades, al santo se le cambia de ropa, se le peina, etcétera.

A partir de lo anterior, entendemos que entre los mazahuas las prácticas 
socialmente reconocidas en torno a los cultos del santo sean una expresión que 
le confiere un papel preeminente al xitá, constituyendo un plano jerárquico 
para el contacto con lo sagrado. Así, los santos son contenedores de un po- 
der que influye a los hombres a través de su culto y cuya práctica es necesaria 
para que el mundo siga existiendo, como se entiende de la siguiente cita:

[…]en la actualidad los Santos Patronos de los pueblos indígenas se comportan 
como deidades independientes, dotadas de voluntad y figura, con las cuales se 

Cuicuilco51.indb   213 14/12/11   13:17:47



214	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

deben mantener relaciones transaccionales equilibradas, dentro de los principios 
de reciprocidad que constituyen la norma indígena ideal de conducta [Bartolomé, 
2005:38].

Pero el hecho no queda ahí, la narrativa mazahua hace intervenir a los 
santos en hechos en los que participan protohumanos, animales y cataclis-
mos. En la narración siguiente, recogida en San Pedro Potla, destacamos esta 
dimensión en la que aparecen los santos: 

Un señor alto, un alto[...] que eran los huemanes; eran hombres grandes: altos y 
gordos. Pero cuando anda el aire duro, mejor se acostaba y no se paraba porque 
si se paraba lo tumbaba el aire. Y entonces, cuando el fin del mundo, cuando ya 
acabó toda la gente, volvieron a poner a los chaparritos. La costumbre era como 
aquí en el pueblo: invitar a los santos de cada pueblo para hacer la fiesta acá, el 
día 25 [de diciembre], a toda esa fiesta venían, y ahora aquellos lo invitaban otra 
vez para allá, como costumbre le daban mole a todos los peregrinos. Termina la 
fiesta, entonces ya venían a dejar el santo aquí en la Iglesia. Y los más chaparritos, 
que para cargar a sus santos nomás los arrastraban, no aguantaban. Y terminan-
do ese fin del mundo, ya nos formó a nosotros; y ya en tamaño ya alzamos a los 
santos, ya no los arrastramos (N. G., San Pedro Potla, 2009].

Si bien, para los mazahuas el culto a los santos impregna un sentido de 
continuidad a la vida en sociedad y procura cierto equilibrio temporal entre 
los individuos, no es menos cierto que la suspensión del culto o la falta de com- 
promiso genera un castigo entre las personas. El incumplimiento con el santo 
es motivo para que con su poder dañe a las personas mediante los seres de la 
noche; en ocasiones, el mismo santo es quien proporciona el castigo, desen-
cadenando la posibilidad de una muerte violenta de la persona o de un ser 
querido. Es reiterado el ejemplo de cuando alguna persona no quiere aceptar 
un cargo religioso:

El señor que acaba de pasar no quiso recibir una vez un cargo, ‘tú vas a hacer el 
primer mayordomo’, no lo quiso recibir. Él tenía una camioneta bonita. Pues al 
tercer día tomó, salió a visitar a sus papás, y en un puentecito vio a un viejito: de 
barba, peloncillo y que sí traía unas llaves y un bastón [se refiere a San Pedro]. Y 
que nomás se le cruzó y se [volcó]. Acabó con la camioneta [A. P. R., San Pedro 
Potla, 2009].

No puede ser de otra forma: la relación de los hombres con el santo patrono 
está teñida de una constante ideológica que se condensa en la frase “trabajo, dios 

Cuicuilco51.indb   214 14/12/11   13:17:47



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 215

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

y obediencia”, como nos hacía notar un habitante oriundo de Pueblo Nuevo, 
la cual remite a la necesidad de compensar al santo para que el mundo exista 
y existan ellos. Esto es, una negociación establecida en el plano de lo sagrado 
que permite la reproducción social del grupo en un contexto económico y 
político. No participar de la fiesta al santo patrono es atentar contra el orden 
vuelto sagrado y por fuerza, vuelve necesario ejemplificar el castigo a quien 
no participa en la reproducción de ese orden.

La dinámica del control social

Si bien, el universo sagrado de los mazahuas asume una directriz fundamental 
mediante la presencia del santo patrón, es necesario reconocer que el control 
social es una forma básica para mantener o reafirmar el orden. Así, dentro de 
este sistema de control social, el santo ocupa un lugar preeminente, aunque 
para alcanzar mejor su misión se vale de ese universo oculto, desplazado. No 
es fortuito que en el universo narrativo mazahua, al santo se le relacione con 
las criaturas de la noche, especialmente con dos figuras, las cuales habremos 
de retomar. En otro nivel, el sistema retoma la figura del santo considerándolo 
como un ser que tiene cuerpo y una capacidad para actuar sobre los hombres 
de manera que, si la forma como se ha abordado el estudio del nahualismo 
radica en el manejo de energía dentro del espacio anímico de seres en interac-
ción, es posible explicar a partir de la relación anímica el vínculo establecido 
entre los santos y los animales utilizados para dar forma al sistema. Conse-
cuentemente, producto de la situación religiosa que caracteriza a la región, 
observamos la superposición de dos planos conceptuales —el santo patrono 
y el ancestro fundamental— en la figura del xitá. Así se observa la traslación 
de los elementos del ancestro y su expresión en la imagen del santo patrón, 
mecanismo que refieren de manera clara Martínez y Lugo [2005] al hablar de 
fusión y superposición:6

La imagen del oso como salvaje captor de mujeres y su posterior sustitución por 
el simio evocan las características de deidades mesoamericanas caracterizadas 
por atributos y actividades semejantes. Ello no implica que el oso o el chango 
sean sustitutos directos de Tláloc o Tezcatlipoca, sino que su simple presencia 

	6	 Es preciso mencionar que Bartolomé [2005:18] propone algo parecido, aunque no refiere el 
mismo aspecto: “Oaxaca es un ámbito en el cual las deidades locales se conjugan con otras, 
reformuladas para cumplir con similares propósitos que las preexistentes, se les cambia de 
nombre para poder rendirles culto sin ser reprimidos o se le adicionan deidades importadas 
de acuerdo con la tradicional perspectiva incluyente del politeísmo”. 

Cuicuilco51.indb   215 14/12/11   13:17:48



216	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

en el relato hace que afloren las características de los antiguos dioses [Martínez 
y Lugo, 2005:247].

En tanto xitá, el santo patrón es relacionado, ya sea, con una víbora de casca-
bel o en forma de culebra, las cuales a su vez son objeto de asociación mediante 
otras figuras que mantienen la función de regular el universo anímico de los 
hombres. En los recorridos que hicimos por la zona estudiada, se constató la 
presencia de un universo que interacciona con los hombres de una forma muy 
específica y converge en la figura del santo, bajo la imagen de dos seres sumamen-
te particulares y con gran narrativa: la culebra, animal acuático, y el coyote, que 
tiene connotaciones terrestres y masculinas. Cada uno, con un lugar específico 
para actuar y por ende como materializaciones de los procesos de fusión y fisión 
que hemos mencionado. Así, en el siguiente apartado habremos de señalar este 
aspecto para indicar aristas que podrían ser comparables al nahualismo para la 
región mazahua, en el sentido que, al ser expresiones del santo patrón, presentan 
un rasgo anímico que daña al que rompe con el equilibrio.

La mujer-culebra o la nichi

La nichi se refiere a una mujer hermosa que suele presentarse a los hombres 
en el monte, en los barrancos y a orillas de los ríos o arroyuelos. Señalan que el 
hombre adúltero anda con frecuencia de noche, en lugares apartados y escon-
didos para visitar a su amante; por lo mismo, durante el trayecto, una mujer 
de gran belleza lo habrá de esperar con la intención de seducirlo y mantener 
relaciones sexuales con él:

Que fue para el Oro, dice que bajó allí en la Loma y vino caminando para llegar a 
Tepio [Tepeolulco] y que por ahí va una barranca, un llanito pero está una barranca, 
ahí, una cañadita, que ahí vio que estaban los güilos, ahí, había un chingo de güi-
litos con la güila, corrían para acá, corrían para allá, los güilitos. Que ahí estaba la 
señora, duro y duro bordando su exquemetl, pero dice que vio que era su querida, 
‘ah chingá, pero qué hace hasta acá esta cabrona, dice, cuidando los güilos hasta 
acá’. Total, va y la saludó: ‘y qué haces aquí’, ‘pues aquí, cuidando los güilos’, dice. 
Y ya, se pusieron a platicar, pero de tanta platica pues se calentaron, ¿no?” [E. J. G. 
M., San Pedro Potla, 2009].

Si el hombre es precavido, antes de acceder a la petición de la aparición, debe 
asegurarse que se trata de una mujer. Para ello, debe reconocer la consistencia del 
cuerpo; si percibe que su mano es fría y blanda es indicio que “no tiene huesos, 

Cuicuilco51.indb   216 14/12/11   13:17:48



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 217

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

que no tiene dureza; es totalmente gelatinoso, su mano totalmente de un bordo 
de agua”. De modo que, cuando el hombre ya está seguro que se encuentra 
frente a la nichi debe colocarle un collar, tras de lo cual, el hombre debe apretar 
fuertemente hasta matarla. Ya muerta, la nichi adquiere su forma verdadera: una 
culebra de proporciones enormes. En otras versiones se dice que el hombre deja 
el cuerpo de la mujer y al día siguiente regresa para encontrar una culebra; en 
estos casos, el hombre cuelga el cuerpo del animal en un árbol, fuma un cigarro 
y se frota las manos con alcohol. A veces, se menciona que cuando las personas 
encuentran una víbora muerta en lo alto de un árbol, es señal de que “alguien” 
le ganó a la nichi e, incluso, se ha dicho, que se coloca como un mensaje explícito 
para que, aquellos otros hombres mujeriegos que andan en el monte, desconfíen 
de las mujeres hermosas que salen a su paso.

Si el hombre es seducido por la nichi, la mujer enseguida desaparece o 
su rostro se torna cadavérico, mientras que al hombre se le infla el estómago 
y le dan ganas de orinar o defecar. A través de los desechos se confirmará 
su “enfermedad” pues arrojará culebras diminutas y toda clase de animal 
rastrero:

Me dice ‘no, cuñado, estoy bien arrepentido, no es bueno andar de culeco’, dice, 
porque es mujeriego, ‘ya no, ya casi se me está acercando la muerte’. Y ya no quedó 
bien, todavía se fue a curar, desde ahí se empezó a empanzonar, y ya no se curó, se 
murió de panzón, se empanzonó. Dicen que cuando el alicante, por acá ahora, 
que si uno acepta tener relaciones, haz de cuenta que es como tu amante, al tener 
relación, empiezas a empanzonar, vas a cagar víbora, sapo, rana; ya te mataste 
[F. A. P., San Pedro Potla, 2009].

Al indagar sobre deidades mesoamericanas, Olivier [2004a:251] observa 
la presencia de Tlantepuzilama o Tepusilam, una diosa peligrosa, cuyo rasgo 
primordial radicaba en mostrarse a la vez, como un ser femenino y masculi-
no. En su lado femenino se le relacionaba con doble animal, pues era común 
ver a esa diosa bajo la forma de cocodrilo, pasear por el río comiendo a todos 
los que se acercaran [Olivier, 20004a:255]. El carácter predatorio de la deidad 
femenina también es registrado por Báez-Jorge [1989:107], quien señala que 
Xtabay “busca robar el alma de los hombres mediante engaños valiéndose de 
su presencia insinuante”. Esta es una imagen que es identificada con el ma-
zacoate, reptil no venenoso, que según las fuentes actúa contra los hombres 
infieles a través de tomar el lugar de sus amantes, seducirlos y asesinarlos 
[Báez-Jorge, 1989:112].

Atendiendo a una forma general, nos es claro que la vinculación entre la 
mujer y la serpiente remite al mito de expulsión del paraíso. No obstante hay 

Cuicuilco51.indb   217 14/12/11   13:17:49



218	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

elementos que llaman la atención. Por ejemplo, Báez-Jorge [1989:126] indica 
que los rasgos de este ser —epifanía de corte kratofánico— impidieron que 
se haya integrado a un culto mariano y pasara a ser objeto de demonización, 
debido a que la capacidad transformativa lo vinculaba más al campo de los 
nahuales, lo que sin duda concuerda con el hecho de que la mujer serpiente es 
considerada parte del mundo nocturno. De manera que su presencia remite 
a la figura del xitá, pero en su capacidad transformativa para actuar sobre los 
hombres.

Así, consideramos que lo importante de la acción de la nichi radica en 
el modo de operar, es decir, a través de adoptar forma de mujer se encarga 
de afectar la parte baja del hombre. Es interesante observar que esto lo hace 
mediante una inversión de la realidad, pues el hombre se convierte en depo-
sitario de pequeñas culebras que arroja al momento de defecar. Esto sugiere 
la inversión de energía del hombre (la mujer es fuerza reproductora), como 
castigo y la muerte posterior de la persona, tal vez no sea sino la forma de 
expresar la unión de la nichi con el hombre, tal como hace referencia el mito 
del xitandaré, arriba mencionado. En sentido estricto, la culebra roba energía del 
cuerpo del individuo al ser depositaria de semen, forma en que una de las 
entidades anímicas suele salir del cuerpo humano. Un mecanismo que surge 
cuando éste infringe el marco de las relaciones sociales; así, un hombre debe 
destinar su trabajo hacia las actividades relacionadas con el culto al santo den- 
tro de un marco jerárquico que determina el fin de sus acciones. 

La imagen del Minho

Antes de dar a conocer la narrativa de este singular personaje, es necesario 
recordar otro trabajo de Olivier [2004b] acerca del dios mesoamericano lla-
mado Tezcatlipoca. No es nuestra intención traer a colación un dios pretérito al 
presente y sostener su vigencia, más bien queremos observar algunos rasgos 
que hacían trascendental a este dios. En primer término, Olivier [2004b: 69] 
nos señala la estrecha vinculación de Tezcatlipoca con un personaje llamado 
huehuecoyotl, coyote viejo, en el sentido de que el coyote era uno de los dobles 
animales (nahualli) del “señor del espejo humeante”. En segundo lugar, además 
de remarcar la naturaleza nocturna del huehuecoyotl o Tezcatlipoca, la manera 
o forma de contacto hacia los hombres estaba marcada por una relación dual 
que permitía ayudarles o dañarlos [Olivier, 2004:70]. En tercer lugar, a Tezca- 
tlipoca se le encuentra relacionado con gigantes que habitaron en épocas muy 
antiguas, donde regían la tierra y el agua, y su desaparición hizo considerarlos 
como antepasados [Olivier, 2004:250].

Cuicuilco51.indb   218 14/12/11   13:17:49



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 219

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

Dicho lo anterior, podemos decir que si bien la culebra actúa de cierta 
manera, es interesante observar la forma en que se despliega la narrativa referi- 
da al coyote. Ya hemos dicho que la asociación del xitá con el santo encubre 
una estructura, en la que se incluyen la víbora y otras figuras asociadas con 
ella, por ejemplo aparecen el perro, el coyote, incluso un león.

Dicen en San Pedro Potla, que anteriormente allí se aparecía un león para 
castigar a quienes ofendían al pueblo; relatan el caso de una maestra que se 
quedaba a dormir en la iglesia y que el león no la dejaba dormir. En tal sentido, 
la función del león consistía en mantener el orden de los espacios que le son 
propios al santo, situación que se rompía con la presencia de una mujer soltera 
y extraña a la comunidad. En este orden de ideas, la función del león radica 
también en que se aparece a los hombres que no cumplen con las responsabili-
dades que implica un cargo religioso, y busca obligarlos para que lleven a cabo 
su responsabilidad; o bien, si alguien de la comunidad no coopera durante 
la fiesta dedicada al santo, momento en que se sacrifican pollos o guajolotes, 
el león se encarga de cobrarse la ofensa; regularmente se dice que se lleva los 
borregos o los pollos de estas personas, otras veces enferma a los animales y 
finalmente mueren cerrándose la transacción negada. 

La forma en que se conduce el león tiene similitud con el coyote, pues, los 
relatos así lo constatan: el coyote es un animal que inspira temor entre 
los mazahuas, pues los relatos tienen por tema el encuentro con este animal 
a determinadas horas. Señalan que el encuentro provoca la sensación de 
agrandamiento de la cabeza; aseguran que los deja “hipnotizados”, esto es, 
paralizados, sin habla y sin posibilidad de actuar debido a que les “avienta su 
vaho o la baba”. Al olor que avienta de su hocico o de su trasero, suelen referirlo 
como “baba”, “vaho”, “pedo”, “aire”, “vapor” y “respiración”, entre otros; en 
mazahua utilizan los siguientes términos: inrajmá, jétchi, ‘kelkuñí, píishi, ajio’k’ 
e ijiiol. Acto seguido, comentan que el animal abusa sexualmente de ellos o 
defeca en el sombrero de la víctima. A quien esto le suceda es casi seguro que 
morirá o sufrirá “locura”:

Dicen que el coyote te hace el mal[...] sí, es malo el coyote. Porque dice mi papá, 
iba [para] el Oro, porque él trabajaba en la mina del Oro, que aquí en Tapaxco, 
que sale el señor, fue a haber, ‘¿quién será, qué está haciendo?’, pero empezó a 
gritar cuando todavía no le daba el gas el coyote, gritaba, gritaba el señor, pero 
poco a poco se fue apagando la voz, pero los perros ¡újule!, ya parece que iban 
a matar, que ya parece los perros que iban a matar. Entonces que se levanta la 
familia del señor, todos fueron a ver, y ahí estaba el señor y estaba el coyote, 
montándolo[...] Pero dicen que gritaba el señor pero que ya no sabía [de sí], pero 
gritaba. Entonces esos señores que fueron haber, como llevaron palos, y vieron 

Cuicuilco51.indb   219 14/12/11   13:17:50



220	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

así que estaba agarrando, y fueron a apalear la cabeza del coyote, y mataron al 
coyote. Pero el señor, dicen, que no tardó, que como a los quince días o al mes, y 
se murió. Se murió el señor, pero fue aquí en Tapaxco. Y sí, es malo el coyote [N. 
G., San Pedro Potla, 2009].

La relación del coyote y los santos está ampliamente difundida en la 
región mazahua y se expresa cuando se ve afectado el sistema de transac-
ciones. De modo que gran parte de los discursos narrativos acerca del santo 
quedan circunscritos en la figura de este animal; incluso contribuye a mirarlo 
como una entidad divinizada, pues la figura del coyote se asocia con el Señor 
Cerrito (Santa Cruz Tepexpan, Jiquipilco) en los poblados de San Antonio 
Pueblo Nuevo, San Nicolás Guadalupe y San José del Fresno (municipio de 
San Felipe del Progreso); además de que se le otorga un papel primordial en 
la refundación mítica del pueblo como en el caso de San Pedro Potla; o bien, 
se le llama “animal del santo”, como lo refieren en San Francisco Tepeolulco. 

La narrativa equipara la figura del coyote como el único ser devorador 
de hombres. En un tiempo primigenio este animal establece un convenio 
con dios para destruir a la humanidad, el cual es frustrado por intervención 
de la virgen María. Sin embargo, a partir de otras narraciones se desprende 
que este arreglo, aún quedando en el ámbito de la posibilidad, es suficiente 
para constituir un nuevo convenio entre los santos y el coyote, dirigido no 
ya contra la humanidad entera sino sólo a aquellas personas que no cumplen 
con el culto a los santos. 

A nivel de los pueblos, a través del sistema de las mayordomías y, en 
general, de la ayuda comunitaria destinada para llevar a cabo la fiesta a los 
santos, la acción del coyote se manifiesta explícitamente para “robar” a los ani- 
males de corral de la persona que cometa alguna falta. Así, por ejemplo, cuan-
do algún individuo no quiere cooperar con los pollos para la “cortadera”,7 o 
que se hayan reservado para sí el mejor de sus guajolotes, en la noche llega el 
coyote y le mata varios de ellos, o simplemente dicen que ya no van a encon-
trar ese animal en específico. De igual forma, aún cuando no haya petición de 
guajolotes, si una persona es afectada con gran número de animales en una 
noche, entre los vecinos se levantan sospechas sobre las actitudes de aquella 
persona, pues nunca es considerado fortuito este tipo de eventos. 

En otras ocasiones se dice que el coyote ataja a aquellas personas que no 
cooperen por el bien de la comunidad. Por ejemplo, dicen que una persona se 

	7	 Se llama así a un evento contiguo a la misa de los santos patrones durante su fiesta en la que 
un grupo de “caballerangos”, provenientes de distintos pueblos vecinos, galopan en pareja 
sosteniendo en alto un “pollo”. 

Cuicuilco51.indb   220 14/12/11   13:17:50



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 221

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

negaba a cooperar para que el tubo del agua potable pasara por su milpa, por 
lo que estuvo reteniendo el trabajo que ya llevaban los demás. Fue entonces 
cuando el coyote empezó a obstaculizar su paso, por cualquier camino que 
tomara se veía constantemente asediado por él, situación que sólo concluyó 
con la muerte de esa persona: “Dios sí castiga pero nunca nos damos cuenta”, 
por eso “murió de espanto” [T. A., San Pedro Potla, 2008]. 

En San Pedro Potla, la actuación del coyote, además de otras figuras ani-
males como la víbora y el león, se presenta con mayor énfasis en la relación 
que mantienen con el santo patrón:

Que cuando ellos fueron en su juventud, si no cumplían o porque no obedecían 
ir a la Iglesia, o a una asamblea, o algo, una reunión, una danza, o un compro-
miso que se le va a nombrar mayordomo o fiscal; por no cumplir, entonces, se le 
presentaba, se le hipnotizaba la […] que a veces encontraba una víbora por ahí, 
una viborota, pero grande, a veces lo atacaba, lo paraba. O, sino, el coyote que 
lo acababa su güilo en la noche, la gallinera, o los borregos [A. P. R., San Pedro 
Potla, 2009].

Es necesario traer a colación que cuando un hombre establece un pacto 
con el diablo, éste le pide a cambio pollos y mantas que no es otra cosa que 
el alma de los hijos. Una relación que también se observa en el campo de 
los sueños, pues, cuando una persona está enferma suele soñar con pollos; 
incluso entre bromas, una mujer de Loma de Juárez decía que su padre era 
muy celoso y cada noche llegaba a su cuarto para “contar sus borregos” que 
era una forma de señalar a las hijas. Entonces lo que el coyote se lleva es el 
alma de los hombres que no han contribuido con la fiesta del santo, de for-
ma que mina el cuerpo del hombre y lo hace susceptible de otras entidades. 
Así en la imagen del coyote se condensan atributos que le permiten actuar  
a favor del bienestar de la comunidad y lo hace mediante una fuerza dirigida 
hacia la cabeza de la persona, de forma que reduce la proporción energética 
del individuo, situación que se expresa mediante la locura, signos de espanto 
o bien la muerte.

Comentarios finales

En este recorrido hemos desarrollado una visión de cómo es construido un 
sistema mediante la descripción de una compleja red de seres con los que inter- 
accionan los hombres. A modo de clarificar nuestros datos y la manera como 
se han ordenado, sostenemos que la concepción holística del universo dentro 

Cuicuilco51.indb   221 14/12/11   13:17:51



222	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

del grupo mazahua parte, como lo hemos dicho, de la presencia de seres que 
habitan un mundo (anecúmeno) paralelo al de los hombres (ecúmeno). Este 
universo está compuesto de figuras que se distribuyen en diversos planos y 
cada una de ellas responde a un proceso de fisión y fusión, propiedad que les 
permite aparecer como habitantes de las cuevas, ríos, cerros o como entes que 
traen consigo la lluvia, el granizo y el viento. 

Bajo la imagen del xitá, el santo preside ese mundo, pues él se encarga de 
cuidar a los hombres de esas entidades. De esta forma, el santo preside un plano 
terrestre y uno acuático y tiene la facultad de controlar a esos entes, de acuerdo a 
contratos diádicos que establece con los hombres. En este sentido, para que sea 
posible esta transacción es necesario que el santo sea asumido con una mate-
rialidad corporal, aspecto que le provee de propiedades anímicas parecidas a la 
de los hombres. De manera que su concepción como padre y protector de la co- 
munidad lo hace ver como un abuelo que tiene la prerrogativa de castigar las 
conductas que están fuera del marco normativo y comunitario, especialmente 
cuando concierne a su culto.

La idea de que el santo castiga a los hombres debido a su falta de sentido 
comunitario, necesariamente involucra la figura de esos animales y entes 
que deambulan durante la noche. El procedimiento se presenta de forma 
sumamente compleja, pues los matices que presenta la forma en que los 
hombres son afectados, vislumbra el movimiento de energías que parten de 
esas figuras, aunque en la narrativa no se halle la relación clara con respecto 
a que es una forma de desprendimiento energético del santo. No obstante, los 
datos etnohistóricos sí establecen vínculos con los procesos de transformación 
que tenían lugar en las deidades mesoamericanas, donde cada uno de éstos 
animales, especialmente los referidos al coyote y la culebra, sugiere que son 
desprendimientos de aquél.

Por ejemplo, es significativo que una de las formas mediante las cuales el 
coyote reclama lo que no le fue dado en su forma de santo, radica en cobrarse 
a través de figuras como el guajolote o el pollo que, como lo han descrito de 
manera clara Lok [1991] y D’Aubeterre [2000], hacen referencia al alma. Indu-
dablemente si el coyote se come un guajolote lo que come es el alma de quien 
es un infractor; de la misma forma actúa la culebra que roba esa energía, pero 
mediante la figura del acto sexual.

También es interesante señalar que, aunque haya sido denominado co-
mo “mundo nocturno”, “discurso del diablo”, “universo mágico” o “mundo 
supernatural”, es necesario reafirmar la importancia del término numinoso. 
Esta categoría nos permite entender que la concepción en torno a un universo 
ubica espacialmente a los animales del santo en la montaña o cerro, imagen 
que tiene una centralidad dentro de la cosmovisión de los grupos meso-

Cuicuilco51.indb   222 14/12/11   13:17:51



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 223

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

americanos; de ese lugar vienen la culebra y el coyote para instalarse dentro 
del mundo de los hombres para actuar sobre ellos. Asimismo, al mostrarse 
como elementos de un mundo numinoso, estas figuras forman parte de una 
jerarquía, sólo que no están integradas a un orden con los demás animales, 
sino que son expresiones transformativas del santo, en tanto xitá, por lo tanto 
tienen propiedades específicas mediante las cuales influyen en los hombres. 
Por ejemplo, en la culebra su connotación acuática ubica su accionar en la 
parte baja del hombre, en tanto que la actuación del coyote se dirige hacia 
la cabeza de los hombres. 

Por último, el estudio partió de considerar que la ideología católica ha im-
puesto de manera gradual una dimensión de los santos, la cual, por mecanismos 
de interpenetración, ha conformado una estructura que explica la relación de 
lo sagrado con los hombres. Esta estructura presenta componentes que actúan 
e influyen en los hombres de forma parecida al nahualismo desde un enfoque 
del control social. Tiene sentido el procedimiento de otorgar capacidad de ac-
ción a animales, piedras y elementos meteorológicos, bajo una intrincada red 
de interacciones en el que convergen elementos de mundos paralelos. En esta 
confluencia, como advertimos, permite definir los cauces que cada uno de esos 
seres mantiene con los hombres de acuerdo a su comportamiento social. No 
obstante, que entre los mazahuas la experiencia de lo sagrado sea uno de los 
referentes para entender el vínculo con los santos, no es menos importante la 
influencia católica que se ha puesto de manifiesto con mayor vigor en las últi-
mas décadas, en una dimensión que privilegia la jerarquización de las diversas 
subjetividades supeditadas a una sola entidad.

Desde la perspectiva que se ha asumido, lo sagrado es una experiencia mar-
cada por una tradición que genera sus representaciones en la práctica agrícola, 
de modo que permite entender que las imágenes a las que se les otorga una 
volición son expresiones de una clasificación básica, que tienen un principio 
fundamental: la jerarquía. En cierto modo, la imagen de los santos colocada 
en el contexto mazahua se configura bajo las prioridades que ha marcado el 
catolicismo acerca de la vida de los santos. Sin embargo, la cuestión de que 
algunos animales se le relacionen permite vislumbrar procesos de fusión y 
superposición simbólica —que subyacen a lo que genéricamente se ha llamado 
sincretismo— dentro de la estructura de control social de esta región. 

Cuicuilco51.indb   223 14/12/11   13:17:52



224	 Jaime Enrique Carreón Flores • Fidel Camacho Ibarra

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

Bibliografía

Báez-Jorge, Félix
1989	 “Imágenes numinosas de la sexualidad femenina en Mesoamérica”, en 

Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 19, México, unam, iih, pp. 107-133.
1998	 Entre los naguales y los santos. Religión popular y ejercicio clerical en el México 

indígena, Xalapa, Veracruz, Universidad Veracruzana. 
Bartolomé, Miguel Alberto 
2005	 “Elogio del politeísmo. Las cosmovisiones indígenas en Oaxaca”, en Revista 

Diario de Campo, Cuadernos de Etnología, núm. 3, México, inah, Conaculta.
Broda, Johanna
2001	 “Introducción”, en Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas de 

México, Johanna Broda y Félix Báez-Jorge (coords.), México, fce, pp. 15-
45.

Chávez Arellano, María Eugenia
2003	 Identidad y cambios culturales. Los mazahuas de San Antonio Pueblo Nuevo, 

Estado de México, Universidad Autónoma de Chapingo.
Cortés Ruiz, Efraín
1972	 San Simón de la Laguna, México, ini.
D’Aubeterre Buznego, María Eugenia
2000	 El pago de la novia: matrimonio, vida conyugal y prácticas trasnacionales en San 

Miguel Acuexcomac, Colegio de Michoacán, buap.
Galinier, Jacques
1990 	 “El depredador celeste. Notas acerca del sacrificio entre los mazahuas, en 

Anales de Antropología, núm. 27, México, unam, pp. 251-267.
2006	 “El Panoptikon mazahua: visiones, sustancias, relaciones” en Estudios de 

cultura otopame, año 5, núm. 5, México, unam, pp. 53-69. 
Gruzinski, Serge
1988	 El poder sin límites. Cuatro respuestas indígenas a la dominación española, México, 

inah, ifal.
Iwanska, Alicja
1971	 Utopía y purgatorio, México, sep.
Lok, Rossana
1991	 Gifts to the dead and the living: Forms of exchange in San Miguel Zinacapan, 

Sierra Norte de Puebla, México, Leiden University, Centre of Non-Western 
Studies.

López Austin, Alfredo 
1980	 Cuerpo humano e Ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, México, 

unam, iia.
1983	 “Nota sobre la fusión y la fisión de los dioses en el panteón mexica”, en 

Anales de Antropología, vol. XX, México, unam, iia, pp. 75-87.
1992	 Los mitos del tlacuache. Caminos de la mitología mesoamericana, México, Alianza. 
1998	 Hombre-Dios. Religión y política en el mundo náhuatl, México, unam, iih.
1999	 Breve historia de la tradición religiosa mesoamericana, México, unam, iia.
2000	 Tamoanchan y Tlalocan, México, fce.

Cuicuilco51.indb   224 14/12/11   13:17:53



Los animales del santo. Configuración del nahualismo en la región mazahua	 225

 n
úm

er
o 

51
, m

ay
o

-a
go

st
o,

 2
01

1

2001	 “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”, en Broda, 
Johhana y Félix Báez-Jorge (coords.), Cosmovisión, ritual e identidad de los 
pueblos indígenas de México, México, fce, Conaculta, pp. 47-65.

2008	 “Las razones del mito. La cosmovisión mesoamericana”, en López Austin, 
Alfredo y Millones, Luis, Dioses del Norte, dioses del Sur. Religiones y cosmo-
visión en Mesoamérica y los Andes, México, Era, pp. 15-144.

2009	 “Dios en el cuerpo” en Dimensión antropológica, vol. 46, año 16, México, inah, 
pp. 7-45.

Lugo Silva, Francisco y Roberto Martínez González
2005 	 “Juan Oso y la paradoja del sincretismo en Mesoamérica”, en Anales de 

Antropología, núm. 39, tomo ii, México, unam, pp. 231-253.
Martínez González, Roberto
2008 	 “El nagualismo en época prehispánica y colonial”, en Diario de campo, núm. 

97, México, Coordinación Nacional de Antropología e Historia, inah, pp. 
10-20.

Medina, Andrés
2001	 “La cosmovisión mesoamericana: una mirada desde la etnografía” en Cos-

movisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas de México, Johanna Broda 
y Félix Báez-Jorge (coords.), México, fce, pp. 67-163.

Meillassoux, Claude
1993	 Mujeres, graneros y capitales. Economía doméstica y capitalismo, México, Siglo 

xx.
Oehmichen Bazán, Cristina
2005	 Identidad, género y relaciones interétnicas. Mazahuas en la ciudad de México, 

unam, iia, Programa Universitario de Estudios de Género.
Olivier, Guilhem
2004a	 “Tlantepuzilama: Las peligrosas andanzas de una deidad con dientes de 

cobre en Mesoamérica”, en Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 36, México, 
unam, iih, pp. 245-271.

2004b	 Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca, México, fce.
Pitarch, Pedro
2006	 “Conjeturas sobre la identidad de los santos tzeltales”, en De la mano de lo 

sacro. Santos y demonios en el mundo maya, Mario Humberto Ruiz (coord.), 
México, unam, iif, pp. 67-89.

Soustelle, Jacques
1936	 “Le culte des oratoires chez les otomies et mazahuas de la region 

d´Ixtlahuaca”, en El México Antiguo. Revista Internacional de Arqueología, 
Etnología y Folklore, Prehistoria, Historia Antigua y Lingüística Mexicanas, vol. 
3, México, Sociedad Alemana Mexicanista, pp. 97-117.

Villa Rojas, Alfonso
1947 	 “Kinship and nagualism in a tzeltal community, Southeastern Mexico”, en 

American Anthropologist, vol. 49, núm. 4, Blackwell, pp. 578-587.
Wolf, Eric 
1990	 “Distinguished Lecture: Facing Power-Old Insights, New Questions”, en 

American Anthropologist, vol. 92, núm. 3, pp. 586-596.
2001	 Figurar el poder. Ideologías de dominación y crisis, México, ciesas.

Cuicuilco51.indb   225 14/12/11   13:17:53




