
número 50, enero-abril, 2011

El cuerpo femenino en estado liminar: 
connotaciones entre los nahuas 

prehispánicos

Miriam López Hernández
Jaime Echeverría García
Posgrado del Instituto de Investigaciones Antropológicas
Universidad Nacional Autónoma de México

Resumen: Con el fin de entender las concepciones sobre el cuerpo femenino nahua, el artículo 
parte de tres evidencias ideológicas que construyen la imagen corporal de los seres humanos:  
1. Diferencia anatómica y fisiológica de los cuerpos; 2. Vida/muerte, y 3. Sangre. En específico, 
las connotaciones en torno a las mujeres en estado liminar —menstruación, embarazo, parto y 
puerperio— se explican por la sangre femenil involucrada en los momentos de tránsito. 

Abstract: To understand the conceptions about the feminine Nahua body, the article begins 
by explaining three ideological evidences that construct the corporal image of human beings. 
These evidences are: 1. The anatomical and physiological differences of the human bodies; 2. Life/
death, and 3. Blood. Specifically, the connotations with respect to women in the state of passage 
—menstruation, pregnancy, birth and puerperium—, are explained because of the feminine blood 
involved in the moments of transition. 

Palabras clave: cuerpo femenino, nahuas, embarazo, maternidad, identidad, sangre menstrual

Keywords: female body, Nahuas, pregnancy, maternity, identity, menstrual blood

Introducción

De acuerdo con Arnold van Gennep [1986:20], los ritos de paso marcan la 
transición de una fase de la vida a otra, ya sea biológica, geográfica o socio-
cultural. Dicho autor divide los ritos de paso en: a) ritos preliminares o de 
separación del mundo anterior; b) ritos de margen, umbral o liminares, los 
cuales son de preparación para la alianza o agregación; c) ritos poslimina-
res o de agregación al mundo nuevo. Estos rituales marcan públicamente 
a las personas. 

Respecto a los tipos de ritos de paso, nos interesan los del ciclo de vida, 
en particular los concernientes a las mujeres y a sus “crisis vitales”. Van 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García160
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Gennep indica que los rituales de embarazo y parto son una unidad. En 
cuanto al tiempo del embarazo, señala que la mujer es impura y peligrosa 
porque en este curso sufre un estado psicológico y social temporalmente 
anormal, así que nada es más natural que tratarla como enferma [Gennep, 
1986:53]. Además del tiempo del embarazo, consideramos que las mujeres 
están en momentos transicionales durante los días de su menstruación, en 
el parto, en el puerperio, e incluso durante la menopausia.

A su vez, Victor Turner [1980:103] recupera el esquema tripartito de van 
Gennep, pero acentúa que los ritos obedecen a un orden biológico y se or-
denan con referencia a un orden natural. Al centrarse en la condición de 
liminaridad, revela que dichos individuos presentan un estado ambiguo y 
pueden ser vistos como impuros, contaminados.

A partir de ambos planteamientos entendemos por estado liminar el mo-
mento en que el individuo es percibido en un estado indeterminado, transi-
cional y en desequilibrio. Por su indeterminación es potencialmente peligro-
so. En distintas etapas, las mujeres experimentan en su corporeidad dichos 
estados transicionales; no obstante, según la interpretación de cada cultura se 
da diferente valoración a estas etapas en la vida biológica de las mujeres. 

Con el fin de entender las connotaciones elaboradas en torno al cuerpo 
femenino en estado liminar entre los nahuas prehispánicos, es fundamental 
comenzar estudiando las evidencias ideológicas1 que construyen la imagen 
corporal de los seres humanos, y luego analizar el caso particular de la cul-
tura nahua prehispánica. 

Tres distinciones son pilares culturales útiles para adentrarnos en esta 
temática. La primera que veremos es la construida en torno a la diferencia 
anatómica y fisiológica de los cuerpos. La segunda y tercera están estrecha-
mente vinculadas: vida/muerte y sangre a partir de la oposición dentro/
fuera (sangre dentro/sangre fuera) y conservación de la sangre/derrama-
miento de ésta.2 

Dichos pares de opuestos sirven como auxiliares en la interpretación 
que se propone en torno al origen de las creencias acerca del cuerpo feme-

1	 El término evidencia ideológica se entiende a partir de la siguiente propuesta: “La ideo-
logía como un nivel de ordenamiento presente en toda práctica e inmersa en relaciones 
de poder tiene el carácter de representación concreta en dos sentidos: primero porque se 
alimenta de la experiencia inmediata y segundo porque esto posibilita la acción. Esto se 
hace posible debido a que la ideología se fundamenta en evidencias socialmente signifi-
cativas […] las evidencias constituyen un presupuesto básico, empírico y funcional, no 
necesariamente falso, que establece las mediaciones sociales entre los individuos, entre 
éstos y los grupos sociales y entre los grupos sociales entre sí, en un contexto determina-
do” [Aguado y Portal, 1992:63].

2	 Comunicación personal de Carlos Aguado, noviembre de 2009.



161El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

nino nahua en estado liminar —menstruación, embarazo, parto y puerpe-
rio—, debido a la construcción dual del pensamiento prehispánico. Con la 
primera menstruación (menarquía) en la vida de una mujer nahua se inicia 
la creencia de que se encuentra impregnada de ciertas fuerzas que inciden 
en la comunidad.3 

Esta percepción de la femineidad parte de la creencia de que la mujer 
perturba el universo con su sangre mensual. En este mismo sentido, el em-
barazo, el parto y el puerperio representan peligro, pues la sangre femeni-
na también está involucrada en estos procesos. En consecuencia, el cuerpo 
femenil, al pasar de un estado liminar a otro, buena parte de su vida se 
convierte en un ser poderoso ante el cual se deben tomar precauciones. 

En el presente artículo se abordarán las connotaciones que los antiguos 
nahuas tenían sobre el cuerpo liminar. A la par, se exponen concepciones de 
otros grupos mesoamericanos y de indígenas actuales. Dicha información 
busca mostrar este conjunto de ideas que se han construido desde épo-
cas pretéritas y que persisten entre los indígenas de la actualidad sobre la 
sexualidad femenina. 

Partimos del supuesto de que los distintos grupos que se desarrolla-
ron en Mesoamérica pertenecen a la misma área cultural y se relacionan 
mediante un origen común con raíces históricas. Asimismo, considera-
mos que el sistema cultural mesoamericano tuvo una integridad interna y 
una coherencia que, a pesar de la ruptura de la conquista, se mantuvieron 
en algún grado distintas construcciones compartidas, como las de la vida 
y la muerte. 

Esa estructura o matriz del pensamiento y el conjunto de reguladores 
de las concepciones las ha definido Alfredo López Austin [2001] como el 
“núcleo duro” en el pensamiento mesoamericano, revelando elementos 
unificadores para esta área —como en el pasado lo había hecho Paul Kir-
chhoff [1943]—, sin negar la particularidad de la concepción histórica de 
cada grupo —contexto temporal, cultural y socioeconómico. 

Las fuentes etnográficas contemporáneas son complementos y auxilia-
res para comprender el pensamiento antiguo donde las fuentes etnohistó-
ricas son escasas. El establecimiento de relaciones en el tiempo lo justifica 
la persistencia de elementos ideológicos. Los elementos de la religión, la 

3	 El inicio de la pubertad, marcado con la menarquia, señala el comienzo de la capaci-
dad reproductiva de la mujer. Es un momento de suma importancia, pues a partir de él 
se tiene el poder de dar vida a otro ser. Los mexicas aprovechaban dicho poder de las 
adolescentes en las fiestas de las deidades de los mantenimientos, como Chicomecoatl 
también llamada Chalchiuhcihuatl, en donde jóvenes púberes de doce o trece años 
representaban a las diosas [Durán, 2002, tomo II, cap. XIV:142-143]. 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García162
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

magia o de cualquier otra forma de conciencia social tienen distintos tiem-
pos de desarrollo. Dogmas, rituales, oraciones, tabúes, presentan diversos 
grados de resistencia a la transformación, a diferencia de otros aspectos cul-
turales que pueden variar [López Austin, 1999:12]. 

Al aportar datos etnográficos buscamos contribuir a lograr una visión 
de conjunto de las construcciones en torno a las mujeres que estimamos 
cuentan con profundidad histórica. Así, se ha ganado en riqueza explicati-
va y ordenamiento sistemático. Igualmente, nuestro trabajo busca marcar 
algunas referencias ilustrativas que permitan plantear interpretaciones con 
respecto a la significación y configuración del pensamiento sobre lo feme-
nino en el mundo indígena pretérito y contemporáneo. 

La primera evidencia: el cuerpo

El cuerpo es la primera evidencia incontrovertible de la diferencia huma-
na. La constatación de dicha diferencia anatómica y fisiológica ha llevado a 
las sociedades a producir múltiples combinaciones simbólicas. Esta clasifi-
cación dicotómica, que aborda Lévi-Strauss,4 valora aptitudes, comporta-
mientos y cualidades según los sexos, y se encuentra en cualquier sociedad. 
El lenguaje dualista es uno de los constituyentes elementales de todo siste-
ma de representaciones, de toda ideología considerada como la traducción 
de relaciones de fuerzas. 

El par idéntico/diferente es fundamento de los sistemas ideológicos y 
está en la base de los sistemas que oponen uno a uno valores abstractos o 
concretos (caliente/frío, seco/húmedo, alto/bajo, inferior/superior, claro/
oscuro, etc.), valores contrastados que vuelven a encontrarse en las tablas 
clasificatorias de lo femenino y lo masculino.

Este sistema de oposiciones tiene su origen en la observación primor-
dial de la anatomía diferenciada de uno y otro sexo, los cuales deben unirse 
para engendrar. Dicha valencia diferencial expresa una relación conceptual, 
no siempre jerárquica, entre lo masculino y lo femenino, pero traducible 
en términos de peso, temporalidad (anterior/posterior) y valor [Héritier, 
1996:23].

A partir de esta diferencia se establece una serie de justificaciones 
que tocan todos los ámbitos: lo cosmogónico, lo económico, lo político, 
lo social, lo genérico. Con base en esta primera evidencia, las culturas 

4	 Lévi-Strauss [1997:130-131] percibió este “principio estructural” consistente en la unión 
de términos opuestos en el fenómeno del totemismo, el cual se compone de términos 
animales y vegetales. 



163El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

producen cuerpos sexuados: masculinos y femeninos.5 Por tanto, dichos 
cuerpos son productos culturales pertenecientes al desarrollo histórico de 
un grupo. 

Es preciso considerar las oposiciones binarias como signos culturales y 
no como portadoras de un sentido universal. El sentido reside en la existen-
cia misma de estas oposiciones y no en su contenido [Héritier, 1996:221].

Lo significativo en estas construcciones es cómo se asume al otro, al 
diferente, al extraño. En torno a las anatomías distintas se elaboran pape-
les, conductas y atributos sociales diferenciados, simbolizaciones que cada 
cultura establece.6 No obstante, los cuerpos tienen experiencias sexuales in-
discutiblemente diferentes, como la que vive el femenino con el nacimiento 
de un hijo, proceso que involucra la menstruación, el embarazo, el parto, el 
puerperio y la lactancia.7

En gran medida, las connotaciones asignadas al cuerpo femenino deri-
van, en las distintas sociedades a lo largo de la historia humana, de su ca-
pacidad reproductiva. De esta diferencia radical provienen las expectativas 
que se tienen de ellas. 

A partir de dichas expectativas, las niñas experimentan el peso de vivir 
culturalmente como madres desde muy pequeñas, pues lo femenino se ve 
en forma constante como equivalente de lo materno. Así, la vivencia del 
cuerpo de la mujer y su misma sexualidad —menstruación, embarazo, par-
to, puerperio y lactancia— están dirigidas a la maternidad y ésta las rige. 
En consecuencia, la identidad —que parte de un proceso de reconocimien-
to/diferenciación— de las mujeres se encuentra estrechamente vinculada 
con su poder genésico, de manera que la maternidad se vuelve elemento 
central de la identidad femenina.8

5	 Construcciones sociohistóricas que establecen las actitudes, prácticas, hábitos y dis-
cursos constituidos de manera colectiva en torno a la reproducción, los deseos y las 
relaciones eróticas.

6	 No olvidemos que la diferencia sexual nos estructura psíquicamente, pues modifica 
nuestra mente y cómo nos posicionamos, entendemos e interpretamos el mundo a 
partir de esta distinción.

7	 La categoría de género explica de manera muy puntual este proceso de otorgar va-
lores, usos y atribuciones diferenciadas a los cuerpos, que moldean la percepción de 
la vida y los roles y las responsabilidades distintivas. Igualmente, la formulación de 
Bourdieu sobre el habitus es importante, pues los esquemas de habitus están cargados 
de género y, a su vez, lo reproducen; los cuales son adquiridos mediante la práctica, 
pero cargados de las ideas históricas del grupo [Bourdieu y Wacquant, 1995:83].

8	 Cabe mencionar que la maternidad es la vía de transmisión por excelencia de la cul-
tura. Desde el momento del nacimiento, la madre comienza la educación del hijo den-
tro de las reglas del grupo al que pertenece. A partir de esta etapa temprana, el niño 
interioriza la cultura. Así, la educación de los nuevos individuos se convierte en una 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García164
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Esquema 1.

Construcción de la identidad femenina en sociedades históricas y 
tradicionales

Dicho proceso femenino marca no sólo la experiencia de su sexuali-
dad, sino también su vida. A lo largo de su ciclo vital su cuerpo transita 
por estados liminares cuyo eje es la maternidad. En primer lugar, la mens-
truación marca el tránsito entre la niñez y la adultez, cuya consecuencia 
es su cambio de estatus social y personal, y el inicio de su capacidad de 
procreación. El siguiente estado es el de la amenorrea; a continuación vie-
nen el abultamiento del vientre y el movimiento fetal, y meses después 
el parto marca el cambio del estado de embarazo al del puerperio. Todos 
estos estados son liminares, de tránsito, en los cuales el cuerpo femenino 
experimenta transformaciones físicas importantes. Debido a ello, en estos 
periodos la mujer es considerada en distintas culturas como un ser con 
una energía de vida/fecundante y con una energía de muerte.

extensión de la capacidad biológica de la procreación y se asume como responsabili-
dad de las mujeres.



165El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Entre los antiguos nahuas, la interpretación del cuerpo humano y 
de la persona sexuada corresponde, como en todas las sociedades, a una 
particular visión del mundo y de su funcionamiento [Le Breton, 2002:27; 
Ramírez, 2000:28, 32, 34; Aguado, 2004:23]. 

El pensamiento nahua y, en general, el mesoamericano, no aceptaba la 
posibilidad de seres puros. Todo lo existente, incluso los dioses, era una 
mezcla de las esencias de lo masculino y lo femenino, y el predominio de 
una de ellas era lo que determinaba la clasificación y el grado de perte-
nencia de cada ser a uno de los dos campos taxonómicos. 

De tal modo, lo femenino se vinculaba a la oscuridad, la tierra, lo bajo, 
la muerte, la humedad y la sexualidad; mientras que lo masculino estaba 
ligado a la luz, al cielo, lo superior, la vida, la sequedad y la gloria [López 
Austin, 1998:6].

Si la división era vertical, lo femenino quedaba abajo y lo masculino, 
arriba; si era horizontal, en el eje este-oeste, lo masculino quedaba al este 
y lo femenino, al oeste; mientras que en el eje norte-sur, el norte perte-
necía a lo femenino y el sur, a lo masculino [López Austin, 1998:10]. Esta 
división nos permite observar la valencia diferencial de los géneros. Lo 
varonil era el paradigma, por lo tanto, su sistema de valores se considera-
ba el ideal del grupo.9 Por su parte, lo femenino tenía habitualmente una 
valencia negativa; sin embargo, ambas sustancias resultaban necesarias 
para el funcionamiento del cosmos y, por ende, para la reproducción de 
los ciclos.10

9	 En una sociedad guerrera como la mexica, la distinción de paradigmas genéricos asig-
nados al momento del nacimiento era clara. El cordón umbilical de la niña era enterrado 
a la orilla del fogón, y el del varón, en el campo de batalla, lo cual mostraba las futuras 
atribuciones para cada uno. Esta designación de espacios reafirmaba la identidad del 
niño y buscaba evitar su mutabilidad [Sahagún, 2002, tomo II, lib. VI, cap. XXXI:618-
620]. El paradigma masculino vinculaba una cadena de relaciones: fuerte-activo-va-
liente-penetrador-dominante-vencedor. 

	 En contraste, el femenino relacionaba los conceptos: débil-pasivo-cobarde-penetrado-
sumiso-vencido. Al respecto, se sabe del temor que se propiciaba en los varones para 
que evitaran entrar en contacto con utensilios que no fueran de su género y les hicieran 
perder su virilidad y habilidad en el campo de batalla. Se les decía que no pusieran 
sus pies en el fogón —espacio femenil por excelencia— porque de hacerlo así serían 
desdichados en la guerra y caerían en manos de sus enemigos [Sahagún, 2002, tomo I, 
apéndice lib. V, cap. XIII:463]. 

10	Noemí Quezada [1996:24] señala que lo femenino y lo masculino en la época prehis-
pánica fueron concebidos dentro de un sistema genérico binario de opuestos, indis-
pensable el uno para la existencia del otro, además de complementarios para formar 
la unidad cósmica y social que normaba a los sujetos. 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García166
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Tabla 1. 

Algunos pares de opuestos complementarios en la tradición 
nahua11

Femenino Masculino

Diosa creadora
Diosas 
Tierra-inframundo
Luna
Muerte
Energía negativa
Abajo
Viento
Oscuridad
Noche
Occidente 
Frío
Blanco 
Húmedo
Debilidad
Dolor agudo
Fetidez
Menor
Sexualidad
Agua
Inframundo 
Mujer en parto

Monogamia
Hilandera y tejedora

Dios creador 
Dioses
Cielo
Sol
Vida
Energía positiva 
Arriba
Fuego 
Luz
Día 
Oriente
Caliente
Rojo
Seco 
Fuerza
Irritación
Perfume
Mayor
Gloria
Hoguera
Cielo 
Guerrero en campo
de batalla
Poliginia
Gobernante y sacerdote

Las concepciones en torno a los cuerpos sexuados entre los antiguos 
nahuas incluyen la creencia de que se gestan en distintos tiempos, y que su 
materia es diferenciada, por lo que sus calidades y naturalezas son incom-
parables. 

En las fuentes históricas se menciona que en la formación de la pareja 
original del Quinto Sol, el varón nació al primer día de mezcladas las ce-

11	Tabla elaborada con base en López Austin [1996 (1980), I:59; 1998 y 2003:217-233] y 
Quezada [1996].



167El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

nizas y el polvo del hueso dado por Mictlantecuhtli con la sangre de los 
dioses, mientras que la mujer tardó cuatro días en formarse [Hystoyre du 
Mechique, 2002, cap. vii:149].

Respecto a la materia diferenciada, se indica también en el relato del 
Quinto Sol, incluido en la Leyenda de los Soles [2002:181], que por un lado se 
tenían los huesos de varón y por otro, los huesos de mujer, en consecuencia, 
se consideraba que su esencia no era la misma.

Asimismo, debido a esta idea diferenciada de los cuerpos también exis-
te la connotación de poderes mágicos de distintas partes del organismo de 
mujeres muertas de primer parto. Ello lo explica la potencia intrínseca de la 
que se inviste a la sexualidad femenina, y más aún, por las fuerzas ambiva-
lentes que posee en estado liminar.

Los temacpalitotique12 les cortaban el brazo izquierdo para proteger a los 
adúlteros en sus salidas nocturnas, de manera que no fueran sentidos por 
los cónyuges o los padres. Igualmente, lo utilizaban para robar y violar; con 
él desmayaban a los dueños de la casa y entraban [v. López Austin, 1966]. 

También se codiciaban sus dedos medios y sus cabellos, pues en tiem-
po de batallas los guerreros metían el cabello o el dedo en su escudo y con 
esto suponían que nadie los vencería. Se pensaba que el cabello y el dedo 
brillaban; así, encandilaban a sus enemigos, aventajándolos en combate.13 
Posiblemente lo anterior se creía producto del exceso de calor acumulado 
en el cuerpo [Sahagún, 1969:143-144]. Dicho calor podría provenir de la 
sangre materna que ya no se desechaba mensualmente una vez que la mu-
jer quedaba encinta.  

El calor era necesario para sustentar al ser en su vientre, pero también 
la embarazada se debía cuidar de no acercarse a cosas que lo acentuaran. 
Se le pedía que no se metiera en el temazcal muy caliente, de lo contrario, 
el niño se le pegaría en el útero [Florentine Codex, 1950-1969, lib. VI, cap. 
XXVII:155; Sahagún, 2002, tomo II, lib. VI, cap. XXVII:605]; que no se le 
golpeara ni calentara el vientre pues el bebé moriría de calor [Florentine Co­
dex, 1950-1969, lib. VI, cap. XXVII:155; Sahagún, 2002, tomo II, lib. VI, cap. 
XXVII:605]; que no se calentase mucho la espalda ni con sol ni con fuego, 
pues ello provocaría que el niño se cociera [Florentine Codex, 1950-1969, lib. 
VI, cap. XXVII:155-156; Sahagún, 2002, tomo II, lib. VI, cap. XXVII:605]. 

Por otra parte, en una narración se relata el caso de unas ancianas re-
prendidas por Nezahualcoyotl, quienes tuvieron una aventura sexual con 

12	Cierta clase de magos.
13	El verbo en náhuatl aquí es mihiyotia: “brilla, irradia, respira calor” [Siméon, 

2002:183]. 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García168
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

unos jóvenes sacerdotes. Al ser interrogadas sobre cómo aún podían estar 
interesadas en el acto sexual, respondieron que los varones cesaban de vie-
jos por haber abusado en la juventud de su potencia y haberse vaciado, 
pero las mujeres son una sima insaciable [Sahagún, 2002, tomo II, lib. VI, 
cap. XXI: 574-575]. Ello corrobora nuevamente la materialidad disímil de 
los cuerpos sexuados, pues el femenino no sufría del agotamiento sexual 
con la edad. 

En nuestra opinión, las concepciones acerca del cuerpo femenino en 
esta cultura parten de la creencia de las construcciones elaboradas en torno 
a la sangre menstrual, tema en el que reflexionaremos a continuación.

La sangre: vida/muerte

La sangre es la imagen de la muerte, pero al mismo tiempo es formadora 
de la nueva vida. Como se indicó al principio, la oposición vida/muerte 
está vinculada con el par dentro/fuera. La sangre dentro del cuerpo es el 
componente imprescindible para la continuidad de la vida. De manera que 
este líquido en el interior es la vida misma. 

La interrupción del periodo menstrual es una señal inequívoca del co-
mienzo de la gestación. Por tanto, la sangre que ya no se pierde sirve para 
la formación del feto [Roux, 1990:66]. En este sentido, entre los antiguos na-
huas la vida uterina tenía su origen primigenio en una mezcla de esperma y 
de sangre femenina, nombrados oquichyotl (líquido masculino) y cihuaayotl 
(líquido femenino) [López Austin, 1996 (1980), I:190].

En contraste, la sangre fuera del cuerpo es la imagen de la muerte, si no 
se la detiene, lleva inexorablemente al deceso. De ahí el temor al verla salir 
del organismo ya por una herida, ya por la vagina. 

No obstante, de todas las hemorragias, la hemorragia periódica de la 
menstruación es la que más poderosa resonancia tiene sobre el psiquismo. 
Nada parece explicarla y, sin embargo, se presenta una y otra vez a interva-
los regulares, como una ley natural que, pronto se da uno cuenta, responde 
a la que rige el ciclo tan inquietante de la luna [Roux, 1990:52].

En consecuencia, el desperdicio de dicha sangre está asociado con la 
muerte, puesto que la menstruación representa la ausencia de feto, ausencia 
de vida. Además, simboliza el peligro de la no continuidad del grupo.14 

14	Entre los antiguos nahuas, la reproducción del grupo era responsabilidad femenina. 
Se sabe que la esterilidad de una pareja se le imputaba frecuentemente a la mujer. Se 
consideraba que su incapacidad para engendrar hijos era razón suficiente para el di-
vorcio. Asimismo, se pensaba que era culpa suya dicha condición por la imprudencia 
en el trato de su cuerpo [López Austin, 1996 (1980), I:345].



169El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Figura 1.

Diosa Tlazolteotl

Se muestra en cuclillas, postura que se acostumbraba en el parto. Aplita. 20.2 × 12 cm. 
Dumbarton Oaks Research Library and Collections. Washington, D.C. Tomado de Ar­
queología Mexicana, 2003, edición especial, núm. 13:70.



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García170
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Por otra parte, la menstruación es un hecho biológico inevitable que 
sucede a lo largo de un tercio o una mitad de la vida de las mujeres. Junto 
con la menopausia y el embarazo, la menstruación ocurre y es una repre-
sentación significativa de la femineidad biológica. Alrededor del mundo 
y a través de la historia, se ha considerado que el aspecto menstrual de  
la femineidad tiene una influencia poderosa sobre el medio ambiente y la 
gente alrededor [Atcheson, 1976:1].

Como se indicó con anterioridad, desde la menarquía se considera que 
la mujer está imbuida de un poder que acompaña el inicio de su vida fértil. 
Dicho poder está presente en los tránsitos que vive su cuerpo a partir de ese 
momento: menstruación, embarazo, parto, puerperio y lactancia. 

Durante cada una de las etapas de la sexualidad femenina el cuerpo 
sufre determinados cambios fisiológicos que lo preparan para crear y man-
tener al nuevo ser. La amenorrea indica el inicio del proceso de transfor-
mación de la sangre, en el curso de casi diez lunas, en un ser humano, que 
saldrá a la luz en un baño de sangre [Tibón, 1984:203].

Como ya señalamos, la acumulación de sangre durante el embarazo 
provocaría el exceso de calor de la gestante, lo cual ocasionaría que irradia-
ra fuerzas nocivas que afectaban a sus semejantes, los animales, las plantas 
y las cosas. Dicho calor o fuerza proveniente de la sangre menstrual lo emi-
ten tanto la embarazada como la menstruante.

Asimismo, la cantidad considerable de sangre que acompaña al parto 
—alrededor de 300 ml, más el líquido amniótico— ocasiona que en el grupo 
de mujeres peligrosas se incluyan tanto a la parturienta como a la recién pari-
da. Esta última debido a que al inicio del puerperio, el cual dura aproximada-
mente seis semanas (40 días), la mujer experimenta pérdidas sanguinolentas 
—restos de la membrana caduca, pequeños coágulos extraídos de la llaga 
placentaria y de las pequeñas llagas del cuello y de la vagina—. Más adelante 
las pérdidas son serosanguinolentas y serosas. Por último, al cabo de seis se-
manas, se produce el retorno normal de las menstruaciones [Roux, 1990:68]. 

Al estar involucrada la sangre femenil en estos estados de tránsito, a la 
mujer se le consideraba en una condición trastornada, debido a la posesión 
de fuerzas ambivalentes de vida y muerte, las cuales perjudicarán a todo lo 
que esté a su alrededor, si no se toman las medidas necesarias.

Trastornos provocados por el cuerpo femenino en estado liminar

El contacto con la sangre femenina es peligroso, por tanto, las mujeres en 
un estado que involucra dicha secreción son atemorizantes, incluso su mi-
rada puede provocar enfermedades. Primero, se indican los distintos tras-



171El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

tornos hallados entre los antiguos nahuas y que ellas causaban; en seguida, 
se señalan los encontrados en grupos indígenas contemporáneos: 

Comedora de varones al final del ciclo de 52 años. •	 La última noche del 
ciclo de 52 años se apagaban todos los fuegos. En el ínter del mo-
mento de oscuridad y el nacimiento del fuego nuevo se temía que 
bajaran del cielo las tzitzimime, y que las mujeres preñadas se con-
virtieran en fieras15 y se comieran a los hombres [Sahagún, 1969: 
137; 2002, tomo II, lib. VII, cap. X:711-712].

Ante ello, los informantes de Sahagún señalan que se toma-
ban precauciones: “Y las preñadas se enmascaraban con [hojas de] 
maguey, tomaban sus máscaras de maguey. Y las encerraban en los 
graneros porque eran vistas con miedo” [Sahagún, 1969:137; 2002, 
tomo II, lib. VII, cap. X:711-712]. 
Perjudica los colores de los pintores y la cocción de las ollas. •	 Dice el Có­
dice Carolino [1967, núm. 140:50-51] que la mujer preñada era de 
agüero porque dañaba los colores o tintes de los pintores o tintore-
ros y atizaba el fuego del fabricante de ollas. 
Echa a perder la bebida. •	 De acuerdo con los antiguos nahuas, el pul-
que servido por los esposos de las mujeres preñadas no embriaga-
ba. Del estado o condición de la mujer también participa el esposo 
porque había estado en contacto con sus emanaciones [Sahagún, 
1969:139].16

Los alimentos que cocina provocan daño. •	 Estaba prohibido que las mu-
jeres menstruantes cocinaran. Las Casas [1967, tomo II, lib. III, cap. 
CCVI:359] señala que “ninguna persona gusta de lo que ellas traen”. 
Otro dato nos indica que los nobles nahuas tenían miedo de que 
los envenenaran o hechizaran mediante los alimentos, por ello se 
les exhortaba a que no comieran ni bebieran lo que proviniera de 

15	Posiblemente porque las tzitzimime podían tomar posesión de sus cuerpos [López 
Austin, 1996 (1980), I:274].

16	Con respecto a la comida, en otros grupos, como entre los sioux, se cree que la mujer 
menstruante al tocar los alimentos los echa a perder [Erikson, 1978:117]. Otro ejemplo 
lo tenemos en Brunswick, Alemania, en donde consideran que si una menstruante pre-
sencia la matanza de un cerdo le agusana la carne. La clase baja de toda Europa atri-
buye a la vista de mujeres con regla la retirada de leche de las nodrizas, el agriamiento 
del vino y la afección de las salsas al cocinar [Casas, 1989:76]. En Borgoña, Francia, a 
las menstruantes no se les permite bajar al sótano donde se guardan las reservas fami-
liares: carnes saladas, pepinillos, barriles de vino, aguardiente, etc. Si lo hicieran, arrui-
narían irremediablemente los alimentos que tocaran. Por los mismos motivos, nunca 
se mata un cerdo en la granja durante este periodo. Y tampoco se hacen tortas, cremas 
ni mayonesas [Le Breton, 2002:27]. 



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García172
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Figura 2. 

En la ceremonia del Fuego Nuevo, los antiguos nahuas encerraban a las mujeres 
embarazadas en los graneros para evitar que se transfiguraran en fieras que se co-
mían a los hombres [Códice Borbónico, 1993:lám. 34].



173El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Figura 3. 

El temor a las mujeres encinta se mostraba en la práctica de ponerles máscaras de 
pencas de maguey para que no se convirtieran en fieras de no prenderse el Fuego 
Nuevo [Códice Borbónico, 1993:lám. 34].



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García174
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

manos de mujeres, en especial de las malvadas (ciuatlaueliloc) y de 
las auianime (prostitutas), de las que se debía particularmente “vi-
vir con miedo” (mauhcanemi). Se decía que podían mezclar en los 
alimentos pociones que provocaban en el hombre un deseo carnal 
excesivo, el cual lo conducía a la enfermedad, incluso a la muerte 
[Florentine Codex, 1950-1969, lib. VI, cap. XXII:121, 125; Hernández, 
1986, lib. I, cap. XVII:85]. 

Aunque en este último registro no se menciona a las mens-
truantes, disponemos de otros datos según los cuales las mujeres 
daban su menstruo en comida o bebida a sus maridos para hacer-
se amar y evitar la violencia doméstica. Aquí se da cuenta de una 
manipulación de la sangre menstrual en beneficio de las mismas 
mujeres [Códice Carolino, 1967, núm. 116:45].
Afecta la salud de los niños•	 . Entre los nahuas, si se visitaba a mujeres 
que acababan de dar a luz, los visitantes untaban con cenizas las 
coyunturas17 de sus niños con el fin de protegerlos de las emanacio-
nes nocivas de las parturientas. Si no lo hacían les crujirían desde 
ese día en adelante. Al parecer, la ceniza protegía del calor [Saha-
gún, 1969:73, 191; 2002, tomo II, lib. V, apéndice, cap. XI:462].
Peligro al tener relaciones sexuales con ellas•	 . Finalmente, están las 
creencias de peligro al tener relaciones sexuales con menstruantes, 
embarazadas o puérperas. Entre los nahuas prehispánicos se creía 
que el varón enfermaría si tenía relaciones sexuales con ellas [Her-
nández, 1959, vol. I, lib. IX, cap. XXXI:382].

López de Gómara [1922, tomo I:69, 103; tomo II:217], hablando 
de los hombres de Nicaragua, sostenía que no tenían relaciones con 
mujeres durante su regla, ni preñadas ni paridas, hasta que pasa-
ban dos años. A su vez, Álvar Núñez Cabeza de Vaca [1922, cap. 
XXIV:92] señalaba que en la isla del Mal Hado —frente a la costa 
de Texas—, los indios tenían por costumbre, desde el día que sus 
mujeres se sentían preñadas, no dormir juntos hasta que pasaban 
dos años de crianza de sus hijos. 

Asimismo, otras fuentes indican que en un periodo —cuya du-
ración se desconoce— las relaciones sexuales entre la parida y su 
marido no eran aconsejables. Decían que la cópula próxima al par-
to ocasionaba enfermedades tanto a la mujer como a su marido. De 
acuerdo con otros autores, el coito y, por tanto, la concepción, eran 

17 Los codos, al igual que todas las coyunturas, podrían considerarse un centro anímico 
menor, y por ello serían vulnerables a los ataques exteriores, dado que concentraban 
parte de la fuerza vital del individuo [López Austin, 1996 (1980), I:217]. 



175El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

evitados durante todo el tiempo que los niños lactaban [Motolinía, 
1971:308; Las Casas, 1967, tomo II, lib. III, cap. CCXIX:417].  
Postmortem, el cuerpo de la mujer muerta de parto continuaba poseyendo •	
propiedades singulares. Ya se indicó que su brazo izquierdo se uti-
lizaba para proteger a los adúlteros, también para robar y violar. 
Igualmente se mencionó que sus dedos medios y sus cabellos eran 
codiciados para poder vencer en las batallas [Sahagún, 2002, tomo 
II, lib. VI, cap. XXIX:611-612; 1969:145; v. López Austin, 1966]. 

Este poder especial que parte del cuerpo femenino, tanto de su 
sangre menstrual como de su capacidad reproductora, tiene como 
centro emisor sus órganos sexuales. Dicha potencia de la sexuali-
dad femenina la observamos en la siguiente narración. Durante la 
guerra entre Tenochtitlan y Tlatelolco, cuando ya iban perdiendo 
los tlatelolcas, enviaron Moquihuix y Teconal a mujeres con sus 
genitales y tetas desnudos: “se golpeaban sus vergüenzas”, “se 
alzaron otras mujeres las naguas y les mostraron las nalgas a los 
mexicanos”, “exprimiéndose la leche de sus pechos, la arrojaron 
a los mexicanos” [Durán, 2002, tratado primero, cap. XXXIV:318; 
Alvarado Tezozomoc, 1987, cap. XLV:392].18

Además de que podría entenderse como una ridiculización al 
ejército enemigo, podemos pensar que este pasaje también podría 
considerarse como un último recurso al que acudieron los tlatelolcas, 
el cual consistió en emplear la potencia —amenazante y peligrosa— 
del cuerpo y la sexualidad femeninos para derrotar al enemigo.19 

La misma idea la observamos en la utilización de rostros y figu-
ras “espantables” que describe Pomar [2000, párr. 209:199-200] y que 
los soldados texcocanos portaban en sus escudos. En el escudo de 
Nezahualcoyotl pintado en el Códice Ixtlilxochitl [1996: lám. 106r],  
de acuerdo con Nicolás León [1910:49], se encuentra representada 
una vulva femenina, semejante interpretación le da, el mismo au-
tor, a la manta de Oyoyll con su cordel del Códice Magliabechiano 
[1970:lám. 8r]. 

18Aunque corresponde a un diferente contexto cultural, tiempo y espacio, no podemos 
soslayar un acontecimiento que retoma Enrique Casas [1989:94] de Ploss, que va en 
el mismo sentido: en la guerra entre albaneses y montenegrinos, las mujeres de los 
primeros se ponían en primera fila y alzaban sus faldas con la creencia de cegar a sus 
enemigos.

19	La utilización de prendas para cubrir el sexo femenino no sólo pudo tener fines pu-
dorosos, sino que también pudo haber constituido un medio “para impedir que los 
efluvios peligrosos que del sexo (de la mujer) se desprenden alcancen a los demás” 
[Durkheim, en Casas, 1989:94].



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García176
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Entre grupos indígenas contemporáneos también se considera 
que las mujeres en estado liminar, y la sangre involucrada en esos 
estados de tránsito, dañan a ciertas personas o provocan distintos 
trastornos. Esta es una línea de investigación aún por explorar. Para 
los fines de este artículo deseamos proporcionar algunos ejemplos 
ilustrativos que nos permitan proponer explicaciones en conjunto:
Debilita a los varones y a la familia en general. •	 Entre los nahuas de Xo-
lotla20 existe un remedio similar al que se mencionó para la época 
prehispánica, contra los esposos violentos. Las mujeres para cal-
marlos les ponen menstruo en sus alimentos. Otra estrategia es po-
ner, en la cabecera de la cama, ropa manchada con dicha sangre, 
pues su olor también es útil para este propósito. Ideas semejantes 
tienen los huaves [Rita, 1979:269]. 

En tanto, los nahuas del municipio de Mecayapan, en el sur de 
Veracruz, piensan que cuando un hombre se siente muy enamora-
do de alguien es porque ella le dio a beber de su menstruación [Se-

20	Toda la información relativa a esta comunidad de la Sierra Norte de Puebla la reco
pilaron los autores durante enero, julio y diciembre de 2010.

Tabla 2. 
Trastornos que provoca el cuerpo femenino liminar entre los 

nahuas prehispánicos

Menstruante Embarazada Pariendo o 
recién parida

Comedora de varones 
al final del ciclo de 52 
años.

Perjudica los colores 
de los pintores.

Perjudica la cocción de 
ollas.

Echa a perder la 
bebida.

Los alimentos que co-
cina provocan daño.

Afecta la salud de niños.

Peligroso tener relacio-
nes con ellas.

Postmortem.



177El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

deño y Becerril, 1985:74]. En esta lógica, sustancias negativamente 
valuadas como la sangre menstrual pueden manipularse para fines 
convenientes por aquellos que posean una potencia suficiente para 
revertir dicha valencia y hacerla positiva.

Con respecto a la sangre del parto, una práctica importante 
entre los nahuas de Xolotla y Naupan, en Puebla, es el “lavado de 
ropa” de la recién parida. Se piensa que las emanaciones conta-
minantes del nacimiento, que proceden de la sangre involucrada 
en él, deben eliminarse para evitar enfermedades en la familia. El 
lavamiento por lo general se hace en un río, donde el agua corra sin 
peligro; nunca lo deberán hacer en los manantiales [Báez Cubero, 
2008:240]. También es importante esta práctica entre los totonacos 
de la Sierra Norte de Puebla [Ichon, 1973:329].

Asimismo, en este último grupo, la sangre del parto puede 
causar enfermedades, por ello, después del nacimiento, el petate 
sobre el cual ha parido la mujer se rocía con sangre de pollo y refino 
(aguardiente), se colocan sobre él algunas flores y un cirio y des-
pués se va a arrojar al monte [Ichon, 1973:329].
Peligro de estar cerca de ellas o tener relaciones sexuales con ellas•	 . En 
grupos nahuas actuales, como entre los de Xolotla, la sangre mens-
trual, la de la parturienta y la de la recién parida pueden provocar 
una enfermedad peligrosa, que si no se le atiende lleva a la muerte. 
A este padecimiento se le conoce como quemada. El contagio tiene 
dos causas. La primera sería la falta de higiene personal de la mujer 
y de su entorno, y provocaría la enfermedad a su esposo e hijos. 

La segunda causa se debe al incumplimiento del periodo de 
abstinencia durante los días de su menstruación y en el curso del 
puerperio, y haber tenido relaciones sexuales con su esposo. En 
este caso, el marido es el principal afectado. Esto parece ser, por 
la concepción que se tiene de la sangre en ambos casos: sangre de 
desecho, a cuyo olor se le llama xoquia.21 El quemado se hincha, su 
cara está negra y también tiene manchas en ella; se le cura dándole 
a tomar caldo de zopilote o de zorrillo. También se le baña en el 
caldo del zorrillo, se come su carne y el caldo.

La misma creencia se ha encontrado en distintos grupos como 
entre los nahuas de Atla, comunidad vecina de Xolotla [Montoya, 
2008 (1964):178] entre los del municipio de Cuetzalan, Puebla [Ara-
moni, 1990:115], entre otros. 

21	Del náhuatl xoquializtli, olor fétido, sofocante, hedor [Siméon, 2002:780].



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García178
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Por otra parte, los lacandones no tienen relaciones sexuales 
en los días en que renuevan sus incensarios, e incluso duermen en 
una casa de hombres ante el temor de contaminarse con la san-
gre menstrual [Marion, 1991:254]. A su vez, los tzotziles suponen 
que relacionarse sexualmente con menstruantes provoca calambres 
[Laughlin, 1975:59]. 

Mientras que entre los huaves, aunque no están prohibidas las 
relaciones, prefieren abstenerse, pues se cree que la blenorragia se 
contrae por la unión con una menstruante [Rita, 1979:269]. En tanto, 
los zoque-popolucas consideran que una de las causas del aborto es 
la relación sexual durante la menstruación [Báez-Jorge, 1970:53]. 
Empeora el estado de personas heridas o enfermas•	 . Los nahuas de Xolotla 
piensan que si un varón tiene una herida, ésta se le infectará si se 
acerca a una mujer menstruante o embarazada. En otro caso, si una 
víbora lo muerde a uno, no debe acercarse a una menstruante, pro-
miscua o que viva en amasiato, de lo contrario no se curará la herida 
y uno podría morir por ello. 

Entre los zoque-popolucas de Veracruz, si una preñada camina 
junto a un herido o lo ve, ello puede causar que le dé “cangrena” 
[Báez-Jorge, 1970:53]. Y si un hombre mordido por una víbora ve 
—o es visto— por una mujer preñada o menstruante, morirá irre-
mediablemente [Báez-Jorge, 1970:52].   

Igualmente, los tzotziles piensan que por su condición caliente 
no es aconsejable que las embarazadas estén cerca de personas con 
afecciones de la piel o con heridas profundas, pues el solo hecho de 
que las vean hará empeorar su enfermedad o herida [Freyermuth, 
2003:273]. 
Provoca mal de ojo•	 . Las fuentes etnográficas indican que la mujer 
preñada daña con su fuerza, y a través de la mirada, a los niños 
que están próximos a ella [nahuas: Kelly, et al., 1956:104; tzotziles: 
Holland, 1963:164]. 

En Chenalhó se considera que las mujeres embarazadas tienen 
una condición caliente y que por tal motivo pueden transmitir el 
mal de ojo a los niños, sobre todo cuando éstos son del sexo opues-
to del que llevan en su vientre [Freyermuth, 2003:273].22

22	En Argamasilla de Alba, España, no pueden mirar ni tocar a un niño, estando con la 
sangre, sin producirle mal de ojo [Casas, 1989:76]. En Asia, la mirada de una mujer em-
barazada provoca en los niños que el calor de su cuerpo penetre en el de él, ocasionán-
dole una enfermedad caracterizada por una temperatura elevada [Ramírez, 2000:47].



179El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Afecta el crecimiento, maduración y abundancia de los cultivos•	 . Los mo-
chós (Chiapas) consideran a las mujeres durante “su regla” como 
símbolos de estado impuro, y pueden “contaminar” o “cortar” el 
proceso de crecimiento en los campos de cultivo, y aun deben abs-
tenerse de limpiar los granos de las mazorcas porque si lo hacen 
serán escasos [Petrich, 1985:130-131]. Por su parte, los tzeltales con-
sideran que la fuerza calorífica tan intensa que poseen provocará 
que la fruta verde nunca madure [Hermitte, 1992:59]. 
Seca las plantas y enferma a los animales•	 . Entre los zoques de Chiapas 
occidental y entre los zoque-popolucas de Veracruz, la mujer encin-
ta puede hacer secar las plantas y enfermar a los animales [Córdo-
ba, 1975:200; Báez-Jorge, 1970:52].
Afecta las propiedades curativas de las plantas medicinales•	 . Los tzotziles 
de Chenalhó piensan que la mujer embarazada no debe recolectar 

Menstruante Embarazada Pariendo o 
recién parida

Debilita a los varones y a la 
familia.

Peligro de estar cerca de ellas 
y tener relaciones sexuales 
con ellas.

Empeora el estado de perso-
nas heridas o enfermas.

Provoca mal de ojo.

Afecta el crecimiento, madu-
ración y abundancia de los 
cultivos.

Seca las plantas.

Enferma a los animales.

Afecta las propiedades 
curativas de las plantas 
medicinales.

Tabla 3. 
Trastornos que provoca el cuerpo femenino liminar entre 

indígenas contemporáneos



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García180
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

plantas medicinales porque perderían sus propiedades curativas 
[Freyermuth, 2003:274].

De la parte al todo

Contamos con distintos conceptos aplicados a ciertos ámbitos de la sexuali-
dad femenina que nos ayudarán a redondear las connotaciones que se tenía 
de las mujeres en estado liminar. El primero de ellos es cocoxqui, “enfermo”, 
utilizado para designar a los genitales femeninos externos (vulva y vagina) 
[López Austin, 1996 (1980), II:148]. 

No resulta extraña la aplicación de este término a dichos órganos, pues 
de ahí emana el líquido que carga las energías negativas que lo infestan 
todo. Ese es el lugar original de la sangre menstrual y de parto, líquido 
nocivo ante el que nada ni nadie está inmune. 

La raíz de enfermedad también se halla en dos de los nombres dados a 
la menstruación, ciuacocolli, “la enfermedad femenina”, y cihuah incocoliz, 
“la enfermedad de las mujeres” [Molina, 2004, sección náhuatl-español: fol. 
22v, Siméon, 2002:112; López Austin, 1996 (1980), II:146], los cuales aludi-
rían al estado de peligro, de daño, de desequilibrio en el que se encuentra 
la mujer en estos días.

Con respecto a embarazarse, tenemos el verbo ococox, “haberse enfer-
mado”, cuya raíz sigue siendo la misma. Otros términos relacionados son 
itlacauhqui, “cosa dañada o corrompida, o mujer recién preñada”, e itla­
cauiliztli, “corrompimiento tal o preñez de mujer” [Molina, 2004, sección 
náhuatl-español: fol. 43r].23 Como se pudo observar, este grupo de vocablos 
que designan ámbitos femeninos comparten un mismo eje de creencias. 

Para concluir, sólo resta señalar que las connotaciones atribuidas a los cuer-
pos tienen una lógica cultural. En este caso, resulta claro que en el pensamiento 
nahua se pasa de la parte al todo. Primero, la nocividad del líquido femenino 
toca su centro emisor y de ahí perturba todo lo relacionado con la sexualidad 
femenina. En otro nivel, el propio cuerpo femenino contagiado por ese perjui-
cio irradia todo a su alrededor, convirtiéndose en un foco de peligro. 

En este mismo sentido, la mácula femenina se extenderá aun cuando la 
mujer no se encuentre en estado liminar, pues ¿quién garantiza que la mu-
jer, aun cuando no sangre, no conserve alguna huella de sangre en sus órga-
23 López Austin [1996 (1980), I:337] considera que el significado de estos dos últimos 

vocablos se podría explicar por la concepción de que la acumulación de semen en el 
cuerpo de la mujer se pudre si no se logra un nuevo ser. Con base en la interpretación 
aportada a lo largo del artículo, diferimos de su opinión, pues consideramos que es-
tos términos refieren al estado de embarazo entendido como un periodo en el que el 
cuerpo femenino acumula la sangre menstrual, la cual ayuda a la formación del feto. 



181El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

nos genitales? Puesto que a veces (con frecuencia) la mujer se encuentra en 
una condición de peligro, se vuelve nociva de forma permanente. Es cierto 
que lo es menos cuando su cuerpo no se encuentra en estado liminar. 

Bibliografía 
Aguado Vázquez, José Carlos
2004	 Cuerpo humano, ideología e imagen corporal. Notas para una antropología de la 

corporeidad, México, unam, iia, Facultad de Medicina.
Aguado Vázquez, José Carlos y María Ana Portal
1992	 Identidad, ideología y ritual, México, uam.
Alvarado Tezozomoc, Hernando 
1987	 Crónica Mexicana, precedida del Códice Ramírez, Manuel Orozco y Berra 

(notas), México, Porrúa, pp. 223-712.
Aramoni Burguete, María Elena
1990	 Talokan tata, talokan nana: nuestras raíces. Hierofanías y testimonios de un 

mundo indígena, México, Conaculta.
Arqueología Mexicana
2003	 Edición especial, Aztecas, textos de Eduardo Matos Moctezuma y Felipe 

Solís Olguín, núm. 13, 86 pp.
Atcheson, Louise Patricia
1976	 “Menstruation: Myth, taboo, belief and fact. A psycho-anthropological 

study of evaluations of female role, character and behavior, as reflected 
in menstrual myths, taboos, beliefs and facts”, Thesis of PhD, New York 
City, University of New York.

Báez Cubero, Lourdes
2008	 “El oficio de tejer la vida. Rituales del ciclo vital entre los nahuas de la 

sierra norte de Puebla”, en Silvia Limón (coord.), La religión de los pueblos 
nahuas, Madrid, Trotta, pp. 219-246.

Báez-Jorge, Félix
1970	 “La vida sexual entre los zoque-popoluca de Soteapan, Veracruz”, en 

Anuario Antropológico, núm. 1, Xalapa, Universidad Veracruzana, Facultad 
de Filosofía y Letras, Escuela de Antropología, pp. 48-64.

Bourdieu, Pierre y L. J. D. Wacquant 
1995	 Respuestas para una antropología reflexiva, México, Grijalbo.
Casas Gaspar, Enrique
1989	 El origen del pudor, Barcelona, Alta Fulla.
Códice Borbónico
1993	 Manuscrito mexicano de la biblioteca del Palais Bourbon: libro adivinatorio y 

ritual ilustrado, descripción, historia y exposición del Códice Borbónico por 
Francisco del Paso y Troncoso, con un comentario explicativo por E. T. 
Hamy, edición facsimilar, México, Siglo xxi.



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García182
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Códice Carolino 
1967	 “Manuscrito anónimo del siglo xvi en forma de adiciones a la primera 

edición del vocabulario de Molina”, Ángel María Garibay (presentación), 
en Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 7, unam, iih, pp. 11-58.

Códice Magliabechiano
1970	 Codex Magliabechiano, edición facsimilar, Austria, Biblioteca Nazionale 

Centrale di Firenze, Akademische Druck Verlagsanstalt Graz.
Códice Ixtlilxochitl
1996	 Apuntaciones y pinturas de un historiador, México, fce.
Córdoba, Francisco
1975	 “Ciclo de vida y cambio social entre los zoques de Ocotepec y 

Chapultenango”, en Alfonso Villa Rojas, José Velasco Toro et al., Los zoques 
de Chiapas, México, sep-ini (Antropología Social, 39), pp. 187-216.

Durán, Diego  
2002	 Historia de las Indias de Nueva España e islas de tierra firme, 2 tomos, México, 

Conaculta (Cien de México).
Erikson, Erik
1978	 Infancia y sociedad, Argentina, Hormé.
Florentine Codex, v. Sahagún, 1950-1969.
Freyermuth Enciso, Graciela
2003	 Las mujeres de humo. Morir en Chenalhó. Género, etnia y generación, factores 

constitutivos del riesgo durante la maternidad, México, ciesas, Comité por 
una Maternidad Voluntaria y sin Riesgos, Inmujeres, Instituto de la Mujer, 
Miguel Ángel Porrúa. 

Gennep, Arnold van
1986	 Los ritos de paso, Madrid, Taurus.
Héritier, Françoise
1996	 Masculino/Femenino. El pensamiento de la diferencia, España, Ariel. 
Hermitte, Esther
1992	 Poder sobrenatural y control social en un pueblo maya contemporáneo, México, 

Instituto Chiapaneco de Cultura, Gobierno del Estado de Chiapas.
Hernández, Francisco
1959	 Historia natural de Nueva España, en Obras Completas, t. II, México, unam.
1986	 Antigüedades de la Nueva España, Ascensión H. de León-Portilla (ed.), 

Historia 16 (Crónicas de América, 28).
Holland, William
1963	 Medicina maya en los Altos de Chiapas. Un estudio del cambio socio-cultural, 

Daniel Cazés (trad.), ini (Antropología Social, 2).
Hystoyre du Mechique
2002	 Mitos e historias de los antiguos nahuas, Rafael Tena (paleografía y trad.), 

México, Conaculta (Cien de México), pp. 113-166.
Ichon, Alain
1973	 La religión de los totonacas de la Sierra, México, ini, sep.
Kelly, Isabel; Héctor García Manzanedo et al.
1956	 Santiago Tuxtla, Veracruz: Cultura y salud, México. 
Kirchhoff, Paul
1943	 Mesoamérica. Sus límites geográficos, composición étnica y características 

culturales, suplemento de la revista Tlatoani, México, enah.



183El cuerpo femenino en estado liminar: connotaciones entre los nahuas prehispánicos

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Las Casas, Bartolomé de
1967	 Apologética historia sumaria. Cuanto a las cualidades, disposición, descripción, cielo 

y suelo destas tierras, y condiciones naturales policías, repúblicas, manera de vivir 
e costumbres de las gentes destas indias occidentales y meridionales cuyo imperio 
soberano pertenece a los reyes de Castilla, 2 tomos, Edmundo O’Gorman (ed., 
estudio preliminar, apéndices, índice de materias), México, iih, unam.

Laughlin, Robert M. 
1975	 The Great Tzotzil Dictionary of San Lorenzo Zinacantan, Washington, 

Smithsonian Institution (Smithsonian Contributions to Anthropology, 19).
Le Breton, David
2002	 La sociología del cuerpo, Argentina, Nueva Visión.
León, Nicolás
1910	 La obstetricia en México. Notas bibliográficas, étnicas, históricas, documentarias 

y críticas de los orígenes históricos hasta el año 1910, México, Tip. de la Vda. 
de F. Díaz de León Sucrs.

Lévi-Strauss, Claude
1997	 El totemismo en la actualidad, Colombia, fce (Breviarios).
Leyenda de los Soles
2002	 Mitos e historias de los antiguos nahuas, Rafael Tena (paleografía y 

traducciones), México, Conaculta (Cien de México), pp. 167-206.
López Austin, Alfredo
1966	 “Los temacpalitotique. Brujos, profanadores, ladrones y violadores”, en 

Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 6, iih, unam, pp. 97-117.
1996 (1980) Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols., 

México, iia, unam. 
1998	 “La parte femenina del cosmos”, en Arqueología mexicana, vol. V, núm. 29, 

enero-febrero, pp. 6-13.
1999	 Tamoanchan y Tlalocan, México, fce.
2001	 “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”, en 

Johanna Broda y Félix Báez-Jorge (coords.), Cosmovisión, ritual e identidad 
de los pueblos indígenas de México, México, Conaculta, fce, pp. 47-65.

2003	 Los mitos del Tlacuache, México, iia, unam.
López de Gómara, Francisco
1922 	 Historia general de las Indias, 2 tomos, Madrid, Espasa-Calpe (Grandes 

viajes, 21). 
Marion Singer, Marie-Odile
1991	 Los hombres de la selva. Un estudio de tecnología cultural en medio selvático, 

México, inah (Regiones de México).
Molina, Alonso de
2004	 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel 

León-Portilla (estudio preliminar), México, Porrúa.
Montoya Briones, José de Jesús
2008 (1964) Atla: Etnografía de un pueblo náhuatl, México, inah, Departamento de 

Investigaciones Antropológicas.
Motolinía, Toribio de Benavente 
1971	 Memoriales o Libro de las cosas de la Nueva España y de los naturales de ella, E. 

O’Gorman (ed.), México, iih, unam (Historiadores y Cronista de Indias, 2).



Miriam López Hernández • Jaime Echeverría García184
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Núñez Cabeza de Vaca, Álvar
1922	 Naufragios y comentarios. Con dos cartas, Madrid, Calpe.
Petrich, Perla
1985	 La alimentación mochó: acto y palabra (estudio etnolingüístico), México, uach, 

Centro de Estudios Indígenas.
Pomar, Juan Bautista de 
2000	 Relación de Tezcoco en Poesía Náhuatl I Romances de los Señores de la Nueva 

España, Ángel Ma. Garibay (paleografía, versión, introducción, notas 
apéndices), México, iih, unam, pp. 149-219.

Quezada, Noemí
1996	 “Mito y género en la sociedad mexica”, en Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 

26, iih, unam, pp. 21-40.
Ramírez Torres, Juan Luis
2000	 Cuerpo y dolor. Semiótica de la anatomía y la enfermedad en la experiencia 

humana, México, uaem, Programa de comunicación de la ciencia y la 
tecnología (Cuaderno de Investigación, 10).

Rita, Carla M. 
1979	 “Concepción y nacimiento”, en Italo Signorini, Los huaves de San Mateo del 

Mar, Oaxaca, México, ini, pp. 263-314.
Roux, Jean-Paul
1990	 La sangre: mitos, símbolos y realidades, Barcelona, Península.
Sahagún, Bernardino de
1950-1969	Florentine Codex. General History of the things of New Spain, Fray Bernardino 

de Sahagún, Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson (traducido del 
náhuatl al inglés, notas e ilustraciones) Santa Fe, Nuevo México, The 
School of American Research and The University of utah, lib. VI.

1969	 Augurios y abusiones, Alfredo López Austin (introducción, versión, notas, 
comentarios), México, iih, unam.

2002	 Historia general de las cosas de Nueva España, 3 vols., Alfredo López Austin 
y Josefina García Quintana (estudio introductorio, paleografía, glosario, 
notas), México, Conaculta (Cien de México).

Sedeño, Livia, y María Elena Becerril
1985	 Dos culturas y una infancia. Psicoanálisis de una etnia en peligro, México, 

fce.
Siméon, Rémi
2002	 Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, Josefina Oliva (trad.), México, 

Siglo xxi.
Tibón, Gutierre
1984	 Los ritos mágicos y trágicos de la pubertad femenina, México, Diana.
Turner, Victor W. 
1980	 La selva de los símbolos. Aspectos del ritual ndembu, Madrid, Siglo xxi. 


