El cuerpo femenino en estado liminar:
connotaciones entre los nahuas
prehispanicos

Miriam Lépez Hernandez

Jaime Echeverria Garcia
Posgrado del Instituto de Investigaciones Antropoldgicas
Universidad Nacional Auténoma de México

Resumen: Con el fin de entender las concepciones sobre el cuerpo femenino nahua, el articulo
parte de tres evidencias ideoldgicas que construyen la imagen corporal de los seres humanos:
1. Diferencia anatémica y fisiologica de los cuerpos; 2. Vida/muerte, y 3. Sangre. En especifico,
las connotaciones en torno a las mujeres en estado liminar —menstruacion, embarazo, parto y
puerperio— se explican por la sangre femenil involucrada en los momentos de trinsito.

Abstract: To understand the conceptions about the feminine Nahua body, the article begins
by explaining three ideological evidences that construct the corporal image of human beings.
These evidences are: 1. The anatomical and physiological differences of the human bodies; 2. Life/
death, and 3. Blood. Specifically, the connotations with respect to women in the state of passage
—menstruation, pregnancy, birth and puerperium—, are explained because of the feminine blood
involved in the moments of transition.

Palabras clave: cuerpo femenino, nahuas, embarazo, maternidad, identidad, sangre menstrual

Keywords: female body, Nahuas, pregnancy, maternity, identity, menstrual blood

INTRODUCCION

De acuerdo con Arnold van Gennep [1986:20], los ritos de paso marcan la
transicién de una fase de la vida a otra, ya sea biolégica, geografica o socio-
cultural. Dicho autor divide los ritos de paso en: a) ritos preliminares o de
separacion del mundo anterior; b) ritos de margen, umbral o liminares, los
cuales son de preparacién para la alianza o agregacion; c) ritos poslimina-
res o de agregacion al mundo nuevo. Estos rituales marcan publicamente
a las personas.

Respecto a los tipos de ritos de paso, nos interesan los del ciclo de vida,
en particular los concernientes a las mujeres y a sus “crisis vitales”. Van

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

160 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Gennep indica que los rituales de embarazo y parto son una unidad. En
cuanto al tiempo del embarazo, sefiala que la mujer es impura y peligrosa
porque en este curso sufre un estado psicolégico y social temporalmente
anormal, asi que nada es mds natural que tratarla como enferma [Gennep,
1986:53]. Ademas del tiempo del embarazo, consideramos que las mujeres
estdn en momentos transicionales durante los dias de su menstruacién, en
el parto, en el puerperio, e incluso durante la menopausia.

Asuvez, Victor Turner [1980:103] recupera el esquema tripartito de van
Gennep, pero acentda que los ritos obedecen a un orden biolégico y se or-
denan con referencia a un orden natural. Al centrarse en la condicién de
liminaridad, revela que dichos individuos presentan un estado ambiguo y
pueden ser vistos como impuros, contaminados.

A partir de ambos planteamientos entendemos por estado liminar el mo-
mento en que el individuo es percibido en un estado indeterminado, transi-
cional y en desequilibrio. Por su indeterminacion es potencialmente peligro-
so. En distintas etapas, las mujeres experimentan en su corporeidad dichos
estados transicionales; no obstante, segtin la interpretacion de cada cultura se
da diferente valoracién a estas etapas en la vida bioldgica de las mujeres.

Con el fin de entender las connotaciones elaboradas en torno al cuerpo
femenino en estado liminar entre los nahuas prehispanicos, es fundamental
comenzar estudiando las evidencias ideolégicas' que construyen la imagen
corporal de los seres humanos, y luego analizar el caso particular de la cul-
tura nahua prehispanica.

Tres distinciones son pilares culturales ttiles para adentrarnos en esta
tematica. La primera que veremos es la construida en torno a la diferencia
anatémica y fisiologica de los cuerpos. La segunda y tercera estan estrecha-
mente vinculadas: vida/muerte y sangre a partir de la oposicién dentro/
fuera (sangre dentro/sangre fuera) y conservacién de la sangre/derrama-
miento de ésta.”

Dichos pares de opuestos sirven como auxiliares en la interpretacion
que se propone en torno al origen de las creencias acerca del cuerpo feme-

! El término evidencia ideoldgica se entiende a partir de la siguiente propuesta: “La ideo-
logia como un nivel de ordenamiento presente en toda practica e inmersa en relaciones
de poder tiene el caracter de representaciéon concreta en dos sentidos: primero porque se
alimenta de la experiencia inmediata y segundo porque esto posibilita la accion. Esto se
hace posible debido a que la ideologia se fundamenta en evidencias socialmente signifi-
cativas [...] las evidencias constituyen un presupuesto basico, empirico y funcional, no
necesariamente falso, que establece las mediaciones sociales entre los individuos, entre
éstos y los grupos sociales y entre los grupos sociales entre si, en un contexto determina-
do” [Aguado y Portal, 1992:63].

2 Comunicacién personal de Carlos Aguado, noviembre de 2009.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 161

nino nahua en estado liminar —menstruacién, embarazo, parto y puerpe-
rio—, debido a la construccion dual del pensamiento prehispénico. Con la
primera menstruacién (menarquia) en la vida de una mujer nahua se inicia
la creencia de que se encuentra impregnada de ciertas fuerzas que inciden
en la comunidad.?

Esta percepcion de la femineidad parte de la creencia de que la mujer
perturba el universo con su sangre mensual. En este mismo sentido, el em-
barazo, el parto y el puerperio representan peligro, pues la sangre femeni-
na también esta involucrada en estos procesos. En consecuencia, el cuerpo
femenil, al pasar de un estado liminar a otro, buena parte de su vida se
convierte en un ser poderoso ante el cual se deben tomar precauciones.

En el presente articulo se abordaran las connotaciones que los antiguos
nahuas tenian sobre el cuerpo liminar. A la par, se exponen concepciones de
otros grupos mesoamericanos y de indigenas actuales. Dicha informacién
busca mostrar este conjunto de ideas que se han construido desde épo-
cas pretéritas y que persisten entre los indigenas de la actualidad sobre la
sexualidad femenina.

Partimos del supuesto de que los distintos grupos que se desarrolla-
ron en Mesoamérica pertenecen a la misma area cultural y se relacionan
mediante un origen comun con raices histéricas. Asimismo, considera-
mos que el sistema cultural mesoamericano tuvo una integridad interna y
una coherencia que, a pesar de la ruptura de la conquista, se mantuvieron
en algtin grado distintas construcciones compartidas, como las de la vida
y la muerte.

Esa estructura o matriz del pensamiento y el conjunto de reguladores
de las concepciones las ha definido Alfredo Lépez Austin [2001] como el
“nicleo duro” en el pensamiento mesoamericano, revelando elementos
unificadores para esta drea —como en el pasado lo habia hecho Paul Kir-
chhoff [1943]—, sin negar la particularidad de la concepcién histérica de
cada grupo —contexto temporal, cultural y socioeconémico.

Las fuentes etnogréficas contemporaneas son complementos y auxilia-
res para comprender el pensamiento antiguo donde las fuentes etnohisto-
ricas son escasas. El establecimiento de relaciones en el tiempo lo justifica
la persistencia de elementos ideoldgicos. Los elementos de la religion, la

3 El inicio de la pubertad, marcado con la menarquia, sefiala el comienzo de la capaci-
dad reproductiva de la mujer. Es un momento de suma importancia, pues a partir de él
se tiene el poder de dar vida a otro ser. Los mexicas aprovechaban dicho poder de las
adolescentes en las fiestas de las deidades de los mantenimientos, como Chicomecoatl
también llamada Chalchiuhcihuatl, en donde jévenes ptberes de doce o trece afios
representaban a las diosas [Duran, 2002, tomo II, cap. XIV:142-143].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

162 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

magia o de cualquier otra forma de conciencia social tienen distintos tiem-
pos de desarrollo. Dogmas, rituales, oraciones, tabtes, presentan diversos
grados de resistencia a la transformacion, a diferencia de otros aspectos cul-
turales que pueden variar [Lopez Austin, 1999:12].

Al aportar datos etnogréficos buscamos contribuir a lograr una visién
de conjunto de las construcciones en torno a las mujeres que estimamos
cuentan con profundidad histérica. Asi, se ha ganado en riqueza explicati-
va y ordenamiento sistemético. Igualmente, nuestro trabajo busca marcar
algunas referencias ilustrativas que permitan plantear interpretaciones con
respecto a la significacién y configuracion del pensamiento sobre lo feme-
nino en el mundo indigena pretérito y contemporaneo.

LA PRIMERA EVIDENCIA: EL CUERPO

El cuerpo es la primera evidencia incontrovertible de la diferencia huma-
na. La constatacién de dicha diferencia anatémica y fisiolégica ha llevado a
las sociedades a producir miltiples combinaciones simbélicas. Esta clasifi-
cacién dicotémica, que aborda Lévi-Strauss,* valora aptitudes, comporta-
mientos y cualidades segtin los sexos, y se encuentra en cualquier sociedad.
El lenguaje dualista es uno de los constituyentes elementales de todo siste-
ma de representaciones, de toda ideologia considerada como la traduccién
de relaciones de fuerzas.

El par idéntico/diferente es fundamento de los sistemas ideoldgicos y
estd en la base de los sistemas que oponen uno a uno valores abstractos o
concretos (caliente/frio, seco/htimedo, alto/bajo, inferior/superior, claro/
oscuro, etc.), valores contrastados que vuelven a encontrarse en las tablas
clasificatorias de lo femenino y lo masculino.

Este sistema de oposiciones tiene su origen en la observacién primor-
dial de la anatomia diferenciada de uno y otro sexo, los cuales deben unirse
para engendrar. Dicha valencia diferencial expresa una relaciéon conceptual,
no siempre jerdrquica, entre lo masculino y lo femenino, pero traducible
en términos de peso, temporalidad (anterior/posterior) y valor [Héritier,
1996:23].

A partir de esta diferencia se establece una serie de justificaciones
que tocan todos los ambitos: lo cosmogoénico, lo econémico, lo politico,
lo social, lo genérico. Con base en esta primera evidencia, las culturas

4 Lévi-Strauss [1997:130-131] percibi6 este “principio estructural” consistente en la unién
de términos opuestos en el fenémeno del totemismo, el cual se compone de términos
animales y vegetales.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 163

producen cuerpos sexuados: masculinos y femeninos.® Por tanto, dichos
cuerpos son productos culturales pertenecientes al desarrollo histérico de
un grupo.

Es preciso considerar las oposiciones binarias como signos culturales y
no como portadoras de un sentido universal. El sentido reside en la existen-
cia misma de estas oposiciones y no en su contenido [Héritier, 1996:221].

Lo significativo en estas construcciones es como se asume al otro, al
diferente, al extrafio. En torno a las anatomias distintas se elaboran pape-
les, conductas y atributos sociales diferenciados, simbolizaciones que cada
cultura establece.® No obstante, los cuerpos tienen experiencias sexuales in-
discutiblemente diferentes, como la que vive el femenino con el nacimiento
de un hijo, proceso que involucra la menstruacién, el embarazo, el parto, el
puerperio y la lactancia.”

En gran medida, las connotaciones asignadas al cuerpo femenino deri-
van, en las distintas sociedades a lo largo de la historia humana, de su ca-
pacidad reproductiva. De esta diferencia radical provienen las expectativas
que se tienen de ellas.

A partir de dichas expectativas, las nifias experimentan el peso de vivir
culturalmente como madres desde muy pequenas, pues lo femenino se ve
en forma constante como equivalente de lo materno. Asi, la vivencia del
cuerpo de la mujer y su misma sexualidad —menstruacién, embarazo, par-
to, puerperio y lactancia— estan dirigidas a la maternidad y ésta las rige.
En consecuencia, la identidad —que parte de un proceso de reconocimien-
to/diferenciacion— de las mujeres se encuentra estrechamente vinculada
con su poder genésico, de manera que la maternidad se vuelve elemento
central de la identidad femenina.?

5 Construcciones sociohistéricas que establecen las actitudes, practicas, habitos y dis-

cursos constituidos de manera colectiva en torno a la reproduccién, los deseos y las
relaciones erdticas.

No olvidemos que la diferencia sexual nos estructura psiquicamente, pues modifica
nuestra mente y cémo nos posicionamos, entendemos e interpretamos el mundo a
partir de esta distincién.

La categoria de género explica de manera muy puntual este proceso de otorgar va-
lores, usos y atribuciones diferenciadas a los cuerpos, que moldean la percepcién de
la vida y los roles y las responsabilidades distintivas. Igualmente, la formulacién de
Bourdieu sobre el habitus es importante, pues los esquemas de habitus estdn cargados
de género y, a su vez, lo reproducen; los cuales son adquiridos mediante la practica,
pero cargados de las ideas histéricas del grupo [Bourdieu y Wacquant, 1995:83].

Cabe mencionar que la maternidad es la via de transmisién por excelencia de la cul-
tura. Desde el momento del nacimiento, la madre comienza la educacién del hijo den-
tro de las reglas del grupo al que pertenece. A partir de esta etapa temprana, el nifio
interioriza la cultura. Asi, la educacién de los nuevos individuos se convierte en una

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011

164 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Esquema 1.

Construccion de la identidad femenina en sociedades histéricas y
tradicionales

* menstruacién
= apariencia externa « embarazo
v capacidades
fisiologicas

* parto

* puerperio
« lactancia

+ papeles, normas, + Sexualidad
conductas y femenina dirigida
atributos sociales y regida por la

maternidad

Dicho proceso femenino marca no sélo la experiencia de su sexuali-
dad, sino también su vida. A lo largo de su ciclo vital su cuerpo transita
por estados liminares cuyo eje es la maternidad. En primer lugar, la mens-
truacién marca el transito entre la nifiez y la adultez, cuya consecuencia
es su cambio de estatus social y personal, y el inicio de su capacidad de
procreacion. El siguiente estado es el de la amenorrea; a continuacion vie-
nen el abultamiento del vientre y el movimiento fetal, y meses después
el parto marca el cambio del estado de embarazo al del puerperio. Todos
estos estados son liminares, de transito, en los cuales el cuerpo femenino
experimenta transformaciones fisicas importantes. Debido a ello, en estos
periodos la mujer es considerada en distintas culturas como un ser con
una energia de vida/fecundante y con una energia de muerte.

extension de la capacidad bioldgica de la procreacion y se asume como responsabili-
dad de las mujeres.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 165

Entre los antiguos nahuas, la interpretacion del cuerpo humano y
de la persona sexuada corresponde, como en todas las sociedades, a una
particular visién del mundo y de su funcionamiento [Le Breton, 2002:27;
Ramirez, 2000:28, 32, 34; Aguado, 2004:23].

El pensamiento nahua y, en general, el mesoamericano, no aceptaba la
posibilidad de seres puros. Todo lo existente, incluso los dioses, era una
mezcla de las esencias de lo masculino y lo femenino, y el predominio de
una de ellas era lo que determinaba la clasificacién y el grado de perte-
nencia de cada ser a uno de los dos campos taxonémicos.

De tal modo, lo femenino se vinculaba a la oscuridad, la tierra, lo bajo,
la muerte, la humedad y la sexualidad; mientras que lo masculino estaba
ligado a la luz, al cielo, lo superior, la vida, la sequedad y la gloria [Lopez
Austin, 1998:6].

Si la divisién era vertical, lo femenino quedaba abajo y lo masculino,
arriba; si era horizontal, en el eje este-oeste, lo masculino quedaba al este
y lo femenino, al oeste; mientras que en el eje norte-sur, el norte perte-
necia a lo femenino y el sur, a lo masculino [Lépez Austin, 1998:10]. Esta
division nos permite observar la valencia diferencial de los géneros. Lo
varonil era el paradigma, por lo tanto, su sistema de valores se considera-
ba el ideal del grupo.’ Por su parte, lo femenino tenia habitualmente una
valencia negativa; sin embargo, ambas sustancias resultaban necesarias
para el funcionamiento del cosmos y, por ende, para la reproduccién de
los ciclos.™

° En una sociedad guerrera como la mexica, la distincién de paradigmas genéricos asig-
nados al momento del nacimiento era clara. El cordén umbilical de la nifia era enterrado
ala orilla del fogén, y el del vardn, en el campo de batalla, lo cual mostraba las futuras
atribuciones para cada uno. Esta designacién de espacios reafirmaba la identidad del
nifio y buscaba evitar su mutabilidad [Sahagtn, 2002, tomo II, lib. VI, cap. XXXI:618-
620]. El paradigma masculino vinculaba una cadena de relaciones: fuerte-activo-va-
liente-penetrador-dominante-vencedor.

En contraste, el femenino relacionaba los conceptos: débil-pasivo-cobarde-penetrado-
sumiso-vencido. Al respecto, se sabe del temor que se propiciaba en los varones para
que evitaran entrar en contacto con utensilios que no fueran de su género y les hicieran
perder su virilidad y habilidad en el campo de batalla. Se les decia que no pusieran
sus pies en el fogén —espacio femenil por excelencia— porque de hacerlo asi serian
desdichados en la guerra y caerian en manos de sus enemigos [Sahagtn, 2002, tomo I,
apéndice lib. V, cap. XIII:463].

Noemi Quezada [1996:24] sefiala que lo femenino y lo masculino en la época prehis-
panica fueron concebidos dentro de un sistema genérico binario de opuestos, indis-
pensable el uno para la existencia del otro, ademas de complementarios para formar
la unidad césmica y social que normaba a los sujetos.

10

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



166

Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Tabla 1.
Algunos pares de opuestos complementarios en la tradicién
nahua"
Femenino Masculino

Diosa creadora Dios creador

Diosas Dioses

Tierra-inframundo Cielo

Luna Sol

Muerte Vida

Energia negativa Energia positiva

Abajo Arriba

Viento Fuego

Oscuridad Luz

Noche Dia

Occidente Oriente

Frio Caliente

Blanco Rojo

Hamedo Seco

Debilidad Fuerza

Dolor agudo Irritacion

Fetidez Perfume

Menor Mayor

Sexualidad Gloria

Agua Hoguera

Inframundo Cielo

Mujer en parto Guerrero en campo

de batalla
Monogamia Poliginia
Hilandera y tejedora Gobernante y sacerdote

Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

Las concepciones en torno a los cuerpos sexuados entre los antiguos
nahuas incluyen la creencia de que se gestan en distintos tiempos, y que su
materia es diferenciada, por lo que sus calidades y naturalezas son incom-
parables.

En las fuentes histéricas se menciona que en la formacién de la pareja
original del Quinto Sol, el varén nacié al primer dia de mezcladas las ce-

I Tabla elaborada con base en Lépez Austin [1996 (1980), 1:59; 1998 y 2003:217-233] y
Quezada [1996].



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 167

nizas y el polvo del hueso dado por Mictlantecuhtli con la sangre de los
dioses, mientras que la mujer tard6 cuatro dias en formarse [Hystoyre du
Mechique, 2002, cap. VII:149].

Respecto a la materia diferenciada, se indica también en el relato del
Quinto Sol, incluido en la Leyenda de los Soles [2002:181], que por un lado se
tenian los huesos de varén y por otro, los huesos de mujer, en consecuencia,
se consideraba que su esencia no era la misma.

Asimismo, debido a esta idea diferenciada de los cuerpos también exis-
te la connotacién de poderes magicos de distintas partes del organismo de
mujeres muertas de primer parto. Ello lo explica la potencia intrinseca de la
que se inviste a la sexualidad femenina, y mds adn, por las fuerzas ambiva-
lentes que posee en estado liminar.

Los temacpalitotique' les cortaban el brazo izquierdo para proteger a los
adulteros en sus salidas nocturnas, de manera que no fueran sentidos por
los conyuges o los padres. Igualmente, lo utilizaban para robar y violar; con
él desmayaban a los duefios de la casa y entraban [v. Lépez Austin, 1966].

También se codiciaban sus dedos medios y sus cabellos, pues en tiem-
po de batallas los guerreros metian el cabello o el dedo en su escudo y con
esto suponian que nadie los venceria. Se pensaba que el cabello y el dedo
brillaban; asi, encandilaban a sus enemigos, aventajandolos en combate."
Posiblemente lo anterior se creia producto del exceso de calor acumulado
en el cuerpo [Sahagtin, 1969:143-144]. Dicho calor podria provenir de la
sangre materna que ya no se desechaba mensualmente una vez que la mu-
jer quedaba encinta.

El calor era necesario para sustentar al ser en su vientre, pero también
la embarazada se debia cuidar de no acercarse a cosas que lo acentuaran.
Se le pedia que no se metiera en el temazcal muy caliente, de lo contrario,
el nifio se le pegaria en el ttero [Florentine Codex, 1950-1969, lib. VI, cap.
XXVIIL:155; Sahagtn, 2002, tomo 1I, lib. VI, cap. XXVII:605]; que no se le
golpeara ni calentara el vientre pues el bebé moriria de calor [Florentine Co-
dex, 1950-1969, lib. VI, cap. XXVII:155; Sahagun, 2002, tomo II, lib. VI, cap.
XXVIL:605]; que no se calentase mucho la espalda ni con sol ni con fuego,
pues ello provocaria que el nifio se cociera [Florentine Codex, 1950-1969, lib.
VI, cap. XXVII:155-156; Sahagtn, 2002, tomo II, lib. VI, cap. XXVII:605].

Por otra parte, en una narracién se relata el caso de unas ancianas re-
prendidas por Nezahualcoyotl, quienes tuvieron una aventura sexual con

12 Cierta clase de magos.

1B E] verbo en ndhuatl aqui es mihiyotia: “brilla, irradia, respira calor” [Siméon,
2002:183].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

168 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

unos jévenes sacerdotes. Al ser interrogadas sobre como atin podian estar
interesadas en el acto sexual, respondieron que los varones cesaban de vie-
jos por haber abusado en la juventud de su potencia y haberse vaciado,
pero las mujeres son una sima insaciable [Sahagtin, 2002, tomo II, lib. VI,
cap. XXI: 574-575]. Ello corrobora nuevamente la materialidad disimil de
los cuerpos sexuados, pues el femenino no sufria del agotamiento sexual
con la edad.

En nuestra opinién, las concepciones acerca del cuerpo femenino en
esta cultura parten de la creencia de las construcciones elaboradas en torno
a la sangre menstrual, tema en el que reflexionaremos a continuacion.

LA SANGRE: VIDA/MUERTE

La sangre es la imagen de la muerte, pero al mismo tiempo es formadora
de la nueva vida. Como se indicé al principio, la oposicién vida/muerte
estd vinculada con el par dentro/fuera. La sangre dentro del cuerpo es el
componente imprescindible para la continuidad de la vida. De manera que
este liquido en el interior es la vida misma.

La interrupcién del periodo menstrual es una sefial inequivoca del co-
mienzo de la gestacion. Por tanto, la sangre que ya no se pierde sirve para
la formacién del feto [Roux, 1990:66]. En este sentido, entre los antiguos na-
huas la vida uterina tenia su origen primigenio en una mezcla de espermay
de sangre femenina, nombrados oquichyot! (liquido masculino) y cihuaayot!
(liquido femenino) [Lopez Austin, 1996 (1980), 1:190].

En contraste, la sangre fuera del cuerpo es la imagen de la muerte, si no
se la detiene, lleva inexorablemente al deceso. De ahi el temor al verla salir
del organismo ya por una herida, ya por la vagina.

No obstante, de todas las hemorragias, la hemorragia periédica de la
menstruacion es la que mas poderosa resonancia tiene sobre el psiquismo.
Nada parece explicarla y, sin embargo, se presenta una y otra vez a interva-
los regulares, como una ley natural que, pronto se da uno cuenta, responde
a la que rige el ciclo tan inquietante de la luna [Roux, 1990:52].

En consecuencia, el desperdicio de dicha sangre esta asociado con la
muerte, puesto que la menstruacién representa la ausencia de feto, ausencia
de vida. Ademads, simboliza el peligro de la no continuidad del grupo.*

!4 Entre los antiguos nahuas, la reproduccién del grupo era responsabilidad femenina.
Se sabe que la esterilidad de una pareja se le imputaba frecuentemente a la mujer. Se
consideraba que su incapacidad para engendrar hijos era razén suficiente para el di-
vorcio. Asimismo, se pensaba que era culpa suya dicha condicién por la imprudencia
en el trato de su cuerpo [Lépez Austin, 1996 (1980), 1:345].



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 169

Figura 1.
Diosa Tlazolteotl

Se muestra en cuclillas, postura que se acostumbraba en el parto. Aplita. 20.2 x 12 cm.
Dumbarton Oaks Research Library and Collections. Washington, D.C. Tomado de Ar-
queologia Mexicana, 2003, edicién especial, ndm. 13:70.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

170 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Por otra parte, la menstruacién es un hecho biolégico inevitable que
sucede a lo largo de un tercio o una mitad de la vida de las mujeres. Junto
con la menopausia y el embarazo, la menstruacion ocurre y es una repre-
sentacién significativa de la femineidad biolégica. Alrededor del mundo
y a través de la historia, se ha considerado que el aspecto menstrual de
la femineidad tiene una influencia poderosa sobre el medio ambiente y la
gente alrededor [Atcheson, 1976:1].

Como se indicé con anterioridad, desde la menarquia se considera que
la mujer esta imbuida de un poder que acompaiia el inicio de su vida fértil.
Dicho poder esta presente en los transitos que vive su cuerpo a partir de ese
momento: menstruacién, embarazo, parto, puerperio y lactancia.

Durante cada una de las etapas de la sexualidad femenina el cuerpo
sufre determinados cambios fisiolégicos que lo preparan para crear y man-
tener al nuevo ser. La amenorrea indica el inicio del proceso de transfor-
macion de la sangre, en el curso de casi diez lunas, en un ser humano, que
saldrd a la luz en un bafo de sangre [Tibon, 1984:203].

Como ya senalamos, la acumulacién de sangre durante el embarazo
provocaria el exceso de calor de la gestante, lo cual ocasionaria que irradia-
ra fuerzas nocivas que afectaban a sus semejantes, los animales, las plantas
y las cosas. Dicho calor o fuerza proveniente de la sangre menstrual lo emi-
ten tanto la embarazada como la menstruante.

Asimismo, la cantidad considerable de sangre que acompana al parto
—alrededor de 300 ml, més el liquido amniético— ocasiona que en el grupo
de mujeres peligrosas se incluyan tanto a la parturienta como a la recién pari-
da. Esta dltima debido a que al inicio del puerperio, el cual dura aproximada-
mente seis semanas (40 dias), la mujer experimenta pérdidas sanguinolentas
—restos de la membrana caduca, pequefios coagulos extraidos de la llaga
placentaria y de las pequenas llagas del cuello y de la vagina—. Mas adelante
las pérdidas son serosanguinolentas y serosas. Por tltimo, al cabo de seis se-
manas, se produce el retorno normal de las menstruaciones [Roux, 1990:68].

Al estar involucrada la sangre femenil en estos estados de transito, a la
mujer se le consideraba en una condicion trastornada, debido a la posesion
de fuerzas ambivalentes de vida y muerte, las cuales perjudicaran a todo lo
que esté a su alrededor, si no se toman las medidas necesarias.

TRASTORNOS PROVOCADOS POR EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR

El contacto con la sangre femenina es peligroso, por tanto, las mujeres en
un estado que involucra dicha secrecién son atemorizantes, incluso su mi-
rada puede provocar enfermedades. Primero, se indican los distintos tras-



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 171

tornos hallados entre los antiguos nahuas y que ellas causaban; en seguida,
se senalan los encontrados en grupos indigenas contemporaneos:

Comedora de varones al final del ciclo de 52 afios. La dltima noche del
ciclo de 52 anos se apagaban todos los fuegos. En el inter del mo-
mento de oscuridad y el nacimiento del fuego nuevo se temia que
bajaran del cielo las tzitzimime, y que las mujeres prefiadas se con-
virtieran en fieras' y se comieran a los hombres [Sahagtin, 1969:
137; 2002, tomo II, lib. VII, cap. X:711-712].

Ante ello, los informantes de Sahagtin sefialan que se toma-
ban precauciones: “Y las prefiadas se enmascaraban con [hojas de]
maguey, tomaban sus mdscaras de maguey. Y las encerraban en los
graneros porque eran vistas con miedo” [Sahagtn, 1969:137; 2002,
tomo II, lib. VII, cap. X:711-712].

Perjudica los colores de los pintores y la coccion de las ollas. Dice el Cé-
dice Carolino [1967, nim. 140:50-51] que la mujer prefiada era de
agtliero porque dafiaba los colores o tintes de los pintores o tintore-
ros y atizaba el fuego del fabricante de ollas.

Echa a perder la bebida. De acuerdo con los antiguos nahuas, el pul-
que servido por los esposos de las mujeres prefiadas no embriaga-
ba. Del estado o condicién de la mujer también participa el esposo
porque habia estado en contacto con sus emanaciones [Sahagun,
1969:139].1¢

Los alimentos que cocina provocan dafio. Estaba prohibido que las mu-
jeres menstruantes cocinaran. Las Casas [1967, tomo 11, lib. III, cap.
CCVI:359] senala que “ninguna persona gusta de lo que ellas traen”.
Otro dato nos indica que los nobles nahuas tenian miedo de que
los envenenaran o hechizaran mediante los alimentos, por ello se
les exhortaba a que no comieran ni bebieran lo que proviniera de

15 Posiblemente porque las tzitzimime podian tomar posesién de sus cuerpos [Lépez
Austin, 1996 (1980), 1:274].

16 Con respecto a la comida, en otros grupos, como entre los sioux, se cree que la mujer
menstruante al tocar los alimentos los echa a perder [Erikson, 1978:117]. Otro ejemplo
lo tenemos en Brunswick, Alemania, en donde consideran que si una menstruante pre-
sencia la matanza de un cerdo le agusana la carne. La clase baja de toda Europa atri-
buye a la vista de mujeres con regla la retirada de leche de las nodrizas, el agriamiento
del vino y la afeccién de las salsas al cocinar [Casas, 1989:76]. En Borgona, Francia, a
las menstruantes no se les permite bajar al sétano donde se guardan las reservas fami-
liares: carnes saladas, pepinillos, barriles de vino, aguardiente, etc. Si lo hicieran, arrui-
narian irremediablemente los alimentos que tocaran. Por los mismos motivos, nunca
se mata un cerdo en la granja durante este periodo. Y tampoco se hacen tortas, cremas
ni mayonesas [Le Breton, 2002:27].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicuilco numero 50, enero-abril, 2011

172 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Figura 2.

En la ceremonia del Fuego Nuevo, los antiguos nahuas encerraban a las mujeres
embarazadas en los graneros para evitar que se transfiguraran en fieras que se co-
mian a los hombres [Cédice Borbonico, 1993:1am. 34].



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 173

Figura 3.

El temor a las mujeres encinta se mostraba en la practica de ponerles mascaras de
pencas de maguey para que no se convirtieran en fieras de no prenderse el Fuego
Nuevo [Cédice Borbénico, 1993:1am. 34].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

174

Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

manos de mujeres, en especial de las malvadas (ciuatlaueliloc) y de
las auianime (prostitutas), de las que se debia particularmente “vi-
vir con miedo” (mauhcanemi). Se decia que podian mezclar en los
alimentos pociones que provocaban en el hombre un deseo carnal
excesivo, el cual lo conducia a la enfermedad, incluso a la muerte
[Florentine Codex, 1950-1969, lib. VI, cap. XXI1:121, 125; Hernéndez,
1986, lib. I, cap. XVII:85].

Aunque en este dltimo registro no se menciona a las mens-
truantes, disponemos de otros datos segtin los cuales las mujeres
daban su menstruo en comida o bebida a sus maridos para hacer-
se amar y evitar la violencia doméstica. Aqui se da cuenta de una
manipulacién de la sangre menstrual en beneficio de las mismas
mujeres [Cddice Carolino, 1967, nim. 116:45].

Afecta la salud de los nifios. Entre los nahuas, si se visitaba a mujeres
que acababan de dar a luz, los visitantes untaban con cenizas las
coyunturas' de sus nifios con el fin de protegerlos de las emanacio-
nes nocivas de las parturientas. Si no lo hacian les crujirian desde
ese dia en adelante. Al parecer, la ceniza protegia del calor [Saha-
gun, 1969:73, 191; 2002, tomo I, lib. V, apéndice, cap. XI1:462].
Peligro al tener relaciones sexuales con ellas. Finalmente, estan las
creencias de peligro al tener relaciones sexuales con menstruantes,
embarazadas o puérperas. Entre los nahuas prehispanicos se creia
que el varén enfermaria si tenia relaciones sexuales con ellas [Her-
néandez, 1959, vol. I, lib. IX, cap. XXXI:382].

Lopez de Gémara [1922, tomo 1:69, 103; tomo 11:217], hablando
de los hombres de Nicaragua, sostenia que no tenian relaciones con
mujeres durante su regla, ni prefladas ni paridas, hasta que pasa-
ban dos afios. A su vez, Alvar Nufez Cabeza de Vaca [1922, cap.
XXIV:92] senalaba que en la isla del Mal Hado —frente a la costa
de Texas—, los indios tenian por costumbre, desde el dia que sus
mujeres se sentian prehadas, no dormir juntos hasta que pasaban
dos afios de crianza de sus hijos.

Asimismo, otras fuentes indican que en un periodo —cuya du-
racion se desconoce— las relaciones sexuales entre la parida y su
marido no eran aconsejables. Decifan que la cépula proxima al par-
to ocasionaba enfermedades tanto a la mujer como a su marido. De
acuerdo con otros autores, el coito y, por tanto, la concepcion, eran

17 Los codos, al igual que todas las coyunturas, podrian considerarse un centro animico

menor, y por ello serfan vulnerables a los ataques exteriores, dado que concentraban
parte de la fuerza vital del individuo [Lépez Austin, 1996 (1980), 1:217].



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 175

evitados durante todo el tiempo que los nifios lactaban [Motolinia,
1971:308; Las Casas, 1967, tomo 11, lib. III, cap. CCXIX:417].

®  Postmortem, el cuerpo de la mujer muerta de parto continuaba poseyendo
propiedades singulares. Ya se indicé que su brazo izquierdo se uti-
lizaba para proteger a los adulteros, también para robar y violar.
Igualmente se mencioné que sus dedos medios y sus cabellos eran
codiciados para poder vencer en las batallas [Sahagtn, 2002, tomo
II, lib. VI, cap. XXIX:611-612; 1969:145; v. Lopez Austin, 1966].

Este poder especial que parte del cuerpo femenino, tanto de su
sangre menstrual como de su capacidad reproductora, tiene como
centro emisor sus 6rganos sexuales. Dicha potencia de la sexuali-
dad femenina la observamos en la siguiente narracién. Durante la
guerra entre Tenochtitlan y Tlatelolco, cuando ya iban perdiendo
los tlatelolcas, enviaron Moquihuix y Teconal a mujeres con sus
genitales y tetas desnudos: “se golpeaban sus verglienzas”, “se
alzaron otras mujeres las naguas y les mostraron las nalgas a los
mexicanos”, “exprimiéndose la leche de sus pechos, la arrojaron
a los mexicanos” [Durdn, 2002, tratado primero, cap. XXXIV:318;
Alvarado Tezozomoc, 1987, cap. XLV:392].18

Ademés de que podria entenderse como una ridiculizacién al
ejército enemigo, podemos pensar que este pasaje también podria
considerarse como un tltimo recurso al que acudieron los tlatelolcas,
el cual consistié en emplear la potencia —amenazante y peligrosa—
del cuerpo y la sexualidad femeninos para derrotar al enemigo."

Lamismaideala observamos enla utilizacién de rostros y figu-
ras “espantables” que describe Pomar [2000, parr.209:199-200] y que
los soldados texcocanos portaban en sus escudos. En el escudo de
Nezahualcoyotl pintado en el Cédice Ixtlilxochitl [1996: lam. 106r],
de acuerdo con Nicoléds Leon [1910:49], se encuentra representada
una vulva femenina, semejante interpretacion le da, el mismo au-
tor, a la manta de Oyoyll con su cordel del Cédice Magliabechiano
[1970:1am. 8r].

8Aunque corresponde a un diferente contexto cultural, tiempo y espacio, no podemos
soslayar un acontecimiento que retoma Enrique Casas [1989:94] de Ploss, que va en
el mismo sentido: en la guerra entre albaneses y montenegrinos, las mujeres de los
primeros se ponian en primera fila y alzaban sus faldas con la creencia de cegar a sus
enemigos.

19 La utilizacién de prendas para cubrir el sexo femenino no sélo pudo tener fines pu-
dorosos, sino que también pudo haber constituido un medio “para impedir que los
efluvios peligrosos que del sexo (de la mujer) se desprenden alcancen a los demas”
[Durkheim, en Casas, 1989:94].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

176 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Tabla 2.
Trastornos que provoca el cuerpo femenino liminar entre los
nahuas prehispanicos

Pariendo o

Menstruante Embarazada ., .
recién parida

Comedora de varones
al final del ciclo de 52
anos.

Perjudica los colores
de los pintores.

Perjudica la coccién de
ollas.

Echa a perder la
bebida.

Los alimentos que co- ‘/
cina provocan dafo.

Afecta la salud de nifios. V

Peligroso tener relacio- ‘/
nes con ellas.

Postmortem. V

SININ N

N\
N\

Entre grupos indigenas contemporaneos también se considera
que las mujeres en estado liminar, y la sangre involucrada en esos
estados de transito, dafian a ciertas personas o provocan distintos
trastornos. Esta es una linea de investigacion atin por explorar. Para
los fines de este articulo deseamos proporcionar algunos ejemplos
ilustrativos que nos permitan proponer explicaciones en conjunto:

e Debilita a los varones y a la familia en general. Entre los nahuas de Xo-
lotla® existe un remedio similar al que se mencioné para la época
prehispanica, contra los esposos violentos. Las mujeres para cal-
marlos les ponen menstruo en sus alimentos. Otra estrategia es po-
ner, en la cabecera de la cama, ropa manchada con dicha sangre,
pues su olor también es 1til para este proposito. Ideas semejantes
tienen los huaves [Rita, 1979:269].

En tanto, los nahuas del municipio de Mecayapan, en el sur de
Veracruz, piensan que cuando un hombre se siente muy enamora-
do de alguien es porque ella le dio a beber de su menstruacion [Se-

20 Toda la informacién relativa a esta comunidad de la Sierra Norte de Puebla la reco-
pilaron los autores durante enero, julio y diciembre de 2010.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 177

defio y Becerril, 1985:74]. En esta légica, sustancias negativamente
valuadas como la sangre menstrual pueden manipularse para fines
convenientes por aquellos que posean una potencia suficiente para
revertir dicha valencia y hacerla positiva.

Con respecto a la sangre del parto, una practica importante
entre los nahuas de Xolotla y Naupan, en Puebla, es el “lavado de
ropa” de la recién parida. Se piensa que las emanaciones conta-
minantes del nacimiento, que proceden de la sangre involucrada
en €él, deben eliminarse para evitar enfermedades en la familia. El
lavamiento por lo general se hace en un rio, donde el agua corra sin
peligro; nunca lo deberdn hacer en los manantiales [Baez Cubero,
2008:240]. También es importante esta practica entre los totonacos
de la Sierra Norte de Puebla [Ichon, 1973:329].

Asimismo, en este ultimo grupo, la sangre del parto puede
causar enfermedades, por ello, después del nacimiento, el petate
sobre el cual ha parido la mujer se rocia con sangre de pollo y refino
(aguardiente), se colocan sobre él algunas flores y un cirio y des-
pués se va a arrojar al monte [Ichon, 1973:329].

®  Peligro de estar cerca de ellas o tener relaciones sexuales con ellas. En
grupos nahuas actuales, como entre los de Xolotla, la sangre mens-
trual, la de la parturienta y la de la recién parida pueden provocar
una enfermedad peligrosa, que sino se le atiende lleva a la muerte.
A este padecimiento se le conoce como gquemada. El contagio tiene
dos causas. La primera seria la falta de higiene personal de la mujer
y de su entorno, y provocaria la enfermedad a su esposo e hijos.

La segunda causa se debe al incumplimiento del periodo de
abstinencia durante los dias de su menstruacién y en el curso del
puerperio, y haber tenido relaciones sexuales con su esposo. En
este caso, el marido es el principal afectado. Esto parece ser, por
la concepcién que se tiene de la sangre en ambos casos: sangre de
desecho, a cuyo olor se le llama xoquia.?! El quemado se hincha, su
cara estd negra y también tiene manchas en ella; se le cura dandole
a tomar caldo de zopilote o de zorrillo. También se le bafia en el
caldo del zorrillo, se come su carne y el caldo.

La misma creencia se ha encontrado en distintos grupos como
entre los nahuas de Atla, comunidad vecina de Xolotla [Montoya,
2008 (1964):178] entre los del municipio de Cuetzalan, Puebla [Ara-
moni, 1990:115], entre otros.

21 Del nghuatl xoquializtli, olor fétido, sofocante, hedor [Siméon, 2002:780].

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

178

Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Por otra parte, los lacandones no tienen relaciones sexuales
en los dias en que renuevan sus incensarios, e incluso duermen en
una casa de hombres ante el temor de contaminarse con la san-
gre menstrual [Marion, 1991:254]. A su vez, los tzotziles suponen
que relacionarse sexualmente con menstruantes provoca calambres
[Laughlin, 1975:59].

Mientras que entre los huaves, aunque no estan prohibidas las
relaciones, prefieren abstenerse, pues se cree que la blenorragia se
contrae por la unién con una menstruante [Rita, 1979:269]. En tanto,
los zoque-popolucas consideran que una de las causas del aborto es
la relacién sexual durante la menstruacién [Baez-Jorge, 1970:53].
Empeora el estado de personas heridas o enfermas. Los nahuas de Xolotla
piensan que si un varén tiene una herida, ésta se le infectard si se
acerca a una mujer menstruante o embarazada. En otro caso, si una
vibora lo muerde a uno, no debe acercarse a una menstruante, pro-
miscua o que viva en amasiato, de lo contrario no se curara la herida
y uno podria morir por ello.

Entre los zoque-popolucas de Veracruz, si una prefiada camina
junto a un herido o lo ve, ello puede causar que le dé “cangrena”
[Baez-Jorge, 1970:53]. Y si un hombre mordido por una vibora ve
—o0 es visto— por una mujer prefiada o menstruante, morira irre-
mediablemente [Béez-Jorge, 1970:52].

Igualmente, los tzotziles piensan que por su condicién caliente

no es aconsejable que las embarazadas estén cerca de personas con
afecciones de la piel o con heridas profundas, pues el solo hecho de
que las vean hard empeorar su enfermedad o herida [Freyermuth,
2003:273].
Provoca mal de ojo. Las fuentes etnograficas indican que la mujer
prenada dafia con su fuerza, y a través de la mirada, a los nifios
que estan proximos a ella [nahuas: Kelly, et al., 1956:104; tzotziles:
Holland, 1963:164].

En Chenalh¢ se considera que las mujeres embarazadas tienen
una condicién caliente y que por tal motivo pueden transmitir el
mal de ojo a los nifios, sobre todo cuando éstos son del sexo opues-
to del que llevan en su vientre [Freyermuth, 2003:273].%

2 En Argamasilla de Alba, Espafia, no pueden mirar ni tocar a un nifio, estando con la

sangre, sin producirle mal de ojo [Casas, 1989:76]. En Asia, la mirada de una mujer em-
barazada provoca en los nifios que el calor de su cuerpo penetre en el de él, ocasiondn-
dole una enfermedad caracterizada por una temperatura elevada [Ramirez, 2000:47].



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS

Tabla 3.

Trastornos que provoca el cuerpo femenino liminar entre

indigenas contemporaneos

179

Menstruante | Embarazada Pariendo o

recién parida

Debilita a los varones y a la
familia. ‘/ ‘/

Peligro de estar cerca de ellas

y tener relaciones sexuales ‘/ /

con ellas.

Empeora el estado de perso-
nas heridas o enfermas.

NS

Provoca mal de ojo.

Afecta el crecimiento, madu-
racion y abundancia de los ‘/
cultivos.

Seca las plantas.

NN

Enferma a los animales.

Afecta las propiedades
curativas de las plantas

medicinales.

o Afecta el crecimiento, maduracion y abundancia de los cultivos. Los mo-

chés (Chiapas) consideran a las mujeres durante “su regla” como
simbolos de estado impuro, y pueden “contaminar” o “cortar” el
proceso de crecimiento en los campos de cultivo, y aun deben abs-
tenerse de limpiar los granos de las mazorcas porque si lo hacen
seran escasos [Petrich, 1985:130-131]. Por su parte, los tzeltales con-
sideran que la fuerza calorifica tan intensa que poseen provocara
que la fruta verde nunca madure [Hermitte, 1992:59].

Seca las plantas y enferma a los animales. Entre los zoques de Chiapas
occidental y entre los zoque-popolucas de Veracruz, la mujer encin-
ta puede hacer secar las plantas y enfermar a los animales [Cérdo-
ba, 1975:200; Baez-Jorge, 1970:52].

Afecta las propiedades curativas de las plantas medicinales. Los tzotziles
de Chenalhé piensan que la mujer embarazada no debe recolectar

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

180 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

plantas medicinales porque perderian sus propiedades curativas
[Freyermuth, 2003:274].

DE LA PARTE AL TODO

Contamos con distintos conceptos aplicados a ciertos &mbitos de la sexuali-
dad femenina que nos ayudardn a redondear las connotaciones que se tenia
de las mujeres en estado liminar. El primero de ellos es cocoxqui, “enfermo”,
utilizado para designar a los genitales femeninos externos (vulva y vagina)
[Lopez Austin, 1996 (1980), 11:148].

No resulta extrana la aplicacion de este término a dichos érganos, pues
de ahi emana el liquido que carga las energias negativas que lo infestan
todo. Ese es el lugar original de la sangre menstrual y de parto, liquido
nocivo ante el que nada ni nadie estd inmune.

La raiz de enfermedad también se halla en dos de los nombres dados a
la menstruacioén, ciuacocolli, “la enfermedad femenina”, y cihuah incocoliz,
“la enfermedad de las mujeres” [Molina, 2004, seccién ndhuatl-espafiol: fol.
22v, Siméon, 2002:112; Lépez Austin, 1996 (1980), 11:146], los cuales aludi-
rian al estado de peligro, de dafio, de desequilibrio en el que se encuentra
la mujer en estos dias.

Con respecto a embarazarse, tenemos el verbo ococox, “haberse enfer-
mado”, cuya raiz sigue siendo la misma. Otros términos relacionados son
itlacauhqui, “cosa danada o corrompida, o mujer recién prefiada”, e itla-
cauiliztli, “corrompimiento tal o prefiez de mujer” [Molina, 2004, seccién
nédhuatl-espafiol: fol. 43r].* Como se pudo observar, este grupo de vocablos
que designan ambitos femeninos comparten un mismo eje de creencias.

Para concluir, sélo resta sefalar que las connotaciones atribuidas a los cuer-
pos tienen una légica cultural. En este caso, resulta claro que en el pensamiento
nahua se pasa de la parte al todo. Primero, la nocividad del liquido femenino
toca su centro emisor y de ahi perturba todo lo relacionado con la sexualidad
femenina. En otro nivel, el propio cuerpo femenino contagiado por ese perjui-
cio irradia todo a su alrededor, convirtiéndose en un foco de peligro.

En este mismo sentido, la macula femenina se extendera aun cuando la
mujer no se encuentre en estado liminar, pues ;quién garantiza que la mu-
jer, aun cuando no sangre, no conserve alguna huella de sangre en sus 6rga-

2 Lopez Austin [1996 (1980), 1:337] considera que el significado de estos dos tltimos
vocablos se podria explicar por la concepcién de que la acumulacion de semen en el
cuerpo de la mujer se pudre si no se logra un nuevo ser. Con base en la interpretacion
aportada a lo largo del articulo, diferimos de su opinion, pues consideramos que es-
tos términos refieren al estado de embarazo entendido como un periodo en el que el
cuerpo femenino acumula la sangre menstrual, la cual ayuda a la formacién del feto.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 181

nos genitales? Puesto que a veces (con frecuencia) la mujer se encuentra en
una condicion de peligro, se vuelve nociva de forma permanente. Es cierto
que lo es menos cuando su cuerpo no se encuentra en estado liminar.

BIBLIOGRAFIA

Aguado Vazquez, José Carlos

2004 Cuerpo humano, ideologia e imagen corporal. Notas para una antropologia de la
corporeidad, México, UNAM, 114, Facultad de Medicina.

Aguado Vazquez, José Carlos y Maria Ana Portal

1992 Identidad, ideologia y ritual, México, UAM.

Alvarado Tezozomoc, Hernando

1987 Crénica Mexicana, precedida del Cédice Ramirez, Manuel Orozco y Berra
(notas), México, Porrda, pp. 223-712.

Aramoni Burguete, Maria Elena

1990 Talokan tata, talokan nana: nuestras raices. Hierofanias y testimonios de un
mundo indigena, México, Conaculta.

Arqueologia Mexicana

2003 Edicién especial, Aztecas, textos de Eduardo Matos Moctezuma y Felipe
Solis Olguin, ndm. 13, 86 pp.

Atcheson, Louise Patricia

1976 “Menstruation: Myth, taboo, belief and fact. A psycho-anthropological
study of evaluations of female role, character and behavior, as reflected
in menstrual myths, taboos, beliefs and facts”, Thesis of PhD, New York
City, University of New York.

Baez Cubero, Lourdes

2008 “El oficio de tejer la vida. Rituales del ciclo vital entre los nahuas de la
sierra norte de Puebla”, en Silvia Limén (coord.), La religién de los pueblos
nahuas, Madrid, Trotta, pp. 219-246.

Baez-Jorge, Félix

1970 “La vida sexual entre los zoque-popoluca de Soteapan, Veracruz”, en
Anuario Antropologico, nim. 1, Xalapa, Universidad Veracruzana, Facultad
de Filosofia y Letras, Escuela de Antropologia, pp. 48-64.

Bourdieu, Pierre y L. J. D. Wacquant

1995 Respuestas para una antropologia reflexiva, México, Grijalbo.

Casas Gaspar, Enrique

1989 El origen del pudor, Barcelona, Alta Fulla.

Codice Borbonico

1993 Manuscrito mexicano de la biblioteca del Palais Bourbon: libro adivinatorio y
ritual ilustrado, descripcién, historia y exposicion del Cédice Borbonico por
Francisco del Paso y Troncoso, con un comentario explicativo por E. T.
Hamy, edicién facsimilar, México, Siglo xx1.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

182 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Codice Carolino

1967 “Manuscrito anénimo del siglo xvI en forma de adiciones a la primera
edicion del vocabulario de Molina”, Angel Maria Garibay (presentacion),
en Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 7, uNaM, 11H, pp. 11-58.

Codice Magliabechiano

1970 Codex Magliabechiano, edicién facsimilar, Austria, Biblioteca Nazionale
Centrale di Firenze, Akademische Druck Verlagsanstalt Graz.

Codice Ixtlilxochitl

1996 Apuntaciones y pinturas de un historiador, México, FCE.
Coérdoba, Francisco
1975 “Ciclo de vida y cambio social entre los zoques de Ocotepec y

Chapultenango”, en Alfonso Villa Rojas, José Velasco Toro et al., Los zoques
de Chiapas, México, sEP-INT (Antropologia Social, 39), pp. 187-216.
Duran, Diego

2002 Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de tierra firme, 2 tomos, México,
Conaculta (Cien de México).
Erikson, Erik

1978 Infancia y sociedad, Argentina, Hormé.

Florentine Codex, v. Sahagun, 1950-1969.

Freyermuth Enciso, Graciela

2003 Las mujeres de humo. Morir en Chenalhé. Género, etnia y generacion, factores
constitutivos del riesgo durante la maternidad, México, ciEsas, Comité por
una Maternidad Voluntaria y sin Riesgos, Inmujeres, Instituto de la Mujer,
Miguel Angel Porruaa.

Gennep, Arnold van

1986 Los ritos de paso, Madrid, Taurus.

Heéritier, Frangoise

1996 Masculino/Femenino. EI pensamiento de la diferencia, Espafa, Ariel.
Hermitte, Esther
1992 Poder sobrenatural y control social en un pueblo maya contempordneo, México,

Instituto Chiapaneco de Cultura, Gobierno del Estado de Chiapas.

Hernandez, Francisco

1959 Historia natural de Nueva Espafia, en Obras Completas, t. I, México, UNAM.

1986 Antigiiedades de la Nueva Espafia, Ascensiéon H. de Leén-Portilla (ed.),
Historia 16 (Crénicas de América, 28).

Holland, William

1963 Medicina maya en los Altos de Chiapas. Un estudio del cambio socio-cultural,
Daniel Cazés (trad.), INI (Antropologia Social, 2).

Hystoyre du Mechique

2002 Mitos e historias de los antiguos nahuas, Rafael Tena (paleografia y trad.),
México, Conaculta (Cien de México), pp. 113-166.

Ichon, Alain

1973 La religion de los totonacas de la Sierra, México, IN1, SEP.

Kelly, Isabel; Héctor Garcia Manzanedo et al.

1956 Santiago Tuxtla, Veracruz: Cultura y salud, México.

Kirchhoff, Paul

1943 Mesoamérica. Sus limites geogrificos, composicion étnica y caracteristicas
culturales, suplemento de la revista Tlatoani, México, ENAH.



EL CUERPO FEMENINO EN ESTADO LIMINAR: CONNOTACIONES ENTRE LOS NAHUAS PREHISPANICOS 183

Las Casas, Bartolomé de

1967 Apologética historia sumaria. Cuanto a las cualidades, disposicion, descripcion, cielo
y suelo destas tierras, y condiciones naturales policias, repiiblicas, manera de vivir
e costumbres de las gentes destas indias occidentales y meridionales cuyo imperio
soberano pertenece a los reyes de Castilla, 2 tomos, Edmundo O’Gorman (ed.,
estudio preliminar, apéndices, indice de materias), México, I1H, UNAM.

Laughlin, Robert M.

1975 The Great Tzotzil Dictionary of San Lorenzo Zinacantan, Washington,
Smithsonian Institution (Smithsonian Contributions to Anthropology, 19).

Le Breton, David

2002 La sociologia del cuerpo, Argentina, Nueva Vision.
Leén, Nicolas
1910 La obstetricia en México. Notas bibliogrdficas, étnicas, historicas, documentarias

y criticas de los origenes histéricos hasta el afio 1910, México, Tip. de la Vda.
de F. Diaz de Ledn Sucrs.

Lévi-Strauss, Claude

1997 El totemismo en la actualidad, Colombia, F¥CE (Breviarios).

Leyenda de los Soles

2002 Mitos e historias de los antiguos nahuas, Rafael Tena (paleografia y
traducciones), México, Conaculta (Cien de México), pp. 167-206.

Lopez Austin, Alfredo

1966 “Los temacpalitotique. Brujos, profanadores, ladrones y violadores”, en
Estudios de Cultura Ndahuatl, vol. 6, 1TH, UNAM, pp. 97-117.

1996 (1980) Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols.,
México, 11A, UNAM.

1998 “La parte femenina del cosmos”, en Arqueologia mexicana, vol. V, nim. 29,
enero-febrero, pp. 6-13.

1999 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

2001 “El ntcleo duro, la cosmovisién y la tradicién mesoamericana”, en

Johanna Broda y Félix Baez-Jorge (coords.), Cosmovision, ritual e identidad
de los pueblos indigenas de México, México, Conaculta, FCE, pp. 47-65.

2003 Los mitos del Tlacuache, México, ITIA, UNAM.

Lopez de Gomara, Francisco

1922 Historia general de las Indias, 2 tomos, Madrid, Espasa-Calpe (Grandes
viajes, 21).

Marion Singer, Marie-Odile

1991 Los hombres de la selva. Un estudio de tecnologia cultural en medio selvitico,
México, INAH (Regiones de México).

Molina, Alonso de

2004 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel
Leén-Portilla (estudio preliminar), México, Porrta.

Montoya Briones, José de Jests

2008 (1964) Atla: Etnografia de un pueblo ndhuatl, México, INAH, Departamento de
Investigaciones Antropoldgicas.

Motolinia, Toribio de Benavente

1971 Memoriales o Libro de las cosas de la Nueva Espafia y de los naturales de ella, E.
O’Gorman (ed.), México, 11, unaMm (Historiadores y Cronista de Indias, 2).

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

184 Miriam LoPEZ HERNANDEZ ® JAIME ECHEVERRIA GARCIA

Nufiez Cabeza de Vaca, Alvar

1922 Naufragios y comentarios. Con dos cartas, Madrid, Calpe.

Petrich, Perla

1985 La alimentacion moché: acto y palabra (estudio etnolingiiistico), México, UACH,
Centro de Estudios Indigenas.

Pomar, Juan Bautista de

2000 Relacion de Tezcoco en Poesia Niahuatl I Romances de los Sefiores de la Nueva
Espafia, Angel Ma. Garibay (paleografia, versién, introduccién, notas
apéndices), México, ITH, UNAM, pp. 149-219.

Quezada, Noemi

1996 “Mito y género en la sociedad mexica”, en Estudios de Cultura Ndhuatl, vol.
26, 11H, UNAM, pp. 21-40.

Ramirez Torres, Juan Luis

2000 Cuerpo y dolor. Semiética de la anatomia y la enfermedad en la experiencia
humana, México, UAEM, Programa de comunicacién de la ciencia y la
tecnologia (Cuaderno de Investigacion, 10).

Rita, Carla M.

1979 “Concepcién y nacimiento”, en Italo Signorini, Los huaves de San Mateo del
Mar, Oaxaca, México, INI, pp. 263-314.

Roux, Jean-Paul

1990 La sangre: mitos, simbolos y realidades, Barcelona, Peninsula.

Sahagtin, Bernardino de

1950-1969 Florentine Codex. General History of the things of New Spain, Fray Bernardino
de Sahagiin, Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson (traducido del
nahuatl al inglés, notas e ilustraciones) Santa Fe, Nuevo México, The
School of American Research and The University of utam, lib. VI.

1969 Augurios y abusiones, Alfredo Lépez Austin (introduccién, version, notas,
comentarios), México, ITH, UNAM.
2002 Historia general de las cosas de Nueva Espafia, 3 vols., Alfredo Lépez Austin

y Josefina Garcia Quintana (estudio introductorio, paleografia, glosario,
notas), México, Conaculta (Cien de México).
Sedefio, Livia, y Maria Elena Becerril

1985 Dos culturas y una infancia. Psicoandlisis de una etnia en peligro, México,
FCE.

Siméon, Rémi

2002 Diccionario de la lengua nidhuatl o mexicana, Josefina Oliva (trad.), México,
Siglo xxI.

Tib6n, Gutierre

1984 Los ritos mdgicos y trdgicos de la pubertad femenina, México, Diana.

Turner, Victor W.
1980 La selva de los simbolos. Aspectos del ritual ndembu, Madrid, Siglo xxt.



