Alteridad, etnografia y estereotipos
de lo fantastico en la frontera
México-Estados Unidos

Miguel Olmos Aguilera
Departamento de Estudios Culturales
El Colegio de la Frontera Norte, México

Here, we all do what has to b done.
Here, mixture is the root,

And the root that we bear within
simultaneously leaves its mark
with every step we take.

Here, we all do what has to b done.

Bustos y Wickert [2006].

Resumen: Debido a su heterogénea composicion sociocultural, la frontera norte se ha convertido
en una de las pocas sociedades con un mayor niimero de representaciones de alteridad. En este
sentido, el presente articulo reflexiona sobre la relevancia del estudio de la alteridad en tanto
dimensién fantdstica de representacion, y como fendmeno de reconocimiento desde la representacion
del otro como juego de espejos. Mediante el andlisis de algunos de los componentes del imaginario
histérico y cultural de la region fronteriza, y en particular de la ciudad de Tijuana, este articulo
intenta explicar el fenomeno fantdstico como un componente etnogrifico de interpretacion.

Abstract: The northern border has become one of the few societies with a greater number of
representations of otherness due to its diverse cultural composition. In this sense, this article
reflects the relevance of studying otherness as a fantastic dimension of representation, as well as a
phenomenon of recognition trough the representation of the other as if it was a set of mirrors. By
analyzing some of the components of the cultural and historical imagery of the border region, and
in particular, of the city of Tijuana, this article attempts to explain the fantastic phenomena as an
ethnographic component of interpretation.

Palabras clave: alteridad, imaginario fantdstico, etnografia, frontera.

Keywords: otherness, fantastic imagery, borderline, ethnography.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

208 MiGuer OLmos AGUILERA

INTRODUCCION

La frontera México-Estados Unidos es un escenario prolifico en fantasias,
trastornos y delirios producto de una cultura inaprensible y vertiginosa en
apariencia. En la region fronteriza se generan las representaciones imagina-
das y los estereotipos mas intensos de la vida binacional, desde lo exético
fronterizo hasta los mitos de indigenas y mestizos, incluyendo las tragicas
historias de migrantes muertos en su travesia hacia Estados Unidos. Dichas
representaciones se manifiestan en el contexto moderno y tradicional con
multiples facetas que van desde lo tragico-cémico, hasta lo religioso, poli-
tico y estético como parte de este “intercambio global” con el vecino pais
del norte.

Este articulo tiene como objetivo analizar y plantear una serie de re-
flexiones sobre el imaginario fantastico de diversas culturas que componen
la sociedad fronteriza de México-Estados Unidos, destacando la dimensién
imaginaria y estereotipica de la cultura como ficcién y representacion fan-
tastica a partir de las evocaciones culturales sobre lo exético. Por consi-
guiente, se aborda de manera muy general la construccion historica de la
alteridad y sus repercusiones en los mitos regionales contemporaneos. Una
preocupacién que genera la redaccion de este escrito es la ubicacion epis-
témica de los aspectos fantasticos de la etnografia, a los cuales se ha teni-
do acceso mediante investigacion de campo, realizada inicialmente en las
sociedades tradicionales indigenas y luego en la sociedad fronteriza tijua-
nense, donde predomina la cultura popular del mestizo migrante. Asi, las
reflexiones siguientes no tienen otro objetivo que servir de hilo conductor
para investigaciones mas amplias sobre la dimension imaginaria fantédstica
del estudio de la alteridad. Es posible encontrar representaciones materiales
del otro de manera que converjan con las construcciones imaginarias entre
culturas; dichas representaciones imaginadas de la alteridad se encuentran
sobre todo en los estereotipos que cada cultura construye en su devenir his-
térico (entendidos como un conocimiento colectivo, cuya operacién mental
proviene de un referente inmediato que libera al significante, sin mediar
una posicién razonada de su contenido). Se parte del supuesto de que tanto
la identidad como la alteridad, y en especial esta tiltima, si bien son fenoé-
menos de construccion colectiva, ambos se elaboran como procesos incons-
cientes para cuyo andlisis es necesario tener una estrategia deductiva.

En este sentido, la linea fronteriza tiene una representacion real y legal
para todos los que pretendemos cruzarla; no obstante, la poblacién fronte-
riza ha construido una estructura imaginaria en torno a esta linea divisoria,
que a su vez fundamenta otros rasgos de la cultura material propia de su



| 10Z ‘|Mge-olaus ‘oG odewnu ou::uﬁ_o

OoAeRIeD) OSUOJ[Y 03104

------

wmaiady 9’

SOpPIU) SOpe)sy-0dIIXIJA erajuor

‘T eSig



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

210 MiGuer OLmos AGUILERA

conjunto social, situado a menudo en ambos lados de la frontera. Ejemplos
al respecto son las expresiones artisticas plasticas y musicales de los gru-
pos migrantes, creadas bajo un régimen mitico imaginario propio de esta
region cultural.

Segtn menciona Marc Augé [1997], el régimen ficcional de la cultura
fronteriza plantea muiltiples identificaciones imaginarias sobre nuestra al-
teridad en relacion con la identidad y alteridad del otro. Las identidades
producidas en espacios culturales con una matriz aparentemente cambiante
son resultado del desgaje identitario que a menudo puede definirse como un
conflicto cultural entre grupos que habitan el espacio. Asi, a diferencia de la
ficcion forjada a partir de la relacion con el otro, la ilusién se genera a partir
del imaginario individual que no deja de nutrirse, en cierta medida, de los
suefos generados en colectivo; suponer que la linea fronteriza es una linea
imaginada, en tanto que representacion onirica de migrantes, es util para
situar los ejes de representacion real de los mitos modernos y tradicionales,
generados desde hace siglos y que hoy contindan su desarrollo propio.

Para el migrante reciente de poblacion mestiza, el purépecha michoaca-
no o mixteco oaxaquefio, el transitar en los limites culturales de la sociedad
fronteriza significa acceder a una etapa entre lo fantastico-desconocido-pe-
ligroso y lo real-conocido-seguro. La pérdida de referencias culturales que
sufre un sujeto al llegar a una cultura extrana presupone, de entrada, un
peligro al desajuste de sus valores. Por esta razén, el migrante se representa
al otro de acuerdo con sus pardmetros imaginarios, fantasticos y culturales.

Peligro/Imaginario-Fantéstico

Seguridad/Real-Material

Sin embargo, estas oposiciones se establecen de acuerdo con los referen-
tes culturales colectivos e individuales que ha tejido la urdimbre simbélica
de su cultura, y sus antagonismos e intersecciones dependen de las relacio-



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 211

nes entre el sujeto y su entorno. Por consiguiente, en el espacio constitui-
do entre la realidad cultural propia y la representacion cultural-fantastica
ajena se define el terreno de la ficcion, elaborada a partir de la diferencia
cultural. Al respecto, Augé refiere:

Si definimos los otros como una suerte de ficcién (en la cual, no hay que olvidar,
intervienen multiples personajes raros: dioses, espiritus, brujos...), nosotros
nos definimos por lo mismo como observadores objetivos, atentos por demas
a no dejarnos arrastrar por las historias de los otros, a no dejarnos imponer un
rol; al hacer esto, no pensamos en las ficciones que vivimos nosotros mismos
(Augé, 1998:46).

Antes de exponer algunos ejemplos de la representacion fantastica de
la frontera, quiero precisar la nocién de representacion y de fantasia (Olmos,
2001), y su relacién con la experiencia etnografica. En la filosofia griega, la
representacion era una categoria recurrente. Este concepto ha tenido un sen-
tido equivoco de manera constante. La etimologia latina praesentatio alude
al hecho de presentar, mientras que la re-praesantatio a “hacer venir, como
poder-de-hacer-venir-a-la-presencia” [Derrida, 1980:13]. El uso que Jacques
Derrida (ibidem) le da al concepto de representacién nos “re-envia” a dos sen-
tidos diferentes. Por una parte, el de “hacer volver a” de manera repetitiva,
y de dejar volver; y por otra, el poder de repetir.! Por otro lado, Frere [1980:194]
sefiala que en francés la palabra fantasia ha sido a menudo traducida como
representacion. Dicho concepto también ha sido asociado entre los estoicos
con la imagen mental; en particular, en los criterios de certeza de la percep-
cién del objeto representado (ibidem). En efecto, la imagen es la base de la
fantasia o la fantasmagoria (fantastique = ilusién), de la misma manera que el
sentido de representacion tenia relaciones sensibles en tanto que imagenes
(eidolon, éikon) o representacion imaginada. Por otra parte, la representacion
en Platén tomo el sentido de imaginacion creadora, la cual generaria después
el desarrollo de la teoria de la mimessis en su acepcion de presencia repetida, es
decir, una copia debilitada de las cosas [Ricoeur, 1980:51].

En este contexto, la discusion sobre la nocién de lo real en etnografia es
pertinente para el andlisis del sentido de la representacion fantastica fronte-
riza. En cambio, la definicién de la etnografia tradicional como la “descrip-
cién” de culturas alejadas en tiempo y espacio ha pasado a ocupar un lugar
diferente en los tltimos 50 afios. Si bien esta etnografia refiere el conjunto

! En francés la representacion refiere volver a presentar bajo la palabra renvoi, que sig-
nifica, literalmente, “hacer volver”. Sin embargo, en espafol se le traduce, en forma
literal, como “reenviar”.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

212 MiGuer OLmos AGUILERA

de técnicas y métodos de registro de una cultura, también ha vinculado las
nuevas especificidades de las sociedades contempordneas donde el inves-
tigador se involucra con la alteridad y su mismidad. Al interior del trabajo
etnografico, esta cultura intangible a la que pertenecen los suefos, los goces
y las fantasias, requiere técnicas distintas a la descripcion de la cultura ma-
terial. Al respecto, he realizado una etnografia de las ficciones fronterizas
en el contexto de la cultura regional, enfatizando las relaciones fantasticas
que derivan de la necesaria relacién entre el contexto cultural mexicano y
el estadounidense.

Sin embargo, como veremos mas adelante, la representacion del otro es
un proceso complejo, ya que la construccién de lo fantastico no depende de
la elaboracién que la poblacién haga sobre si misma, sino de la construc-
cién que de ella se haga desde el exterior, lo cual marca la pauta para pro-
ducir los estereotipos mas fascinantes, que pese a no tener ningtin vinculo
con la cultura originaria, y ser sélo invencion, son perfectamente reales en
términos de significacion [Hobsbawm, 2002]. En este sentido, es preciso
diferenciar entre la representacion fantéstica de los oriundos y la represen-
tacion fantastica del exterior sobre la cultura fronteriza (Figuras 2 y 3).

LA CONSTRUCCION DE LA ALTERIDAD EN EL NOROESTE DE MEXICO

De la misma manera como el salvaje aparece en el imaginario europeo nu-
trido de las crénicas e informes de mision, en la region fronteriza y del no-
roeste mexicano se gesta un proceso analogo en otros niveles. Antes de las
incursiones de los misioneros jesuitas y militares provenientes de Europa,
en Mesoamérica ya se concebia la idea de que el norte lo habitaba gente
barbara y salvaje, con una forma de vida muy diferente a la poblacién que
ocupaba el altiplano mesoamericano. En las crénicas del padre Kino, Pé-
rez de Rivas y Cabeza de Vaca, entre muchos otros, ya se cultivaba la nocién
de alteridad como la sorpresa que se establece al confrontar los hdbitos y
pensamientos propios y civilizados frente a los ajenos o salvajes, mas atin,
cuando se tiene el prejuicio de que los otros pertenecen a un estatus inferior
de la cadena evolutiva. Esta preconcepcion sobre el salvaje se prolonga du-
rante siglos como preludio a la creacién de la sociedad mestiza de la region.
Asi, en la medida en que proliferan grupos sociales el sentimiento sobre el
otro se diversifica también en los mismos sujetos.

En los inicios de la colonizacién de lo que hoy llamamos el noroeste, el
otro era identificado plenamente con el indigena, mientras que con la llegada
del mestizaje y de las familias novohispanas que colonizaron del sur de Es-
tados Unidos, en particular el sur de Nuevo México, las castas se acentuaron



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA...

Figura 2.

Emblema tijuanense

Foto: Alfonso Caraveo.

213

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

214 MiGuer OLmos AGUILERA

y proliferaron las diferencias culturales. Ahora el concepto otro ya no sélo se
aplicaba al indigena o civilizado, sino que cada grupo comenzaba a construir
sus referentes de identidad y alteridad respecto a grupos ajenos.

CONSTRUYENDO AL OTRO, DE LA HISTORIA AL MITO

El examen sobre la identidad histérica, como parte de una experiencia de
la diferencia cultural, nos remite a la revalorizacién de nuestra cultura y a
un andlisis exhaustivo de la identidad y valores de reconocimiento propio.
Todas las sociedades estan envueltas en el imaginario de su cultura en una
época particular. A cada etapa de la historia de un pais o una regién la ca-
racteriza un régimen imaginario especifico. La realidad fantastica o imagi-
nada es tan eficaz como la realidad material. Asi, los mitos de los indigenas
regionales son episodios que, sin estar situados en la historia, nos remiten al
encuentro mismo del hombre con la naturaleza y su domesticacién. De tal
forma que en una secuencia temporal seria posible restituir el imaginario
de las fases subsiguientes a la conquista espafiola, o a la recomposicién cul-
tural de la region [Olmos, 1999]. Sin embargo, més alla de la sincronicidad
de los mitos como fenémenos ahistéricos, puede pensarse que la globali-
zacion de la sociedad contempordnea implementa tentdculos de poder y
control ideolégico, ligados inicialmente a los mitos para luego adjudicarles
un hecho histérico particular. Tal como la estructura que soporta la diferen-
cia, la identidad irrumpe en una dimensién no temporal; por ejemplo, en el
mito los hechos articulados con la explicacién de las diferencias culturales
pueden ejemplificarse temporalmente.

Tal es el caso de la regién septentrional del pais, concebida como foco
de atraccién fantastica desde el siglo xv1. Esta linea cultural del norte de
Meéxico comienza a dibujarla Cabeza de Vaca, quien, al terminar su odisea
en el norte de la Nueva Espafia, difunde las miticas imagenes donde abun-
dan las aventuras, la riqueza y el desengafio identitario. A pesar de que el
conquistador se convierte en generador de los mitos del noroeste, éstos se
propagarian también mediante otros relatos y otras antiguas fantasias en
las que intervienen hermosas mujeres amazonas, siete cuevas y ciudades
de oro, entre otros. Por otra parte, llegado el siglo x1x, se descubre el oro
californiano como un mito adicional que se incorpora también a la textura
fantéstica de los mitos nortefios. Asi se arriba al inicio del siglo xx, al cual
lo caracteriza primero el paraiso de Capone después de la Ley Volstead o
ley seca, que impedia en particular la venta y el consumo de alcohol en
Estados Unidos. Décadas més tarde, la situaciéon se caracterizaria por la
migraciéon masiva de miles de mexicanos que, con la esperanza de encon-



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 215

trar mejoras econdmicas, se contrataron para las actividades agricolas en
el vecino pais del norte.

En el noroeste de México y la region fronteriza, la experiencia civiliza-
toria contempordnea se intensifica con la movilidad de personas estableci-
das lejos de sus lugares de origen. Actualmente, estos grupos se muestran
en un desfile de identidades en la que cada grupo expresa sus lazos de
pertenencia mas idealizada, la cual se confronta con sus referencias de al-
teridad. Todos los grupos incluidos —indigenas, migrantes u originarios
poseedores de una tradicion milenaria y que no sobrepasan el millar de
individuos— se ven envueltos en un sistema magico de identificaciones. La
mejor manera de construir al otro a partir de nuestra propia subjetividad es
recurrir a los mitos que contamos sobre su persona genérica. En todas las
culturas se presenta la misma situacién: la representacion estereotipada de
un informante o aventurero sobre una cultura desconocida dara, en forma
recurrente, la pauta para que se invente la realidad sobre la cultura misma;
en general, los mitos dan mayor informacién sobre el productor que sobre
el sujeto que refieren. En esta regién noroeste algunos de los relatos his-
toricos se han ido mitificando, por lo cual han alcanzado una dimensién
histérica que los inmoviliza en el tiempo.

EL OTRO CONTEMPORANEO EN LA REGION

El otro contemporaneo no es el mismo que el otro del siglo xvir o xviiI en el
norte de México. La heterogeneidad cultural que ha impulsado la situacién
econémica nacional, en el caso de los migrantes, ademas de los grupos indi-
genas originarios y la divisién politica nacional, nos enfrenta con una gama
por demads extensa de la ubicacién de la alteridad. Las variantes indigenas, y
mestizas, sumadas al otro no nacional inducen, por lo menos en las principa-
les ciudades de frontera, como Tijuana, Mexicali o Ciudad Juarez, una visién
cambiante de la alteridad que no se observa en otros paises. Sin embargo,
esta situacién no se puede generalizar, ya que en el centro de los estados
nortefios —Sonora, Chihuahua y Sinaloa— y en territorios aislados de la sie-
rra o el desierto, el otro sigue siendo el indigena, el blanco o el mestizo.

En este sentido, el otro se sittia de acuerdo con la posicion que se asuma
como sujeto colectivo. Para el indigena migrante, no sélo en la frontera con Es-
tados Unidos, sino incluso en los prosperos campos del Yaqui o del Mayo, “el
otro” lo representa el mestizo que lo explota y la cultura que debe aprender
es aquella que paga su mano de obra. El extrafio en el sistema social mexica-
no es invariablemente el indigena, que no sélo soporta la exclusién econémica,
sino el estigma de traer consigo hébitos y costumbres poco civilizados.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

216 MiGuer OLmos AGUILERA

LOS ACTORES CULTURALES

La frontera norte y la ciudad de Tijuana a lo largo de su historia han cons-
truido una serie de representaciones fantasticas de los grupos que llegan a
su territorio. La incorporacién, deconstruccion y construccion de las iden-
tidades relativas y efimeras de la poblaciéon migrante son los materiales
elementales para las ficciones y fantasias culturales al interior del territorio
fronterizo.

La heterogeneidad y cosmopolitismo de la regién fronteriza forman
parte de la fascinacién que ejerce este espacio cultural. Tanto los llamados
gringos como chicanos, migrantes mestizos, indigenas originarios y otros
grupos de migracion reciente han encontrado su lugar de asentamiento en
ambos lados de la frontera. Todos en conjunto construyen un régimen ima-
ginario con el que identifican a los otros de la moderna sociedad fronteriza.

El conjunto imaginario de los diversos grupos urbanos se construye de
manera distinta al que generan las sociedades tradicionales. En la sociedad
urbana este régimen abre referentes de reconocimiento que en un sistema
cultural tradicional formarian parte de necesidades internas de un conjunto
homogéneo. En oposicion a lo que sucede en la cosmovision de las socieda-
des tradicionales, donde a veces el enriquecimiento imaginario se genera
como necesidad de elementos externos, a partir de las necesidades internas
—en la légica suburbana o subtradicional de la sociedad fronteriza— el in-
tercambio de simbolos y personajes es tan intenso que el elemento externo
se convierte en un patrén necesario, generador de identidades cambiantes
y abiertas. Este tipo de sociedades modernas expanden anarquicamente
sus representaciones simbodlicas, tanto a partir del nicleo identitario como
en torno a las identidades periféricas.

Por otra parte, al interior de este cadtico intercambio cultural se en-
cuentran casos donde la experiencia de alteridad depara violentos desajus-
tes en las conductas y las referencias culturales sobre la realidad, la norma-
tividad y las fronteras del otro. La representacién fantéstica se convierte asi
en una representacion suficientemente tergiversada como para trastocar y
violentar la percepcién de la cultura de frontera. De acuerdo con algunos
especialistas, estos estados delirantes agudos propios de esta region han
sido definidos como psicosis fronterizas. Bajo estos estados limite, la pobla-
cién migrante encuentra en la religién, alivio a sus carencias afectivas y a
la frustracién de sus anhelos. Para el migrante los puntos de referencia se
trastocan de manera inmediata, tanto més cuando el individuo proviene de
un nucleo o comunidad con lazos culturales mas fuertes, como las comuni-
dades indigenas, que los establecidos en la sociedad mestiza.



| 10Z ‘|1 1ge-04aud ‘0G osawnu cu::uw_o

ang eyluojjen efeg

enuenyiuy

BZ1I9)uU01y UoIday

T eden



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

218 MiGuer OLmos AGUILERA

La supuesta globalizacién impone ahora, como nunca, un régimen de
proliferacién fantastica que en ocasiones trastoca los ejes de identificacion, y
en otras, refuerza los lazos identitarios ya construidos. Por esta razén, inte-
lectuales, polleros, empresarios, indigenas y mestizos se ven envueltos en un
sistema magico de identificaciones y de alteridades de la ciudad fronteriza.

LOS MITOS DE LO FANTASTICO DE LA IDENTIDAD FRONTERIZA

En esta movilidad imaginaria los individuos viven sus propios mitos y
reconfiguran paulatinamente la representacion fantastica del exdtico. Esta
serie de representaciones permite a la poblacién migrante asimilar el con-
junto de obstaculos encontrados a lo largo de su trayecto. Sin embargo,
este fendmeno mitico fantastico no se genera en un tinico grupo social, ni
en un solo sentido. Para el mexicano asentado en Estados Unidos, el mito
de la mexicanidad aumenta exponencialmente con la distancia fisica y
temporal. El componente de solidaridad imaginado, asi como el mito de
origen de los hijos de Aztlan (lugar de donde partieron los aztecas como
primeros mexicanos en el discurso nacional) se sublima con el pasar de
los afios.

Por el contrario, para el gringo la representacion fantastica del mexi-
cano evoca sobre todo la anarquia, la corrupcion, la holgazaneria y la
libertad exoética. Estos elementos estereotipados siguen alimentando la
visién de generaciones que se encuentran en la frontera estadounidense.
La incertidumbre y el temor de cruzar la linea fronteriza no sélo se repre-
senta de México hacia Estados Unidos, sino también en sentido inverso.
El cruce de la frontera es para el gringo una transgresién imaginaria y re-
presenta la incursién hacia una sociedad “libre de normas”. De la misma
manera como los mexicanos cruzan con sus suefios y sus personajes fan-
tasticos en busca de trabajo y un mejor modo de vida, los estadouniden-
ses también acarrean sus mitos y sus monstruos fantésticos al momento
de cruzar la frontera hacia México para embriagarse cada fin de semana.
Por consiguiente, los migrantes no transportan sélo su ser fisico, sino que
cargan con sus santos, sus goces y todas sus fantasias, y con base en és-
tas elaboran la ficcién sobre el otro. Dicha construccién, como ya sefalé,
serd un arma de supervivencia identitaria con la cual transformaran la
realidad cultural, desde el momento de su salida hasta establecerse en un
lugar determinado.

La vision del otro la elabora la poblacién asentada por varias genera-
ciones; lo mismo que los marroquies en Espafia, los arabes en Francia, los
turcos en Alemania, o bien los migrantes provenientes de Europa central



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 219

del antiguo bloque socialista. La vision estereotipada en la frontera entre
México y Estados Unidos es aquella que sehala a la poblacién migrante
como la causa de todos los males de la sociedad fronteriza. Sin embargo,
si bien dicha poblacién migrante constituye un reacomodo de identida-
des y alteridades, representa también el saneamiento del etnocentrismo
regional.

LOS SUENOS DE LOS VIAJEROS Y PERSONAJES FOLCLORICOS

En la incertidumbre y vulnerabilidad migratoria el individuo desata un
mecanismo de adaptacion particular en el que participan personajes y
creencias que lo guian hasta su destino. El personaje de Joaquin Murieta
es un ejemplo de los mitos fronterizos. Esta leyenda, transmitida durante
mas de un siglo por varias generaciones, posee miltiples variantes. Segin
una familia tijuanense, el tio Joaquin pierde a su esposa e hijos y después
se convierte en la pesadilla de los gringos. En otra variante de este mito, el
personaje de Murieta lo recupera Pablo Neruda. Dicho héroe, originado
durante el siglo x1x, aparecerd de manera recurrente en otra de sus versio-
nes bajo personajes como el Zorro. Sin embargo, este arquetipo del justi-
ciero fronterizo también se representa en antiguas series televisivas, y se le
asocia con el Cisco Kid o con el mismo Llanero Solitario. Este evoca al pionero
justiciero que lucha contra todo tipo de injusticias, cuyo amigo Toro, de
origen supuestamente apache, llama al enmascarado kimosabi, que en la
lengua de los yaquis significa amigo. En esta misma logica se inscriben
héroes indianos como Daniel Boone, que establece contacto entre los indios
y los pioneros americanos.

EL MIEDO AL OTRO: ENTRE LO LIMINAL, LO MALO Y LO CORRUPTO

En su lucha por vencer el miedo a la alteridad las culturas fronterizas cons-
truyen su identidad mediante la representacion fantastica de los otros, in-
tentando negociar ciertos rasgos de su experiencia cultural con el fin de
reincorporar nuevos elementos a su corpus identitario. En este tipo de so-
ciedades, fragmentadas y heterogéneas, el olvido se convierte en el meca-
nismo que echa a andar la transformacién identitaria en el terreno de la
ficcién. En este mundo encarnado por la ilusién y las apariciones, somos
testigos de una guerra de identidades imaginadas y representaciones fan-
tasticas de la alteridad. De tal modo que al interior de estas sociedades
existen aquellos individuos que detentan un bagaje cultural e individual
suficientemente consistente que les permite la confrontacién a lo distinto.
Sin embargo, existen también culturas e individuos que perciben los nue-

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

220 MiGuer OLmos AGUILERA

vos signos culturales como entes transfigurados que vulneran su corpus
perceptivo y normativo de la realidad. Asi, las transformaciones y trastor-
nos de la identidad, ligados con el mundo fantastico, van de la mano con
la ideologia de cada cultura que pretende instaurar formas especificas del
conflicto entre diferentes formas de percibir el mundo.

La llegada de una cultura distinta atraviesa un estado liminal similar
a los ritos de paso. En el proceso de elaboracién de la alteridad el migran-
te confronta al otro mediante su construccion fantastica. En estos tipos
de estado transitorios se sufre por lo que se deja, y por la incertidumbre de
enfrentar el futuro desconocido. De tal forma que el rito de paso exorciza
los miedos reales y los temores imaginarios. Sin embargo, no basta fran-
quear los obstaculos elaborando suefios y fantasias, sino que es necesario
divulgar la superacién del umbral de peligro que otorga inmediatamente
un nuevo estatus al iniciado.

Figura 3.

Senal de transito en Estados Unidos

Foto: Alfonso Caraveo.

“Decir que los jovenes (migrantes) estan en peligro de muerte es afir-
mar que un individuo que se sittia fuera de las estructuras admitidas y



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 221

que penetra en una region marginal se encuentra a merced de un poder
tal que es capaz ya sea de suprimirlo o de convertirlo en hombre” [Dou-
glas, 1971:13]. O como dice la tradicién popular: “lo que no mata engor-
da”. El mecanismo de conversiéon a una nueva cultura es la germinacién
cuyo resultado es el nacimiento de un nuevo ser y un nuevo desafio. En
esta zona de nadie, la experiencia del migrante se presenta como una suer-
te de metamorfosis cultural.

EL TRASTORNO EN EL REGIMEN INDIGENA

Los pobladores mas antiguos de la region, o indigenas originarios, tam-
bién participan de alguna manera en esta guerra de imagenes de alteridad.
Debido a sus caracteristicas histéricas de colonizaciéon y como producto
de un exterminio feroz del sistema de misiones —en toda la peninsula de
Baja California—, la poblacion indigena originaria no alcanza a superar el
millar de habitantes. Por otro lado, en el norte de Sonora, al interior de las
misiones que fundara originalmente el jesuita Eusebio Kino, los indigenas
pépagos suman entre 1000 y 2000 en el lado mexicano, mientras que en
Estados Unidos sobrepasan los 20000 individuos. Los indigenas papagos, o
tohono o “otham, en México, comparados con los que habitan en Arizona, son
una minoria que se resiste a abandonar su territorio de origen.? Los yaquis
o yoremes es otro grupo fronterizo que aun cuando su colonia en Arizona no
tiene mas de ochenta afios, contrariamente a lo que sucede con los papagos,
representan solamente una minima parte de su cultura, cuyo grueso de la
poblacién se encuentra en el estado de Sonora.

Sibien los pueblos indigenas de México se insertan en la dindmica con-
textual de lo que se ha dado en llamar la modernidad, y han visto modificar
aspectos fundamentales de su cultura, esta categoria de lo global les ha
reservado también un lugar totalmente particular. En la frontera norte de
México la tradicién ha encontrado un impasse como en ningtin otro lugar
del pais. Si echamos un vistazo a las comunidades indigenas de la frontera,
nos percatamos de la marginalidad en la que viven los que la Constitu-
cién reconoce como ciudadanos mexicanos. No obstante, lo que nos inte-
resa acerca de esta marginalidad es la restitucion del proceso por el cual la
neocolonizacién imaginaria ha sido construida.

De la misma manera como se ha desarrollado el proceso de coloniza-
cién en otros paises, desplegando mecanismos de control y conversién que

2 La desestructuracién de cada grupo indigena fronterizo plantea otras interrogantes so-
bre su propia légica histérica y social, depende s6lo de como se ha venido extendiendo
el sistema global en el ambito socioeconémico; su andlisis requiere otro espacio.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

222 MiGuer OLmos AGUILERA

luego funcionarian por si mismos en la sociedad conquistada, en el norte de
México la colonizacion del imaginario estético parte de la evangelizacion
jesuita del siglo xvir. En aquel tiempo se establecieron ciertos principios
que determinarfan después la dindmica de sumisién indigena, tanto hacia
su dios cristiano como a las instituciones generadas en las nuevas colonias.
Con una diferencia de mas de cien afios con respecto al centro de México,
la conquista espiritual de la region norte de la Nueva Espafia plantea otras
fronteras culturales. La diferencia cultural de los habitantes del norte gene-
r6 un tipo distinto de evangelizacion, y por lo tanto, otro tipo de sociedad.
La transformacién del sistema de creencias indigenas se presenta en todo
el continente, pero las particularidades sefialadas le dieron otro caracter a
la region.?

Desde hace por lo menos mil afnos, las culturas inmersas en esta area
poseen fuertes diferencias culturales con el altiplano mesoamericano en el
centro del pais. Estas diferencias se presentan pese al proceso de coloniza-
cién y conquista. Por esta razén, la conquista indigena fue mas tardia, pues
la belicosidad de estos indigenas superaba por mucho la de sus homélogos
del centro; por consiguiente, su pacificacion fue también mas costosa para
la corona espanola de los siglos xviI y XVIII.

EL RACISMO Y LO SALVAJE

Como hemos sefialado, la construccion y desarticulacién fantéstica del otro
se vincula también con fuertes sentimientos de exclusién y racismo configu-
rados desde el tiempo de la Colonia. Por consiguiente, el racismo contem-
poréaneo, situado a menudo en una idea similar al del salvaje del siglo de las
luces europeo, alimenta sentimientos de exclusién prolificos en ambientes
coloniales. Este neocolonialismo producto de la escenificacién del otro es, sin
embargo, un fendmeno desarrollado en todos los paises colonizados, con un
alto porcentaje de poblacién mestiza, y en aquellos pueblos en donde otros
grupos externos cuestionan la identidad hegemonica.

En el caso nacional, la construccién mitica y fantéstica del otro se nutre
a partir de las grandes diferencias entre la gente del norte —llamada chi-
chimeca desde la época prehispanica— con respecto a la poblacién surefia,
heredera de una tradicién de agricultores y no de caza-recoleccién, como es
el caso de muchos grupos indigenas nortefios.

% Por ejemplo, como ocurre en el caso de los papagos, el dios Itoy 0 “hermano mayor” es
asimilado a la persona del jesuita Eusebio Kino. Los signos de las creencias propias se
han ido trastocando vertiginosamente desde el siglo xviIr.



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 223

El racismo de la region fronteriza se nutre directamente de este proce-
so histérico, ya que integra otros conjuntos miticos provenientes de una
cultura regional a la cual da forma en la actualidad la poblacién mexicano-
americana. En este contexto de ideas preconcebidas sobre la alteridad en la
época contempordnea, el peso del sentimiento racista, cuya construccion
fantéstica del otro es estructural, no se desarrolla por igual en los distintos
estratos de la sociedad fronteriza. Los indigenas migrantes junto con los
indigenas originarios son uno de los grupos que mas excluye la sociedad
mestiza y urbana.

Por otra parte, asi como el mexicano ha sido proyectado fuera de sus
fronteras con una serie de clichés sobre lo “corrupto” y desorganizado de
su cultura, estos estereotipos y fantasias no se restringen al ambito externo,
sino que se reproducen al interior del territorio nacional. Otros grupos de
la region fronteriza elaboran entre si fantasticos clichés sobre la cultura de los
indigenas, de los migrantes y todos aquellos ubicados en las capas inferio-
res de la jerarquia social. En cierto sentido, la falta de representaciones miti-
cas sobre lo diferente suele generar sentimientos de exclusién; sin embargo,
si bien es cierto que estas emociones proliferan en la regién fronteriza, so-
bre todo en las tdltimas décadas, el proceso se inici6 histéricamente con los
primeros asentamientos hispanos.

A pesar de que la oposiciéon fundamental entre las grandes alteridades se
sitda entre México y Estados Unidos, como culturas nacionales, el peso de la
intolerancia al interior de cada nacién no se soporta por igual en los estratos
sociales que la componen. En consecuencia, las elaboraciones fantésticas del
mexicano o del gringo, presentan matices muy diferentes para cada caso.
Por ejemplo, para los migrantes indigenas y para los indigenas originarios la
situacion se torna mucho mds compleja, ya que ademés de construir al “otro
nacional” deben elaborar y padecer la exclusion de los mestizos.

FINALE: LA REPRESENTACION FANTASTICA DE LA FRONTERA

Como se apunt6 al inicio de este trabajo, las fronteras entre los grupos so-
ciales se construyen en buena medida desde lo fantastico en el terreno de la
ficcién. Esta representacion del entorno no es una copia fisica de la materia
percibida, sino que incluye el aspecto imaginario y fantastico que articula,
a su vez, el material sensible atrapado por la experiencia cultural, y que a
menudo se vuelca sobre la creacidon estética: musica, murales, musica elec-
trénica y musica comercial.

Al tomar distancia del exterior y crear lazos de identidad al interior del
grupo, la representacién fantastica actia independientemente de que los

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicuilco numero 50, enero-abril, 2011

224 MiGuer OLmos AGUILERA

Figura 4.

Arte fronterizo

Foto: Alfonso Caraveo.

conjuntos culturales establezcan contacto real con otros grupos. Por ejem-
plo, los indigenas de las colonias migrantes no establecen nexos importan-
tes con grupos mestizos. Por su parte, los indigenas originarios tampoco
poseen un contacto eficaz con los indigenas migrantes ni con los grupos
mestizos. Cada grupo o ghetto se reproduce internamente, y sélo mantiene
los nexos imprescindibles con el exterior.

El mecanismo de pensamiento fantastico lo nutren, en primera instan-
cia, los signos de las operaciones estereotipicas, las cuales dependen de
la ubicacién del observador. Asi lo menciona Manu Chao en una de sus
canciones (“Tijuana: tequila, sexo, marihuana”), en cuyo caso nos situamos
sobre todo en el contexto europeo. No obstante, existe un abanico de inter-



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 225

pretaciones sobre la frontera. Las representaciones fantasticas del ofro han
fortalecido la cultura tradicional y popular de la poblacién indigena y mes-
tiza. En Estados Unidos, los murales chicanos son un ejemplo de tantas
expresiones artisticas fronterizas y son, sin duda, un sintoma de la fortaleza
de su identidad.

En resumen, es preciso diferenciar que las expresiones fantasticas desde
la cultura tradicional y de la cultura moderna o urbana no poseen el mismo
sustrato ni difusién. En un caso hablamos de simbolismos estructurantes
de la vida social, mientras que en la modernidad nos referimos a simbolis-
mos pasajeros y cambiantes. De tal modo que las representaciones fantasti-
cas tienen logicas distintas, lo que depende del tipo cultural que las genere
y las perciba.

Finalmente, sefialaremos algunos mitos urbanos asociados con los
multiples estereotipos que aun cuando han sido generados a menudo des-
de el exterior, han producido gran niimero de identificaciones en la cultu-
ra mestiza. S6lo para enumerar algunos, podriamos ubicar las fantasias
que envuelven al contrabandista y a la cultura del narcotrafico. La cultura
artistica asociada con el narcotrafico también ha sido una rica fuente de
inspiracién para cineastas, artistas y compositores de la regién fronteriza
y del noroeste de México. Sin embargo, este fendmeno no se restringe al
campo de lo local, sino que abarca amplias esferas de la creacién artistica
al exterior de las fronteras nacionales. Sélo para citar algunos ejemplos,
tenemos las peliculas Traffic, 21 gramos, Babel, y la novela La reina del sur,
de Arturo Pérez-Reverte, entre otras manifestaciones.

Por otra parte, encontramos las fantasias surgidas del imaginario local
tijuanense. Sin una fuente precisa mas que la tradicién oral urbana, se tiene
informacién de que en algin antro nocturno de la ciudad existe un burro
que se ha convertido en icono del turismo extranjero aficionado al bestia-
lismo. Este tipo de relatos los fomentan taxistas y los gringos asiduos a la
vida nocturna. Pese a que nadie lo conoce, este personaje lo comentan con
amplitud los turistas. Asi, dicho mito se ha arraigado poco a poco en el
imaginario del fuerefio. En esta serie de representaciones destaca también
el burro-cebra como imagen del turismo tijuanense. En realidad, se trata
de un burro pintado de cebra, que pese a lo evidente, el atractivo es que el
fuerefo viva su ficcién y se tome la foto con un sombrero de charro mexica-
no. De la misma manera, existen otras fuentes del pensamiento fantastico
como antros de nudismo y de table dance. En estos lugares se retinen locales
y fuerefios para a ver a las rubias o giieras de Europa del este, antes de
que éstas sean deportadas a sus paises de origen. Por otro lado, uno de los
focos de fantasias nocturnas mas prolifico de la zona de tolerancia de la ca-

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



Cuicui.lco numero 50, enero-abril, 2011

226 MiGuer OLmos AGUILERA

lle Coahuila son los antros de travestismo. En éstos es posible encontrarse
con el doble de personajes de la farandula. Los artistas locales interpretan
personajes como Lola Beltran, Rocio Durcal o Laura Ledn. En este contexto,
cada objeto y figura del contexto imaginario se convierten en el soporte
de diversas representaciones fantasticas. A menudo éstas se insertan en el
mundo de la droga y de la prostitucién, pero no necesariamente.

En la dltima parte de nuestro recorrido constatamos que los monstruos
y personajes fantdsticos representados en el cine hollywoodense no distan
mucho de la realidad fantéstica fronteriza. Los vehiculos de la globaliza-
cién y la sobremodernidad recobran vida particular en esta regién, cuyo
régimen imaginario posee caracteristicas especificas. Asi, el monstruo mi-
tico del imaginario ancestral y el monstruo urbano contemporaneo parten
de una légica transgresiva, en ambos casos la representacion fantastica se
convierte en la sublimacion y en la violacién de las normas culturales para
poder asir a los otros, que somos nosotros mismos.

BIBLIOGRAFIA

Astorga, Luis

1996 Mitologia del narcotraficante, México, uNAM, Plaza y Valdés.

Augé, Marc

1997 La guerre des réves. Exercices d’Ethno-Fiction, Paris, Editions du Seuil.

1998 Les formes de I"oubli, Paris, Payot & Rivages.

Braniff, Beatriz et al.

2001 La Gran Chichimeca. EI lugar de las rocas secas, México, Conaculta/Jaca Book.

Bustos, Francisco J. y Michael Cheno Wickert

2006 Aqui estamos... ya nos vamos, National City, Red Calac Arts Publications.

Clavijero, Francisco Xavier

1986 Historia de la antigua o Baja California [1789], México, Universidad
Iberoamericana.

Consejo Nacional de Fomento Educativo, El Colegio de la Frontera Norte

1995 Voces de Calafia, México, Conafe, Colef.

Derrida, Jacques

1980 “Envoi” dans Actes du XVIleme Congres des Sociétés de Philosophie de
langue frangaise, Strasbourg, cNRs, Université des Sciences Humaines de
Strasbourg.

Douglas, Mary

1971 De la Souillure. Essais sur les notions de pollution et de tabou, Paris, Maspéro.

Durand, Gilbert

1992 Les structures anthropologiques de I'imaginaire, Paris, Dunod.

1993 L'Imagination symbolique, Paris, PUF.



ALTERIDAD, ETNOGRAFIA Y ESTEREOTIPOS DE LO FANTASTICO EN LA FRONTERA... 227

Durkheim, Emile

1924 “Representations Individuelles et Representations Collectives”, en
Sociologie et Philosophie, Paris, Librairie Felix Alcan.

Florescano, Enrique

1995 Mitos mexicanos, México, Nuevo Siglo Aguilar.
Frere, J.
1980 “Les origines grecques du probléme de la représentation (Sophistes,

Aristote, Stoiciens et Sceptiques), en Actes du XVIlleme Congres des Sociétés
de Philosophie de langue frangaise, Strasbourg, cNRrs, Université des Sciences
Humaines de Strasbourg.

Garcia Canclini, Néstor

1999 La globalizacion imaginada, México, Paidés.

Gonzélez Rodriguez, Luis
1993 El noroeste novohispano en la época colonial, México, UNAM.

Gruzinski, Serge

1988 La colonization de l'imaginaire. Societés indigenes et occidentalisation dans le
Mexique Espagnol xvie-xvine siecle, Paris, Gallimard.

Hobsbawm, Eric

2002 “Introduccién: la invencién de la tradicién”, en Eric Hobsbawm y Terence
Ranger (comps.), La invencion de la tradicién, Barcelona, Critica.

Kino, Francisco Eusebio

1913-1922"“Favores celestiales”, publicado con el titulo de Las misiones de Sonora
y Arizona, paleografia e indice de Francisco Ferndndez del Castillo,
introduccién y notas de Emilio Bése, México, Publicaciones del Archivo
General de la Nacién 8, 1913-1922, Cultura.

Maquet, Jacques

1993 L’anthropologue et I'esthétique, Paris, Métaillé.

Olmos Aguilera, Miguel

1999 “En la biisqueda de los ‘salvajes’: conquista, alteridad y colonizacién del
imaginario estético en el noroeste de México: Cabeza de Vaca y Pérez de
Rivas”, en Frontera Norte, 12 (22), pp. 7-30.

2001 “Cinco conceptos fundamentales en antropologia del arte”, en Revista
Cuicuilco, México, ENAH, junio, p.22.

Pérez de Ribas, Andrés

1985 Triunfos de Nuestra Santa fe entre gentes las mds bdrbaras y fieras del Nuevo
Orbe, vols. 1y II, Gobierno del Estado de Sonora.

Pérez-Reverte, Arturo

2002 La reina del sur, Espafia, Alfaguara.

Ricoeur, Paul

1980 “Mimesis et Représentation”, en Actes du XVIlleme Congres des Sociétés de
Philosophie de langue frangaise, Strasbourg, cNrs, Université des Sciences
Humaines de Strasbourg.

Sperber, Dan

1994 “L’étudeanthropologique desreprésentations: problemes et perspectives”,
en Les représentations sociales, Denise Jodelet (coord.), Paris, PUF.

1981 “L'interpretation en Anthropologie”, en L'Homme, nim. XXI, pp. 69-92.

Cuicuilco ndmero 50, enero-abril, 2011



