
número 50, enero-abril, 2011

Alteridad, etnografía y estereotipos 
de lo fantástico en la frontera 

México-Estados Unidos

Miguel Olmos Aguilera
Departamento de Estudios Culturales
El Colegio de la Frontera Norte, México

Here, we all do what has to b done.
Here, mixture is the root,

And the root that we bear within
simultaneously leaves its mark 

with every step we take.
Here, we all do what has to b done.

Bustos y Wickert [2006].

Resumen: Debido a su heterogénea composición sociocultural, la frontera norte se ha convertido 
en una de las pocas sociedades con un mayor número de representaciones de alteridad. En este 
sentido, el presente artículo reflexiona sobre la relevancia del estudio de la alteridad en tanto 
dimensión fantástica de representación, y como fenómeno de reconocimiento desde la representación 
del otro como juego de espejos. Mediante el análisis de algunos de los componentes del imaginario 
histórico y cultural de la región fronteriza, y en particular de la ciudad de Tijuana, este artículo 
intenta explicar el fenómeno fantástico como un componente etnográfico de interpretación.

Abstract: The northern border has become one of the few societies with a greater number of 
representations of otherness due to its diverse cultural composition. In this sense, this article 
reflects the relevance of studying otherness as a fantastic dimension of representation, as well as a 
phenomenon of recognition trough the representation of the other as if it was a set of mirrors. By 
analyzing some of the components of the cultural and historical imagery of the border region, and 
in particular, of the city of Tijuana, this article attempts to explain the fantastic phenomena as an 
ethnographic component of interpretation.

Palabras clave: alteridad, imaginario fantástico, etnografía, frontera.

Keywords: otherness, fantastic imagery, borderline, ethnography.



Miguel Olmos Aguilera208
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Introducción 

La frontera México-Estados Unidos es un escenario prolífico en fantasías, 
trastornos y delirios producto de una cultura inaprensible y vertiginosa en 
apariencia. En la región fronteriza se generan las representaciones imagina-
das y los estereotipos más intensos de la vida binacional, desde lo exótico 
fronterizo hasta los mitos de indígenas y mestizos, incluyendo las trágicas 
historias de migrantes muertos en su travesía hacia Estados Unidos. Dichas 
representaciones se manifiestan en el contexto moderno y tradicional con 
múltiples facetas que van desde lo trágico-cómico, hasta lo religioso, polí-
tico y estético como parte de este “intercambio global” con el vecino país 
del norte.

Este artículo tiene como objetivo analizar y plantear una serie de re-
flexiones sobre el imaginario fantástico de diversas culturas que componen 
la sociedad fronteriza de México-Estados Unidos, destacando la dimensión 
imaginaria y estereotípica de la cultura como ficción y representación fan-
tástica a partir de las evocaciones culturales sobre lo exótico. Por consi-
guiente, se aborda de manera muy general la construcción histórica de la 
alteridad y sus repercusiones en los mitos regionales contemporáneos. Una 
preocupación que genera la redacción de este escrito es la ubicación epis-
témica de los aspectos fantásticos de la etnografía, a los cuales se ha teni-
do acceso mediante investigación de campo, realizada inicialmente en las 
sociedades tradicionales indígenas y luego en la sociedad fronteriza tijua-
nense, donde predomina la cultura popular del mestizo migrante. Así, las 
reflexiones siguientes no tienen otro objetivo que servir de hilo conductor 
para investigaciones más amplias sobre la dimensión imaginaria fantástica 
del estudio de la alteridad. Es posible encontrar representaciones materiales 
del otro de manera que converjan con las construcciones imaginarias entre 
culturas; dichas representaciones imaginadas de la alteridad se encuentran 
sobre todo en los estereotipos que cada cultura construye en su devenir his-
tórico (entendidos como un conocimiento colectivo, cuya operación mental 
proviene de un referente inmediato que libera al significante, sin mediar 
una posición razonada de su contenido). Se parte del supuesto de que tanto 
la identidad como la alteridad, y en especial esta última, si bien son fenó-
menos de construcción colectiva, ambos se elaboran como procesos incons-
cientes para cuyo análisis es necesario tener una estrategia deductiva.

En este sentido, la línea fronteriza tiene una representación real y legal 
para todos los que pretendemos cruzarla; no obstante, la población fronte-
riza ha construido una estructura imaginaria en torno a esta línea divisoria, 
que a su vez fundamenta otros rasgos de la cultura material propia de su 



nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Fi
gu

ra
 1

. 

Fr
on

te
ra

 M
éx

ic
o-

E
st

ad
os

 U
n

id
os

Fo
to

: A
lf

on
so

 C
ar

av
eo



Miguel Olmos Aguilera210
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

conjunto social, situado a menudo en ambos lados de la frontera. Ejemplos 
al respecto son las expresiones artísticas plásticas y musicales de los gru-
pos migrantes, creadas bajo un régimen mítico imaginario propio de esta 
región cultural.

Según menciona Marc Augé [1997], el régimen ficcional de la cultura 
fronteriza plantea múltiples identificaciones imaginarias sobre nuestra al-
teridad en relación con la identidad y alteridad del otro. Las identidades 
producidas en espacios culturales con una matriz aparentemente cambiante 
son resultado del desgaje identitario que a menudo puede definirse como un 
conflicto cultural entre grupos que habitan el espacio. Así, a diferencia de la 
ficción forjada a partir de la relación con el otro, la ilusión se genera a partir 
del imaginario individual que no deja de nutrirse, en cierta medida, de los 
sueños generados en colectivo; suponer que la línea fronteriza es una línea 
imaginada, en tanto que representación onírica de migrantes, es útil para 
situar los ejes de representación real de los mitos modernos y tradicionales, 
generados desde hace siglos y que hoy continúan su desarrollo propio. 

Para el migrante reciente de población mestiza, el purépecha michoaca-
no o mixteco oaxaqueño, el transitar en los límites culturales de la sociedad 
fronteriza significa acceder a una etapa entre lo fantástico-desconocido-pe-
ligroso y lo real-conocido-seguro. La pérdida de referencias culturales que 
sufre un sujeto al llegar a una cultura extraña presupone, de entrada, un 
peligro al desajuste de sus valores. Por esta razón, el migrante se representa 
al otro de acuerdo con sus parámetros imaginarios, fantásticos y culturales.

Sin embargo, estas oposiciones se establecen de acuerdo con los referen-
tes culturales colectivos e individuales que ha tejido la urdimbre simbólica 
de su cultura, y sus antagonismos e intersecciones dependen de las relacio-

Peligro/Imaginario-Fantástico

	 Seguridad/Real-Material



211Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

nes entre el sujeto y su entorno. Por consiguiente, en el espacio constitui-
do entre la realidad cultural propia y la representación cultural-fantástica 
ajena se define el terreno de la ficción, elaborada a partir de la diferencia 
cultural. Al respecto, Augé refiere:

Si definimos los otros como una suerte de ficción (en la cual, no hay que olvidar, 
intervienen múltiples personajes raros: dioses, espíritus, brujos…), nosotros 
nos definimos por lo mismo como observadores objetivos, atentos por demás 
a no dejarnos arrastrar por las historias de los otros, a no dejarnos imponer un 
rol; al hacer esto, no pensamos en las ficciones que vivimos nosotros mismos 
(Augé, 1998:46).

Antes de exponer algunos ejemplos de la representación fantástica de 
la frontera, quiero precisar la noción de representación y de fantasía (Olmos, 
2001), y su relación con la experiencia etnográfica. En la filosofía griega, la 
representación era una categoría recurrente. Este concepto ha tenido un sen-
tido equívoco de manera constante. La etimología latina praesentatio alude 
al hecho de presentar, mientras que la re-praesantatio a “hacer venir, como 
poder-de-hacer-venir-a-la-presencia” [Derrida, 1980:13]. El uso que Jacques 
Derrida (ibidem) le da al concepto de representación nos “re-envía” a dos sen-
tidos diferentes. Por una parte, el de “hacer volver a” de manera repetitiva, 
y de dejar volver; y por otra, el poder de repetir.1 Por otro lado, Frere [1980:194] 
señala que en francés la palabra fantasía ha sido a menudo traducida como 
representación. Dicho concepto también ha sido asociado entre los estoicos 
con la imagen mental; en particular, en los criterios de certeza de la percep-
ción del objeto representado (ibidem). En efecto, la imagen es la base de la 
fantasía o la fantasmagoría (fantastique = ilusión), de la misma manera que el 
sentido de representación tenía relaciones sensibles en tanto que imágenes 
(eidolon, ëikon) o representación imaginada. Por otra parte, la representación 
en Platón tomó el sentido de imaginación creadora, la cual generaría después 
el desarrollo de la teoría de la mimessis en su acepción de presencia repetida, es 
decir, una copia debilitada de las cosas [Ricoeur, 1980:51].

En este contexto, la discusión sobre la noción de lo real en etnografía es 
pertinente para el análisis del sentido de la representación fantástica fronte-
riza. En cambio, la definición de la etnografía tradicional como la “descrip-
ción” de culturas alejadas en tiempo y espacio ha pasado a ocupar un lugar 
diferente en los últimos 50 años. Si bien esta etnografía refiere el conjunto 

1	 En francés la representación refiere volver a presentar bajo la palabra renvoi, que sig-
nifica, literalmente, “hacer volver”. Sin embargo, en español se le traduce, en forma 
literal, como “reenviar”.



Miguel Olmos Aguilera212
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

de técnicas y métodos de registro de una cultura, también ha vinculado las 
nuevas especificidades de las sociedades contemporáneas donde el inves-
tigador se involucra con la alteridad y su mismidad. Al interior del trabajo 
etnográfico, esta cultura intangible a la que pertenecen los sueños, los goces 
y las fantasías, requiere técnicas distintas a la descripción de la cultura ma-
terial. Al respecto, he realizado una etnografía de las ficciones fronterizas 
en el contexto de la cultura regional, enfatizando las relaciones fantásticas 
que derivan de la necesaria relación entre el contexto cultural mexicano y 
el estadounidense. 

Sin embargo, como veremos más adelante, la representación del otro es 
un proceso complejo, ya que la construcción de lo fantástico no depende de 
la elaboración que la población haga sobre sí misma, sino de la construc-
ción que de ella se haga desde el exterior, lo cual marca la pauta para pro-
ducir los estereotipos más fascinantes, que pese a no tener ningún vínculo 
con la cultura originaria, y ser sólo invención, son perfectamente reales en 
términos de significación [Hobsbawm, 2002]. En este sentido, es preciso 
diferenciar entre la representación fantástica de los oriundos y la represen-
tación fantástica del exterior sobre la cultura fronteriza (Figuras 2 y 3).

La construcción de la alteridad en el noroeste de México

De la misma manera como el salvaje aparece en el imaginario europeo nu-
trido de las crónicas e informes de misión, en la región fronteriza y del no-
roeste mexicano se gesta un proceso análogo en otros niveles. Antes de las 
incursiones de los misioneros jesuitas y militares provenientes de Europa, 
en Mesoamérica ya se concebía la idea de que el norte lo habitaba gente 
bárbara y salvaje, con una forma de vida muy diferente a la población que 
ocupaba el altiplano mesoamericano. En las crónicas del padre Kino, Pé-
rez de Rivas y Cabeza de Vaca, entre muchos otros, ya se cultivaba la noción 
de alteridad como la sorpresa que se establece al confrontar los hábitos y 
pensamientos propios y civilizados frente a los ajenos o salvajes, más aún, 
cuando se tiene el prejuicio de que los otros pertenecen a un estatus inferior 
de la cadena evolutiva. Esta preconcepción sobre el salvaje se prolonga du-
rante siglos como preludio a la creación de la sociedad mestiza de la región. 
Así, en la medida en que proliferan grupos sociales el sentimiento sobre el 
otro se diversifica también en los mismos sujetos. 

En los inicios de la colonización de lo que hoy llamamos el noroeste, el 
otro era identificado plenamente con el indígena, mientras que con la llegada 
del mestizaje y de las familias novohispanas que colonizaron del sur de Es-
tados Unidos, en particular el sur de Nuevo México, las castas se acentuaron 



213Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Figura 2. 

Emblema tijuanense

Foto: Alfonso Caraveo.



Miguel Olmos Aguilera214
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

y proliferaron las diferencias culturales. Ahora el concepto otro ya no sólo se 
aplicaba al indígena o civilizado, sino que cada grupo comenzaba a construir 
sus referentes de identidad y alteridad respecto a grupos ajenos. 

Construyendo al otro, de la historia al mito

El examen sobre la identidad histórica, como parte de una experiencia de 
la diferencia cultural, nos remite a la revalorización de nuestra cultura y a 
un análisis exhaustivo de la identidad y valores de reconocimiento propio. 
Todas las sociedades están envueltas en el imaginario de su cultura en una 
época particular. A cada etapa de la historia de un país o una región la ca-
racteriza un régimen imaginario específico. La realidad fantástica o imagi-
nada es tan eficaz como la realidad material. Así, los mitos de los indígenas 
regionales son episodios que, sin estar situados en la historia, nos remiten al 
encuentro mismo del hombre con la naturaleza y su domesticación. De tal 
forma que en una secuencia temporal sería posible restituir el imaginario 
de las fases subsiguientes a la conquista española, o a la recomposición cul-
tural de la región [Olmos, 1999]. Sin embargo, más allá de la sincronicidad 
de los mitos como fenómenos ahistóricos, puede pensarse que la globali-
zación de la sociedad contemporánea implementa tentáculos de poder y 
control ideológico, ligados inicialmente a los mitos para luego adjudicarles 
un hecho histórico particular. Tal como la estructura que soporta la diferen-
cia, la identidad irrumpe en una dimensión no temporal; por ejemplo, en el 
mito los hechos articulados con la explicación de las diferencias culturales 
pueden ejemplificarse temporalmente. 

Tal es el caso de la región septentrional del país, concebida como foco 
de atracción fantástica desde el siglo xvi. Esta línea cultural del norte de 
México comienza a dibujarla Cabeza de Vaca, quien, al terminar su odisea 
en el norte de la Nueva España, difunde las míticas imágenes donde abun-
dan las aventuras, la riqueza y el desengaño identitario. A pesar de que el 
conquistador se convierte en generador de los mitos del noroeste, éstos se 
propagarían también mediante otros relatos y otras antiguas fantasías en 
las que intervienen hermosas mujeres amazonas, siete cuevas y ciudades 
de oro, entre otros. Por otra parte, llegado el siglo xix, se descubre el oro 
californiano como un mito adicional que se incorpora también a la textura 
fantástica de los mitos norteños. Así se arriba al inicio del siglo xx, al cual 
lo caracteriza primero el paraíso de Capone después de la Ley Volstead o 
ley seca, que impedía en particular la venta y el consumo de alcohol en 
Estados Unidos. Décadas más tarde, la situación se caracterizaría por la 
migración masiva de miles de mexicanos que, con la esperanza de encon-



215Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

trar mejoras económicas, se contrataron para las actividades agrícolas en 
el vecino país del norte.

En el noroeste de México y la región fronteriza, la experiencia civiliza-
toria contemporánea se intensifica con la movilidad de personas estableci-
das lejos de sus lugares de origen. Actualmente, estos grupos se muestran 
en un desfile de identidades en la que cada grupo expresa sus lazos de 
pertenencia más idealizada, la cual se confronta con sus referencias de al-
teridad. Todos los grupos incluidos —indígenas, migrantes u originarios 
poseedores de una tradición milenaria y que no sobrepasan el millar de 
individuos— se ven envueltos en un sistema mágico de identificaciones. La 
mejor manera de construir al otro a partir de nuestra propia subjetividad es 
recurrir a los mitos que contamos sobre su persona genérica. En todas las 
culturas se presenta la misma situación: la representación estereotipada de 
un informante o aventurero sobre una cultura desconocida dará, en forma 
recurrente, la pauta para que se invente la realidad sobre la cultura misma; 
en general, los mitos dan mayor información sobre el productor que sobre 
el sujeto que refieren. En esta región noroeste algunos de los relatos his-
tóricos se han ido mitificando, por lo cual han alcanzado una dimensión 
histórica que los inmoviliza en el tiempo.

El otro contemporáneo en la región

El otro contemporáneo no es el mismo que el otro del siglo xvii o xviii en el 
norte de México. La heterogeneidad cultural que ha impulsado la situación 
económica nacional, en el caso de los migrantes, además de los grupos indí-
genas originarios y la división política nacional, nos enfrenta con una gama 
por demás extensa de la ubicación de la alteridad. Las variantes indígenas, y 
mestizas, sumadas al otro no nacional inducen, por lo menos en las principa-
les ciudades de frontera, como Tijuana, Mexicali o Ciudad Juárez, una visión 
cambiante de la alteridad que no se observa en otros países. Sin embargo, 
esta situación no se puede generalizar, ya que en el centro de los estados 
norteños —Sonora, Chihuahua y Sinaloa— y en territorios aislados de la sie-
rra o el desierto, el otro sigue siendo el indígena, el blanco o el mestizo.

En este sentido, el otro se sitúa de acuerdo con la posición que se asuma 
como sujeto colectivo. Para el indígena migrante, no sólo en la frontera con Es-
tados Unidos, sino incluso en los prósperos campos del Yaqui o del Mayo, “el 
otro” lo representa el mestizo que lo explota y la cultura que debe aprender 
es aquella que paga su mano de obra. El extraño en el sistema social mexica-
no es invariablemente el indígena, que no sólo soporta la exclusión económica, 
sino el estigma de traer consigo hábitos y costumbres poco civilizados. 



Miguel Olmos Aguilera216
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Los actores culturales

La frontera norte y la ciudad de Tijuana a lo largo de su historia han cons-
truido una serie de representaciones fantásticas de los grupos que llegan a 
su territorio. La incorporación, deconstrucción y construcción de las iden-
tidades relativas y efímeras de la población migrante son los materiales 
elementales para las ficciones y fantasías culturales al interior del territorio 
fronterizo. 

La heterogeneidad y cosmopolitismo de la región fronteriza forman 
parte de la fascinación que ejerce este espacio cultural. Tanto los llamados 
gringos como chicanos, migrantes mestizos, indígenas originarios y otros 
grupos de migración reciente han encontrado su lugar de asentamiento en 
ambos lados de la frontera. Todos en conjunto construyen un régimen ima-
ginario con el que identifican a los otros de la moderna sociedad fronteriza. 

El conjunto imaginario de los diversos grupos urbanos se construye de 
manera distinta al que generan las sociedades tradicionales. En la sociedad 
urbana este régimen abre referentes de reconocimiento que en un sistema 
cultural tradicional formarían parte de necesidades internas de un conjunto 
homogéneo. En oposición a lo que sucede en la cosmovisión de las socieda-
des tradicionales, donde a veces el enriquecimiento imaginario se genera 
como necesidad de elementos externos, a partir de las necesidades internas 
—en la lógica suburbana o subtradicional de la sociedad fronteriza— el in-
tercambio de símbolos y personajes es tan intenso que el elemento externo 
se convierte en un patrón necesario, generador de identidades cambiantes 
y abiertas. Este tipo de sociedades modernas expanden anárquicamente 
sus representaciones simbólicas, tanto a partir del núcleo identitario como 
en torno a las identidades periféricas.

Por otra parte, al interior de este caótico intercambio cultural se en-
cuentran casos donde la experiencia de alteridad depara violentos desajus-
tes en las conductas y las referencias culturales sobre la realidad, la norma-
tividad y las fronteras del otro. La representación fantástica se convierte así 
en una representación suficientemente tergiversada como para trastocar y 
violentar la percepción de la cultura de frontera. De acuerdo con algunos 
especialistas, estos estados delirantes agudos propios de esta región han 
sido definidos como psicosis fronterizas. Bajo estos estados límite, la pobla-
ción migrante encuentra en la religión, alivio a sus carencias afectivas y a 
la frustración de sus anhelos. Para el migrante los puntos de referencia se 
trastocan de manera inmediata, tanto más cuando el individuo proviene de 
un núcleo o comunidad con lazos culturales más fuertes, como las comuni-
dades indígenas, que los establecidos en la sociedad mestiza. 



nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

M
ap

a 
1.

 

R
eg

ió
n

 f
ro

n
te

ri
za



Miguel Olmos Aguilera218
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

La supuesta globalización impone ahora, como nunca, un régimen de 
proliferación fantástica que en ocasiones trastoca los ejes de identificación, y 
en otras, refuerza los lazos identitarios ya construidos. Por esta razón, inte-
lectuales, polleros, empresarios, indígenas y mestizos se ven envueltos en un 
sistema mágico de identificaciones y de alteridades de la ciudad fronteriza.

Los mitos de lo fantástico de la identidad fronteriza

En esta movilidad imaginaria los individuos viven sus propios mitos y 
reconfiguran paulatinamente la representación fantástica del exótico. Esta 
serie de representaciones permite a la población migrante asimilar el con-
junto de obstáculos encontrados a lo largo de su trayecto. Sin embargo, 
este fenómeno mítico fantástico no se genera en un único grupo social, ni 
en un solo sentido. Para el mexicano asentado en Estados Unidos, el mito 
de la mexicanidad aumenta exponencialmente con la distancia física y 
temporal. El componente de solidaridad imaginado, así como el mito de 
origen de los hijos de Aztlán (lugar de donde partieron los aztecas como 
primeros mexicanos en el discurso nacional) se sublima con el pasar de 
los años. 

Por el contrario, para el gringo la representación fantástica del mexi-
cano evoca sobre todo la anarquía, la corrupción, la holgazanería y la 
libertad exótica. Estos elementos estereotipados siguen alimentando la 
visión de generaciones que se encuentran en la frontera estadounidense. 
La incertidumbre y el temor de cruzar la línea fronteriza no sólo se repre-
senta de México hacia Estados Unidos, sino también en sentido inverso. 
El cruce de la frontera es para el gringo una transgresión imaginaria y re-
presenta la incursión hacia una sociedad “libre de normas”. De la misma 
manera como los mexicanos cruzan con sus sueños y sus personajes fan-
tásticos en busca de trabajo y un mejor modo de vida, los estadouniden-
ses también acarrean sus mitos y sus monstruos fantásticos al momento 
de cruzar la frontera hacia México para embriagarse cada fin de semana. 
Por consiguiente, los migrantes no transportan sólo su ser físico, sino que 
cargan con sus santos, sus goces y todas sus fantasías, y con base en és-
tas elaboran la ficción sobre el otro. Dicha construcción, como ya señalé, 
será un arma de supervivencia identitaria con la cual transformarán la 
realidad cultural, desde el momento de su salida hasta establecerse en un 
lugar determinado. 

La visión del otro la elabora la población asentada por varias genera-
ciones; lo mismo que los marroquíes en España, los árabes en Francia, los 
turcos en Alemania, o bien los migrantes provenientes de Europa central 



219Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

del antiguo bloque socialista. La visión estereotipada en la frontera entre 
México y Estados Unidos es aquella que señala a la población migrante 
como la causa de todos los males de la sociedad fronteriza. Sin embargo, 
si bien dicha población migrante constituye un reacomodo de identida-
des y alteridades, representa también el saneamiento del etnocentrismo 
regional. 

Los sueños de los viajeros y personajes folclóricos

En la incertidumbre y vulnerabilidad migratoria el individuo desata un 
mecanismo de adaptación particular en el que participan personajes y 
creencias que lo guían hasta su destino. El personaje de Joaquín Murieta 
es un ejemplo de los mitos fronterizos. Esta leyenda, transmitida durante 
más de un siglo por varias generaciones, posee múltiples variantes. Según 
una familia tijuanense, el tío Joaquín pierde a su esposa e hijos y después 
se convierte en la pesadilla de los gringos. En otra variante de este mito, el 
personaje de Murieta lo recupera Pablo Neruda. Dicho héroe, originado 
durante el siglo xix, aparecerá de manera recurrente en otra de sus versio-
nes bajo personajes como el Zorro. Sin embargo, este arquetipo del justi-
ciero fronterizo también se representa en antiguas series televisivas, y se le 
asocia con el Cisco Kid o con el mismo Llanero Solitario. Éste evoca al pionero 
justiciero que lucha contra todo tipo de injusticias, cuyo amigo Toro, de 
origen supuestamente apache, llama al enmascarado kimosabi, que en la 
lengua de los yaquis significa amigo. En esta misma lógica se inscriben 
héroes indianos como Daniel Boone, que establece contacto entre los indios 
y los pioneros americanos.

El miedo al otro: entre lo liminal, lo malo y lo corrupto

En su lucha por vencer el miedo a la alteridad las culturas fronterizas cons-
truyen su identidad mediante la representación fantástica de los otros, in-
tentando negociar ciertos rasgos de su experiencia cultural con el fin de 
reincorporar nuevos elementos a su corpus identitario. En este tipo de so-
ciedades, fragmentadas y heterogéneas, el olvido se convierte en el meca-
nismo que echa a andar la transformación identitaria en el terreno de la 
ficción. En este mundo encarnado por la ilusión y las apariciones, somos 
testigos de una guerra de identidades imaginadas y representaciones fan-
tásticas de la alteridad. De tal modo que al interior de estas sociedades 
existen aquellos individuos que detentan un bagaje cultural e individual 
suficientemente consistente que les permite la confrontación a lo distinto. 
Sin embargo, existen también culturas e individuos que perciben los nue-



Miguel Olmos Aguilera220
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

vos signos culturales como entes transfigurados que vulneran su corpus 
perceptivo y normativo de la realidad. Así, las transformaciones y trastor-
nos de la identidad, ligados con el mundo fantástico, van de la mano con 
la ideología de cada cultura que pretende instaurar formas específicas del 
conflicto entre diferentes formas de percibir el mundo. 

La llegada de una cultura distinta atraviesa un estado liminal similar 
a los ritos de paso. En el proceso de elaboración de la alteridad el migran-
te confronta al otro mediante su construcción fantástica. En estos tipos  
de estado transitorios se sufre por lo que se deja, y por la incertidumbre de 
enfrentar el futuro desconocido. De tal forma que el rito de paso exorciza 
los miedos reales y los temores imaginarios. Sin embargo, no basta fran-
quear los obstáculos elaborando sueños y fantasías, sino que es necesario 
divulgar la superación del umbral de peligro que otorga inmediatamente 
un nuevo estatus al iniciado. 

Figura 3. 

Señal de tránsito en Estados Unidos 

Foto: Alfonso Caraveo.

“Decir que los jóvenes (migrantes) están en peligro de muerte es afir-
mar que un individuo que se sitúa fuera de las estructuras admitidas y 



221Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

que penetra en una región marginal se encuentra a merced de un poder  
tal que es capaz ya sea de suprimirlo o de convertirlo en hombre” [Dou
glas, 1971:13]. O como dice la tradición popular: “lo que no mata engor-
da”. El mecanismo de conversión a una nueva cultura es la germinación 
cuyo resultado es el nacimiento de un nuevo ser y un nuevo desafío. En 
esta zona de nadie, la experiencia del migrante se presenta como una suer-
te de metamorfosis cultural. 

El trastorno en el régimen indígena

Los pobladores más antiguos de la región, o indígenas originarios, tam-
bién participan de alguna manera en esta guerra de imágenes de alteridad. 
Debido a sus características históricas de colonización y como producto 
de un exterminio feroz del sistema de misiones —en toda la península de 
Baja California—, la población indígena originaria no alcanza a superar el 
millar de habitantes. Por otro lado, en el norte de Sonora, al interior de las 
misiones que fundara originalmente el jesuita Eusebio Kino, los indígenas 
pápagos suman entre 1000 y 2000 en el lado mexicano, mientras que en 
Estados Unidos sobrepasan los 20 000 individuos. Los indígenas pápagos, o 
tohono o´otham, en México, comparados con los que habitan en Arizona, son 
una minoría que se resiste a abandonar su territorio de origen.2 Los yaquis 
o yoremes es otro grupo fronterizo que aun cuando su colonia en Arizona no 
tiene más de ochenta años, contrariamente a lo que sucede con los pápagos, 
representan solamente una mínima parte de su cultura, cuyo grueso de la 
población se encuentra en el estado de Sonora. 

Si bien los pueblos indígenas de México se insertan en la dinámica con-
textual de lo que se ha dado en llamar la modernidad, y han visto modificar 
aspectos fundamentales de su cultura, esta categoría de lo global les ha 
reservado también un lugar totalmente particular. En la frontera norte de 
México la tradición ha encontrado un impasse como en ningún otro lugar 
del país. Si echamos un vistazo a las comunidades indígenas de la frontera, 
nos percatamos de la marginalidad en la que viven los que la Constitu-
ción reconoce como ciudadanos mexicanos. No obstante, lo que nos inte-
resa acerca de esta marginalidad es la restitución del proceso por el cual la 
neocolonización imaginaria ha sido construida. 

De la misma manera como se ha desarrollado el proceso de coloniza-
ción en otros países, desplegando mecanismos de control y conversión que 

2	 La desestructuración de cada grupo indígena fronterizo plantea otras interrogantes so-
bre su propia lógica histórica y social, depende sólo de cómo se ha venido extendiendo 
el sistema global en el ámbito socioeconómico; su análisis requiere otro espacio. 



Miguel Olmos Aguilera222
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

luego funcionarían por sí mismos en la sociedad conquistada, en el norte de 
México la colonización del imaginario estético parte de la evangelización 
jesuita del siglo xvii. En aquel tiempo se establecieron ciertos principios 
que determinarían después la dinámica de sumisión indígena, tanto hacia 
su dios cristiano como a las instituciones generadas en las nuevas colonias. 
Con una diferencia de más de cien años con respecto al centro de México, 
la conquista espiritual de la región norte de la Nueva España plantea otras 
fronteras culturales. La diferencia cultural de los habitantes del norte gene-
ró un tipo distinto de evangelización, y por lo tanto, otro tipo de sociedad. 
La transformación del sistema de creencias indígenas se presenta en todo 
el continente, pero las particularidades señaladas le dieron otro carácter a 
la región.3

Desde hace por lo menos mil años, las culturas inmersas en esta área 
poseen fuertes diferencias culturales con el altiplano mesoamericano en el 
centro del país. Estas diferencias se presentan pese al proceso de coloniza-
ción y conquista. Por esta razón, la conquista indígena fue más tardía, pues 
la belicosidad de estos indígenas superaba por mucho la de sus homólogos 
del centro; por consiguiente, su pacificación fue también más costosa para 
la corona española de los siglos xvii y xviii. 

El racismo y lo salvaje

Como hemos señalado, la construcción y desarticulación fantástica del otro 
se vincula también con fuertes sentimientos de exclusión y racismo configu-
rados desde el tiempo de la Colonia. Por consiguiente, el racismo contem-
poráneo, situado a menudo en una idea similar al del salvaje del siglo de las 
luces europeo, alimenta sentimientos de exclusión prolíficos en ambientes 
coloniales. Este neocolonialismo producto de la escenificación del otro es, sin 
embargo, un fenómeno desarrollado en todos los países colonizados, con un 
alto porcentaje de población mestiza, y en aquellos pueblos en donde otros 
grupos externos cuestionan la identidad hegemónica. 

En el caso nacional, la construcción mítica y fantástica del otro se nutre 
a partir de las grandes diferencias entre la gente del norte —llamada chi-
chimeca desde la época prehispánica— con respecto a la población sureña, 
heredera de una tradición de agricultores y no de caza-recolección, como es 
el caso de muchos grupos indígenas norteños.

3	 Por ejemplo, como ocurre en el caso de los pápagos, el dios Itoy o “hermano mayor” es 
asimilado a la persona del jesuita Eusebio Kino. Los signos de las creencias propias se 
han ido trastocando vertiginosamente desde el siglo xviii.



223Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

El racismo de la región fronteriza se nutre directamente de este proce-
so histórico, ya que integra otros conjuntos míticos provenientes de una 
cultura regional a la cual da forma en la actualidad la población mexicano-
americana. En este contexto de ideas preconcebidas sobre la alteridad en la 
época contemporánea, el peso del sentimiento racista, cuya construcción 
fantástica del otro es estructural, no se desarrolla por igual en los distintos 
estratos de la sociedad fronteriza. Los indígenas migrantes junto con los 
indígenas originarios son uno de los grupos que más excluye la sociedad 
mestiza y urbana. 

Por otra parte, así como el mexicano ha sido proyectado fuera de sus 
fronteras con una serie de clichés sobre lo “corrupto” y desorganizado de 
su cultura, estos estereotipos y fantasías no se restringen al ámbito externo, 
sino que se reproducen al interior del territorio nacional. Otros grupos de 
la región fronteriza elaboran entre sí fantásticos clichés sobre la cultura de los 
indígenas, de los migrantes y todos aquellos ubicados en las capas inferio-
res de la jerarquía social. En cierto sentido, la falta de representaciones míti-
cas sobre lo diferente suele generar sentimientos de exclusión; sin embargo, 
si bien es cierto que estas emociones proliferan en la región fronteriza, so-
bre todo en las últimas décadas, el proceso se inició históricamente con los 
primeros asentamientos hispanos. 

A pesar de que la oposición fundamental entre las grandes alteridades se 
sitúa entre México y Estados Unidos, como culturas nacionales, el peso de la 
intolerancia al interior de cada nación no se soporta por igual en los estratos 
sociales que la componen. En consecuencia, las elaboraciones fantásticas del 
mexicano o del gringo, presentan matices muy diferentes para cada caso. 
Por ejemplo, para los migrantes indígenas y para los indígenas originarios la 
situación se torna mucho más compleja, ya que además de construir al “otro 
nacional” deben elaborar y padecer la exclusión de los mestizos. 

Finale: la representación fantástica de la frontera

Como se apuntó al inicio de este trabajo, las fronteras entre los grupos so-
ciales se construyen en buena medida desde lo fantástico en el terreno de la 
ficción. Esta representación del entorno no es una copia física de la materia 
percibida, sino que incluye el aspecto imaginario y fantástico que articula, 
a su vez, el material sensible atrapado por la experiencia cultural, y que a 
menudo se vuelca sobre la creación estética: música, murales, música elec-
trónica y música comercial.

Al tomar distancia del exterior y crear lazos de identidad al interior del 
grupo, la representación fantástica actúa independientemente de que los 



Miguel Olmos Aguilera224
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

conjuntos culturales establezcan contacto real con otros grupos. Por ejem-
plo, los indígenas de las colonias migrantes no establecen nexos importan-
tes con grupos mestizos. Por su parte, los indígenas originarios tampoco 
poseen un contacto eficaz con los indígenas migrantes ni con los grupos 
mestizos. Cada grupo o ghetto se reproduce internamente, y sólo mantiene 
los nexos imprescindibles con el exterior.

El mecanismo de pensamiento fantástico lo nutren, en primera instan-
cia, los signos de las operaciones estereotípicas, las cuales dependen de 
la ubicación del observador. Así lo menciona Manu Chao en una de sus 
canciones (“Tijuana: tequila, sexo, marihuana”), en cuyo caso nos situamos 
sobre todo en el contexto europeo. No obstante, existe un abanico de inter

Figura 4. 

Arte fronterizo

Foto: Alfonso Caraveo.



225Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

pretaciones sobre la frontera. Las representaciones fantásticas del otro han 
fortalecido la cultura tradicional y popular de la población indígena y mes-
tiza. En Estados Unidos, los murales chicanos son un ejemplo de tantas 
expresiones artísticas fronterizas y son, sin duda, un síntoma de la fortaleza 
de su identidad. 

En resumen, es preciso diferenciar que las expresiones fantásticas desde 
la cultura tradicional y de la cultura moderna o urbana no poseen el mismo 
sustrato ni difusión. En un caso hablamos de simbolismos estructurantes 
de la vida social, mientras que en la modernidad nos referimos a simbolis-
mos pasajeros y cambiantes. De tal modo que las representaciones fantásti-
cas tienen lógicas distintas, lo que depende del tipo cultural que las genere 
y las perciba. 

Finalmente, señalaremos algunos mitos urbanos asociados con los 
múltiples estereotipos que aun cuando han sido generados a menudo des-
de el exterior, han producido gran número de identificaciones en la cultu-
ra mestiza. Sólo para enumerar algunos, podríamos ubicar las fantasías 
que envuelven al contrabandista y a la cultura del narcotráfico. La cultura 
artística asociada con el narcotráfico también ha sido una rica fuente de 
inspiración para cineastas, artistas y compositores de la región fronteriza 
y del noroeste de México. Sin embargo, este fenómeno no se restringe al 
campo de lo local, sino que abarca amplias esferas de la creación artística 
al exterior de las fronteras nacionales. Sólo para citar algunos ejemplos, 
tenemos las películas Traffic, 21 gramos, Babel, y la novela La reina del sur, 
de Arturo Pérez-Reverte, entre otras manifestaciones.

Por otra parte, encontramos las fantasías surgidas del imaginario local 
tijuanense. Sin una fuente precisa más que la tradición oral urbana, se tiene 
información de que en algún antro nocturno de la ciudad existe un burro 
que se ha convertido en icono del turismo extranjero aficionado al bestia-
lismo. Este tipo de relatos los fomentan taxistas y los gringos asiduos a la 
vida nocturna. Pese a que nadie lo conoce, este personaje lo comentan con 
amplitud los turistas. Así, dicho mito se ha arraigado poco a poco en el 
imaginario del fuereño. En esta serie de representaciones destaca también 
el burro-cebra como imagen del turismo tijuanense. En realidad, se trata 
de un burro pintado de cebra, que pese a lo evidente, el atractivo es que el 
fuereño viva su ficción y se tome la foto con un sombrero de charro mexica-
no. De la misma manera, existen otras fuentes del pensamiento fantástico 
como antros de nudismo y de table dance. En estos lugares se reúnen locales 
y fuereños para a ver a las rubias o güeras de Europa del este, antes de 
que éstas sean deportadas a sus países de origen. Por otro lado, uno de los 
focos de fantasías nocturnas más prolífico de la zona de tolerancia de la ca-



Miguel Olmos Aguilera226
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

lle Coahuila son los antros de travestismo. En éstos es posible encontrarse 
con el doble de personajes de la farándula. Los artistas locales interpretan 
personajes como Lola Beltrán, Rocío Durcal o Laura León. En este contexto, 
cada objeto y figura del contexto imaginario se convierten en el soporte 
de diversas representaciones fantásticas. A menudo éstas se insertan en el 
mundo de la droga y de la prostitución, pero no necesariamente. 

En la última parte de nuestro recorrido constatamos que los monstruos 
y personajes fantásticos representados en el cine hollywoodense no distan 
mucho de la realidad fantástica fronteriza. Los vehículos de la globaliza-
ción y la sobremodernidad recobran vida particular en esta región, cuyo 
régimen imaginario posee características específicas. Así, el monstruo mí-
tico del imaginario ancestral y el monstruo urbano contemporáneo parten 
de una lógica transgresiva, en ambos casos la representación fantástica se 
convierte en la sublimación y en la violación de las normas culturales para 
poder asir a los otros, que somos nosotros mismos.

Bibliografía

Astorga, Luis
1996	 Mitología del narcotraficante, México, unam, Plaza y Valdés. 
Augé, Marc
1997	 La guerre des rêves. Exercices d’Ethno-Fiction, París, Editions du Seuil.
1998	 Les formes de l´oubli, París, Payot & Rivages.
Braniff, Beatriz et al.
2001	 La Gran Chichimeca. El lugar de las rocas secas, México, Conaculta/Jaca Book.
Bustos, Francisco J. y Michael Cheno Wickert
2006	 Aquí estamos… ya nos vamos, National City, Red Calac Arts Publications.
Clavijero, Francisco Xavier
1986	 Historia de la antigua o Baja California [1789], México, Universidad 

Iberoamericana. 
Consejo Nacional de Fomento Educativo, El Colegio de la Frontera Norte
1995	 Voces de Calafia, México, Conafe, Colef.
Derrida, Jacques
1980	 “Envoi” dans Actes du XVIIeme Congres des Sociétés de Philosophie de 

langue française, Strasbourg, cnrs, Université des Sciences Humaines de 
Strasbourg.

Douglas, Mary
1971	 De la Souillure. Essais sur les notions de pollution et de tabou, París, Maspéro.
Durand, Gilbert 
1992	 Les structures anthropologiques de l’imaginaire, París, Dunod.
1993	 L‘Imagination symbolique, París, puf.



227Alteridad, etnografía y estereotipos de lo fantástico en la frontera...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Durkheim, Émile
1924	 “Representations Individuelles et Representations Collectives”, en 

Sociologie et Philosophie, París, Librairie Felix Alcan.
Florescano, Enrique
1995	 Mitos mexicanos, México, Nuevo Siglo Aguilar.
Frere, J. 
1980	 “Les origines grecques du problème de la représentation (Sophistes, 

Aristote, Stoiciens et Sceptiques), en Actes du XVIIIeme Congres des Sociétés 
de Philosophie de langue française, Strasbourg, cnrs, Université des Sciences 
Humaines de Strasbourg.

García Canclíni, Néstor
1999	 La globalización imaginada, México, Paidós.
González Rodríguez, Luis
	 1993	 El noroeste novohispano en la época colonial, México, unam.
Gruzinski, Serge
1988	 La colonization de l’imaginaire. Societés indigènes et occidentalisation dans le 

Mexique Espagnol xvie-xviiie siècle, París, Gallimard.
Hobsbawm, Eric
2002	 “Introducción: la invención de la tradición”, en Eric Hobsbawm y Terence 

Ranger (comps.), La invención de la tradición, Barcelona, Crítica.
Kino, Francisco Eusebio
1913-1922	“Favores celestiales”, publicado con el título de Las misiones de Sonora 

y Arizona, paleografía e índice de Francisco Fernández del Castillo, 
introducción y notas de Emilio Böse, México, Publicaciones del Archivo 
General de la Nación 8, 1913-1922, Cultura.

Maquet, Jacques
1993	 L’anthropologue et l’esthétique, París, Métaillé.
Olmos Aguilera, Miguel
1999	 “En la búsqueda de los ‘salvajes’: conquista, alteridad y colonización del 

imaginario estético en el noroeste de México: Cabeza de Vaca y Pérez de 
Rivas”, en Frontera Norte, 12 (22), pp. 7-30.

2001	 “Cinco conceptos fundamentales en antropología del arte”, en Revista 
Cuicuilco, México, enah, junio,  p. 22. 

Pérez de Ribas, Andrés
1985	 Triunfos de Nuestra Santa fe entre gentes las más bárbaras y fieras del Nuevo 

Orbe, vols. I y II, Gobierno del Estado de Sonora.
Pérez-Reverte, Arturo 
2002	 La reina del sur, España, Alfaguara. 
Ricoeur, Paul
1980	 “Mimesis et Représentation”, en Actes du XVIIIeme Congres des Sociétés de 

Philosophie de langue française, Strasbourg, cnrs, Université des Sciences 
Humaines de Strasbourg.

Sperber, Dan
1994	 “L’étude anthropologique des représentations: problèmes et perspectives”, 

en Les représentations sociales, Denise Jodelet (coord.), París, puf.
1981	 “L’interpretation en Anthropologie”, en L’Homme, núm. XXI, pp. 69-92.


