
número 48, enero-junio, 2010

El primero de los ensayos que conforman este libro fue escrito en 1999 y 
en él se marca el paso de un siglo a otro en la reflexión y la acción política 
acerca de (y desde) los pueblos indígenas: “Del indigenismo del siglo xx 
al humanismo del siglo xxi”. Como el título del libro lo indica, su autor 
recorre el camino que ha llevado “de la exclusión al diálogo intercultural” 
a propósito de las temáticas de la identidad, la educación, la lengua y la 
literatura de este importante sector de la población de nuestro país.

Este recorrido supone un conocimiento profundo de los antecedentes 
históricos y de la situación actual de dicha problemática, ya que el maestro 
Natalio Hernández ha sido un participante activo en varios de los procesos 
culturales, educativos y políticos por la reivindicación de los derechos de 
las comunidades indígenas, tanto en su calidad de escritor e intelectual, 
como en la de profesor y funcionario. 

Su conocimiento de esta realidad social no sólo le ha permitido mos-
trarnos en sus trabajos una visión a detalle de las dificultades propias de 
estos procesos reivindicatorios sino, también, de sus logros y avances, con 
lo que enriquece nuestra perspectiva del papel que los llamados “pueblos 
originarios” desempeñan en el desarrollo social y democrático de una na-
ción como la nuestra, la que constitucionalmente está reconocida como una 
nación multicultural y multilingüe. 

Aprender a dialogar desde la 
interculturalidad

Luis de la Peña Martínez
Escuela Nacional de Antropología e Historia, México

Natalio Hernández, De la exclusión al diálogo 
intercultural con los pueblos indígenas, México, Plaza y 

Valdés y Universidad Intercultural de Chiapas, 2009.



Luis de la Peña Martínez326
nú

m
er

o
 4

8,
 e

ne
ro

-ju
ni

o
, 2

01
0

El concepto clave del libro es el de interculturalidad: el diálogo que debe 
establecerse entre los pueblos indígenas y el resto de la sociedad; un diálogo 
real y concreto que de manera recíproca posibilite la existencia de un puen-
te que conduzca, en ambos sentidos, de unas formas de cultura a otras. 

Sólo entonces se podrá transitar “del conflicto a la creatividad”, tal 
como lo propone nuestro autor, y como lo han hecho ya los artistas y edu-
cadores indígenas, quienes con sus obras y su labor creadora nos ofrecen 
alternativas para poder alcanzar una convivencia civilizada, en la que se 
asuma el respeto a la diversidad cultural como un factor fundamental en la 
instrumentación de una auténtica equidad social.

Natalio Hernández es ante todo un escritor, quien actualmente forma 
parte del Sistema Nacional de Creadores del fonca, y con su obra poética, 
reunida en el libro antológico Yancuic Anahuac cuicatl (Canto nuevo de Aná-
huac), ha dado continuidad y fortaleza a la palabra náhuatl, a la flor y el 
canto: in xochitl, in cuicatl, difrasismo con el que en esa lengua se designa a 
la poesía. Pero, además, ha sido un pensador (tlamatini: hombre sabio) y un 
activista en defensa de los derechos de los pueblos indígenas. Su labor le ha 
llevado a crear y a colaborar en organizaciones como, por ejemplo, la Alianza 
Nacional de Profesionales Indígenas Bilingües, Asociación Civil (anpibac), 
de la que participó como representante en la Reunión de Barbados, lado de 
antropólogos como Guillermo Bonfil Batalla; eliac (Escritores en Lenguas 
Indígenas, Asociación Civil), asociación creada en 1993 y de la que fue el 
primer presidente de su mesa directiva; y, recientemente, ha organizado 
una fundación para la difusión de la cultura y lengua náhuatl: Macuil xo-
chitl (cinco flores), de la que forman parte Miguel León-Portilla y Carlos 
Montemayor (+).

Como ensayista, Natalio Hernández ha reunido algunos de sus textos en 
los libros In tlahtoli, in ohtli (La palabra, el camino): Memoria y destino de los pue-
blos indígenas (México, Plaza y Valdés y Centro Internacional de Prospectiva 
y Altos Estudios, 1998) y El despertar de nuestras lenguas (Queman tlachixque 
totlahtolhuan) (México, Editorial Diana, 2002). En ellos se puede constatar la 
evolución de su pensamiento y su modo de expresión, que en el libro que 
aquí comentamos alcanza una depurada sencillez en el estilo, acompañada 
de una claridad conceptual acerca de las problemáticas que atañen a las 
culturas indígenas. Su propuesta de un diálogo entre estas comunidades y 
el resto de la sociedad mexicana resulta más que necesaria en los momentos 
en que la idea de un Estado-nación homogéneo se halla en crisis. Desde el 
inicio de 1994 se hizo evidente la ruptura con un modelo sociopolítico y 
cultural que excluía a los pueblos indígenas de cualquier proyecto de go-
bierno. La “voz alzada” de los zapatistas y su rebelión discursiva creó las 



327Aprender a dialogar desde la interculturalidad

nú
m

er
o

 4
8,

 e
ne

ro
-ju

ni
o

, 2
01

0

condiciones para que quienes hasta entonces eran considerados como sim-
ples indicadores anónimos en las estadísticas económico-administrativas 
que contabilizan la miseria o como meros objetos de estudio antropológico, 
se constituyeran en agentes de su propia historia y destino. 

De la exclusión al diálogo intercultural con los pueblos indígenas es un testi-
monio de esta profunda transformación ocurrida en nuestro país. Su autor 
revisa los fundamentos antropológicos y políticos que sustentaron al “indi-
genismo” del siglo xx, caracterizado como una forma de control y de des-
aparición de modos de vida que se concibieron desde las distintas esferas 
del poder, indebidamente, como opuestos al “progreso” socioeconómico 
de la nación mexicana. Los distintos regímenes surgidos de la revolución 
mexicana diseñaron una política de “integración” de las comunidades indí-
genas a la dinámica de las comunidades mestizas, lo que en la práctica signi-
ficó el desconocimiento y el desprecio hacia sus peculiaridades lingüísticas 
y culturales. Más que reconocer la diferencia cultural se le estigmatizó y 
atacó como un “mal” para la llamada “cultura mexicana”.

El actual reconocimiento constitucional de México como una nación 
multicultural y multilingüe ha sido el resultado de las luchas que los pue-
blos indígenas han llevado a cabo en distintos ámbitos nacionales como 
internacionales, que van de los movimientos en protesta por la conmemo-
ración del V centenario del “descubrimiento” de América, pasando por la 
insurgencia zapatista, hasta las distintas acciones que en los últimos años han 
desarrollado colectivos culturales y políticos que han surgido de las co-
munidades indígenas, como lo son las distintas academias de las lenguas 
mexicanas, las radios comunitarias o las variadas propuestas artísticas y de 
educación intercultural. 

A la pregunta, ¿es posible establecer un diálogo intercultural en un país 
como el nuestro?, Natalio Hernández parece responder con distintos ejem-
plos en los que él ha estado involucrado, como es el caso de los proyectos 
de educación intercultural y bilingüe tanto en la educación primaria como 
en las universidades, como el de la Universidad Intercultural de Chiapas, 
que coedita este libro (y cuyo rector, el doctor Andrés Fábregas, es el autor 
del prólogo) o como el proyecto universitario “México, nación multicultu-
ral”, en el que Hernández se desempeña como profesor.

La interculturalidad significaría para el autor de este libro, con todas las 
dificultades que ello implica, un avance más allá del reconocimiento de la plu-
ri- o multiculturalidad. Es necesario insistir, como él nos lo indica, en el hecho 
de que si no existe una voluntad explícita para propiciar un diálogo intercul-
tural, todo quedaría en simples intenciones demagógicas o, cuando más, en 
prácticas desarticuladas cuyos efectos no llegarán a favorecer dicho diá-



Luis de la Peña Martínez328
nú

m
er

o
 4

8,
 e

ne
ro

-ju
ni

o
, 2

01
0

logo. De ahí, la importancia de comenzar a abordar esta problemática desde 
la educación básica, pero no sólo en aquella que se ofrece en las poblaciones 
indígenas, sino también, o sobre todo, en aquella que se da en los ámbitos “no-
indígenas”, pues ahí los prejuicios y reticencias son mayores respecto a una 
educación que promueva el respeto a la diferencia cultural. 

Creo que en muchos de los países “desarrollados” (Estados Unidos y los 
países de la Unión Europea), mal que bien, la interculturalidad está presente 
en las agendas políticas de sus gobiernos (como una necesidad de la propia 
globalización económica y los problemas que conlleva la migración extranje-
ra), mientras que en nuestro país, pese a tratarse de connacionales, no existen 
políticas integrales que tomen en cuenta la perspectiva intercultural. 

Por ello, un libro como éste sirve de recordatorio acerca de lo poco o 
mucho que se ha hecho para que en la sociedad mexicana exista una concien-
cia intercultural (que en realidad debería ser transcultural) que posibilite un 
diálogo entre distintas lenguas y culturas. Un diálogo que sea una alternativa 
a las formas excluyentes y antidemocráticas como las representadas por el ra-
cismo y la discriminación hacia los indígenas que tiene en la denegación (“en 
México no hay racismo”) su fórmula discursiva más obvia y evidente.

El camino recorrido por Natalio Hernández es un camino que lo ha 
conducido a encontrar en la creatividad un elemento fundamental para 
acabar con las trabas y cerrazones que, de un lado o de otro, han impedido 
la apertura hacia una realidad social enriquecida con las múltiples aporta-
ciones culturales y lingüísticas de los pueblos indígenas. La creatividad es 
un modo de buscar soluciones originales a los problemas que conciernen 
a un grupo o sociedad, y una de esas formas ha sido la literatura, como 
ocurre con su libro de poemas trilingüe (náhuatl-español-inglés) titulado 
Semanca Huitzilin/Colibrí de la armonía/Hummingbird of Harmony, en que 
Hernández pone a dialogar a la poesía náhuatl con otras lenguas, como 
cuando traduce el ya mencionado difrasismo in xochitl in cuicatl/ flor y can-
to, a otras lenguas mexicanas y extranjeras. 

Se trata de co-existir con otras formas de vida, de “ser-en-común” o 
“ser-con”, más que de lograr una integración perfecta y homogénea: o si se 
quiere, la “diferencia” es la marca que nos vuelve comunes, es decir, lo que 
puede permitir comunicarnos y formar “comunidad”. Somos diferentes 
porque somos siempre otros. Este es el verdadero aprendizaje que se puede 
obtener de este libro. Porque a final de cuentas como lo dice el título de la 
“Postdata” del libro: “Todos somos migrantes”; la trans-cultura es el viaje 
que nos lleva de un lugar a otro (real o imaginario), que nos hace romper las 
fronteras (internas o externas, físicas o simbólicas). Ir de una lengua a otra, 
de un modo de entender y sentir el mundo a otro, es una respuesta al mo-



329Aprender a dialogar desde la interculturalidad

nú
m

er
o

 4
8,

 e
ne

ro
-ju

ni
o

, 2
01

0

nólogo del poder y de todo tipo de fundamentalismo, incluido el de aque-
llos indígenas que no desean dialogar con otras tradiciones culturales. 

Otra de las propuestas principales que se hallan contenidas en este libro, 
es una que se ha vuelto una realidad: durante muchos años la propuesta 
acerca de la creación de un Instituto de Lenguas Indígenas fue una reivindi-
cación que Natalio Hernández expuso como participante tanto de anpibac 
y eliac, por lo que la fundación del Instituto Nacional de Lenguas Indíge-
nas en 2003 puede ser entendida como un logro de la lucha de los pueblos 
indígenas, más que como un obsequio del gobierno, y en particular, como 
un resultado de la constante actividad a favor de las lenguas mexicanas por 
parte del maestro Hernández.

Las llamadas lenguas indígenas son una muestra de la diversidad cul-
tural que conforma a México como uno de los países con mayor número de 
lenguas habladas en su territorio. Sin embargo, éstas han sido considera-
das, por desgracia, como un obstáculo para el desarrollo social y político. 

Ello nos obliga a reflexionar acerca de las verdaderas causas que han 
hecho que las comunidades indígenas hayan sido relegadas en lo referente 
al acceso a servicios básicos como la atención a la salud y a la educación, 
pero, sobre todo, es necesario considerar las alternativas para que este esta-
do de cosas pueda ser, en la medida de lo posible, revertido.

En este sentido, el respeto a los derechos lingüísticos y culturales de 
los pueblos originarios se presenta como un requisito indispensable para 
la construcción de una nación auténticamente multicultural y multilin-
güe. Dichas comunidades poseen formas de organización basadas en usos 
y costumbres que les han permitido sobrevivir y conservar sus lenguas y 
culturas. Esta difícil situación les ha llevado a una lucha en la que se han 
conseguido avances significativos, que aunque importantes todavía no son 
suficientes para garantizar las condiciones para un desarrollo socioeconó-
mico justo y ordenado. 

El papel que las diversas lenguas mexicanas tienen en este proceso es 
fundamental, pues son la base para la consolidación de un modo de vida 
que posee antiquísimas raíces pero que no se contrapone, necesariamente, 
a otras formas de innovación tecnológica y cultural, con las que se puede 
convivir sin entrar en contradicción, tal como ha ocurrido con otras expe-
riencias culturales y económicas, como las que representan algunos países 
asiáticos como China o Japón.

Se tiene que aprender a dialogar desde la interculturalidad para saber 
reconocer las limitaciones que en materia de justicia existen para con los 
pueblos indígenas, que han impedido la participación de este sector en la 
toma de decisiones políticas, así como también han creado una serie de 



Luis de la Peña Martínez330
nú

m
er

o
 4

8,
 e

ne
ro

-ju
ni

o
, 2

01
0

estereotipos que estigmatizan a los hablantes de una lengua indígena como 
personas “incultas” y sin valores positivos, un prejuicio debido al desco-
nocimiento de otros códigos culturales distintos a los de la mayoría de los 
hablantes del español y que los medios de comunicación se han encargado 
de consolidar.

Más que un obstáculo, las lenguas indígenas pueden constituir un factor 
para el desarrollo de las comunidades en que éstas se hablan y para todo el 
país. Las lenguas son, no meros instrumentos o medios de comunicación, 
sino la posibilidad misma de crear y fortalecer una comunidad: ellas cons-
tituyen formas de vida en las que se expresan distintos modos de concebir 
al mundo y de actuar en él. 

Hoy más que nunca es necesario el conocimiento, el desarrollo y defensa 
de las lenguas indígenas, pues de no hacerlo se perdería una parte importan-
te de nuestro patrimonio cultural: el rechazo a cualquier lengua supone una 
negación de aquellos que la hablen y un paso para su desaparición. 

Pero, ante todo, es fundamental que estas lenguas se hablen y se escri-
ban para que pueda propiciarse un diálogo entre culturas, que de manera 
justa haga una realidad lo que hasta ahora parece una utopía: que las comu-
nidades indígenas tengan un desarrollo adecuado para enfrentar las nece-
sidades y los retos que les impone un mundo en que la comunicación y los 
diferentes avances tecnológicos son un factor clave para lograr formas de 
convivencia y de participación que nos enriquezcan e involucren a todos.

Por todo ello, el libro de Natalio Hernández contribuye a concretar este diá-
logo y aporta elementos de análisis para conocer la situación en la que se 
encuentran los pueblos indígenas en este siglo, marcado, sin duda, por la 
interculturalidad.


