Aprender a dialogar desde la
interculturalidad

Natalio Hernandez, De la exclusion al didlogo
intercultural con los pueblos indigenas, México, Plaza y
Valdés y Universidad Intercultural de Chiapas, 2009.

Luis de la Pena Martinez
Escuela Nacional de Antropologia e Historia, México

El primero de los ensayos que conforman este libro fue escrito en 1999 y
en €l se marca el paso de un siglo a otro en la reflexion y la accién politica
acerca de (y desde) los pueblos indigenas: “Del indigenismo del siglo xx
al humanismo del siglo xx1”. Como el titulo del libro lo indica, su autor
recorre el camino que ha llevado “de la exclusién al dialogo intercultural”
a propoésito de las tematicas de la identidad, la educacién, la lengua y la
literatura de este importante sector de la poblaciéon de nuestro pafs.

Este recorrido supone un conocimiento profundo de los antecedentes
histéricos y de la situacién actual de dicha problematica, ya que el maestro
Natalio Herndndez ha sido un participante activo en varios de los procesos
culturales, educativos y politicos por la reivindicaciéon de los derechos de
las comunidades indigenas, tanto en su calidad de escritor e intelectual,
como en la de profesor y funcionario.

Su conocimiento de esta realidad social no s6lo le ha permitido mos-
trarnos en sus trabajos una visién a detalle de las dificultades propias de
estos procesos reivindicatorios sino, también, de sus logros y avances, con
lo que enriquece nuestra perspectiva del papel que los llamados “pueblos
originarios” desempefian en el desarrollo social y democratico de una na-
cién como la nuestra, la que constitucionalmente estéa reconocida como una
naciéon multicultural y multilingiie.

Cuicuilco numero 48, enero-junio, 2010



Cuicuilco nimero 48, enero-junio, 2010

326 Luis DE LA PENA MARTINEZ

El concepto clave del libro es el de interculturalidad: el didlogo que debe
establecerse entre los pueblos indigenas y el resto de la sociedad; un didlogo
real y concreto que de manera reciproca posibilite la existencia de un puen-
te que conduzca, en ambos sentidos, de unas formas de cultura a otras.

Sélo entonces se podrd transitar “del conflicto a la creatividad”, tal
como lo propone nuestro autor, y como lo han hecho ya los artistas y edu-
cadores indigenas, quienes con sus obras y su labor creadora nos ofrecen
alternativas para poder alcanzar una convivencia civilizada, en la que se
asuma el respeto a la diversidad cultural como un factor fundamental en la
instrumentacién de una auténtica equidad social.

Natalio Herndndez es ante todo un escritor, quien actualmente forma
parte del Sistema Nacional de Creadores del FONCA, y con su obra poética,
reunida en el libro antolégico Yancuic Anahuac cuicatl (Canto nuevo de And-
huac), ha dado continuidad y fortaleza a la palabra nahuatl, a la flor y el
canto: in xochitl, in cuicatl, difrasismo con el que en esa lengua se designa a
la poesia. Pero, ademas, ha sido un pensador (t/amatini: hombre sabio) y un
activista en defensa de los derechos de los pueblos indigenas. Su labor le ha
llevado a crear y a colaborar en organizaciones como, por ejemplo, la Alianza
Nacional de Profesionales Indigenas Bilingties, Asociacién Civil (ANPIBAC),
de la que particip6 como representante en la Reunién de Barbados, lado de
antropélogos como Guillermo Bonfil Batalla; EL1Ac (Escritores en Lenguas
Indigenas, Asociacién Civil), asociacién creada en 1993 y de la que fue el
primer presidente de su mesa directiva; y, recientemente, ha organizado
una fundacién para la difusién de la cultura y lengua nahuatl: Macuil xo-
chitl (cinco flores), de la que forman parte Miguel Leén-Portilla y Carlos
Montemayor (+).

Como ensayista, Natalio Hernandez ha reunido algunos de sus textos en
los libros In tlahtoli, in ohtli (La palabra, el camino): Memoria y destino de los pue-
blos indigenas (México, Plaza y Valdés y Centro Internacional de Prospectiva
y Altos Estudios, 1998) y El despertar de nuestras lenguas (Queman tlachixque
totlahtolhuan) (México, Editorial Diana, 2002). En ellos se puede constatar la
evolucion de su pensamiento y su modo de expresiéon, que en el libro que
aqui comentamos alcanza una depurada sencillez en el estilo, acompafnada
de una claridad conceptual acerca de las problematicas que atafien a las
culturas indigenas. Su propuesta de un didlogo entre estas comunidades y
el resto de la sociedad mexicana resulta mas que necesaria en los momentos
en que la idea de un Estado-nacién homogéneo se halla en crisis. Desde el
inicio de 1994 se hizo evidente la ruptura con un modelo sociopolitico y
cultural que excluia a los pueblos indigenas de cualquier proyecto de go-
bierno. La “voz alzada” de los zapatistas y su rebelién discursiva creé las



APRENDER A DIALOGAR DESDE LA INTERCULTURALIDAD 327

condiciones para que quienes hasta entonces eran considerados como sim-
ples indicadores anénimos en las estadisticas econémico-administrativas
que contabilizan la miseria 0 como meros objetos de estudio antropolégico,
se constituyeran en agentes de su propia historia y destino.

De la exclusién al didlogo intercultural con los pueblos indigenas es un testi-
monio de esta profunda transformacién ocurrida en nuestro pais. Su autor
revisa los fundamentos antropolégicos y politicos que sustentaron al “indi-
genismo” del siglo xx, caracterizado como una forma de control y de des-
apariciéon de modos de vida que se concibieron desde las distintas esferas
del poder, indebidamente, como opuestos al “progreso” socioeconémico
de la nacién mexicana. Los distintos regimenes surgidos de la revolucién
mexicana disefiaron una politica de “integracion” de las comunidades indi-
genas a la dindmica de las comunidades mestizas, lo que en la préctica signi-
fic6 el desconocimiento y el desprecio hacia sus peculiaridades lingtiisticas
y culturales. Mas que reconocer la diferencia cultural se le estigmatizé y
atac6é como un “mal” para la llamada “cultura mexicana”.

El actual reconocimiento constitucional de México como una nacién
multicultural y multilingtie ha sido el resultado de las luchas que los pue-
blos indigenas han llevado a cabo en distintos d&mbitos nacionales como
internacionales, que van de los movimientos en protesta por la conmemo-
racion del V centenario del “descubrimiento” de América, pasando por la
insurgencia zapatista, hasta las distintas acciones que en los tiltimos afios han
desarrollado colectivos culturales y politicos que han surgido de las co-
munidades indigenas, como lo son las distintas academias de las lenguas
mexicanas, las radios comunitarias o las variadas propuestas artisticas y de
educacién intercultural.

Ala pregunta, ;es posible establecer un didlogo intercultural en un pais
como el nuestro?, Natalio Herndndez parece responder con distintos ejem-
plos en los que €l ha estado involucrado, como es el caso de los proyectos
de educacién intercultural y bilingtie tanto en la educacion primaria como
en las universidades, como el de la Universidad Intercultural de Chiapas,
que coedita este libro (y cuyo rector, el doctor Andrés Fabregas, es el autor
del prélogo) o como el proyecto universitario “México, naciéon multicultu-
ral”, en el que Herndndez se desempefia como profesor.

La interculturalidad significaria para el autor de este libro, con todas las
dificultades que ello implica, un avance mas alla del reconocimiento de la plu-
ri- o multiculturalidad. Es necesario insistir, como él nos lo indica, en el hecho
de que si no existe una voluntad explicita para propiciar un dialogo intercul-
tural, todo quedaria en simples intenciones demagdgicas o, cuando mds, en
précticas desarticuladas cuyos efectos no llegaran a favorecer dicho dia-

(icuilco nimero 48, enero-junio, 2010



Cuicuilco nimero 48, enero-junio, 2010

328 Luis DE LA PENA MARTINEZ

logo. De ahi, la importancia de comenzar a abordar esta problemética desde
la educacion basica, pero no sélo en aquella que se ofrece en las poblaciones
indigenas, sino también, o sobre todo, en aquella que se da en los &mbitos “no-
indigenas”, pues ahi los prejuicios y reticencias son mayores respecto a una
educacién que promueva el respeto a la diferencia cultural.

Creo que en muchos de los paises “desarrollados” (Estados Unidos y los
paises de la Unién Europea), mal que bien, la interculturalidad esta presente
en las agendas politicas de sus gobiernos (como una necesidad de la propia
globalizacién econémica y los problemas que conlleva la migracion extranje-
ra), mientras que en nuestro pais, pese a tratarse de connacionales, no existen
politicas integrales que tomen en cuenta la perspectiva intercultural.

Por ello, un libro como éste sirve de recordatorio acerca de lo poco o
mucho que se ha hecho para que en la sociedad mexicana exista una concien-
cia intercultural (que en realidad deberia ser transcultural) que posibilite un
dialogo entre distintas lenguas y culturas. Un didlogo que sea una alternativa
a las formas excluyentes y antidemocréticas como las representadas por el ra-
cismo y la discriminacién hacia los indigenas que tiene en la denegacion (“en
México no hay racismo”) su férmula discursiva mas obvia y evidente.

El camino recorrido por Natalio Herndndez es un camino que lo ha
conducido a encontrar en la creatividad un elemento fundamental para
acabar con las trabas y cerrazones que, de un lado o de otro, han impedido
la apertura hacia una realidad social enriquecida con las multiples aporta-
ciones culturales y lingiiisticas de los pueblos indigenas. La creatividad es
un modo de buscar soluciones originales a los problemas que conciernen
a un grupo o sociedad, y una de esas formas ha sido la literatura, como
ocurre con su libro de poemas trilingiie (ndhuatl-espafiol-inglés) titulado
Semanca Huitzilin/Colibri de la armonia/Hummingbird of Harmony, en que
Hernandez pone a dialogar a la poesia ndhuatl con otras lenguas, como
cuando traduce el ya mencionado difrasismo in xochit! in cuicatl/ flor y can-
to, a otras lenguas mexicanas y extranjeras.

Se trata de co-existir con otras formas de vida, de “ser-en-comun” o
“ser-con”, mas que de lograr una integracion perfecta y homogénea: o si se
quiere, la “diferencia” es la marca que nos vuelve comunes, es decir, lo que
puede permitir comunicarnos y formar “comunidad”. Somos diferentes
porque somos siempre otros. Este es el verdadero aprendizaje que se puede
obtener de este libro. Porque a final de cuentas como lo dice el titulo de la
“Postdata” del libro: “Todos somos migrantes”; la trans-cultura es el viaje
que nos lleva de un lugar a otro (real o imaginario), que nos hace romper las
fronteras (internas o externas, fisicas o simbolicas). Ir de una lengua a otra,
de un modo de entender y sentir el mundo a otro, es una respuesta al mo-



APRENDER A DIALOGAR DESDE LA INTERCULTURALIDAD 329

nélogo del poder y de todo tipo de fundamentalismo, incluido el de aque-
llos indigenas que no desean dialogar con otras tradiciones culturales.

Otra de las propuestas principales que se hallan contenidas en este libro,
es una que se ha vuelto una realidad: durante muchos afios la propuesta
acerca de la creacién de un Instituto de Lenguas Indigenas fue una reivindi-
cacion que Natalio Herndndez expuso como participante tanto de ANPIBAC
y ELIAC, por lo que la fundacién del Instituto Nacional de Lenguas Indige-
nas en 2003 puede ser entendida como un logro de la lucha de los pueblos
indigenas, mds que como un obsequio del gobierno, y en particular, como
un resultado de la constante actividad a favor de las lenguas mexicanas por
parte del maestro Hernandez.

Las llamadas lenguas indigenas son una muestra de la diversidad cul-
tural que conforma a México como uno de los paises con mayor ntiimero de
lenguas habladas en su territorio. Sin embargo, éstas han sido considera-
das, por desgracia, como un obstaculo para el desarrollo social y politico.

Ello nos obliga a reflexionar acerca de las verdaderas causas que han
hecho que las comunidades indigenas hayan sido relegadas en lo referente
al acceso a servicios basicos como la atencién a la salud y a la educacién,
pero, sobre todo, es necesario considerar las alternativas para que este esta-
do de cosas pueda ser, en la medida de lo posible, revertido.

En este sentido, el respeto a los derechos lingiiisticos y culturales de
los pueblos originarios se presenta como un requisito indispensable para
la construccién de una nacién auténticamente multicultural y multilin-
giie. Dichas comunidades poseen formas de organizacién basadas en usos
y costumbres que les han permitido sobrevivir y conservar sus lenguas y
culturas. Esta dificil situacién les ha llevado a una lucha en la que se han
conseguido avances significativos, que aunque importantes todavia no son
suficientes para garantizar las condiciones para un desarrollo socioeconé-
mico justo y ordenado.

El papel que las diversas lenguas mexicanas tienen en este proceso es
fundamental, pues son la base para la consolidacién de un modo de vida
que posee antiquisimas raices pero que no se contrapone, necesariamente,
a otras formas de innovacién tecnolégica y cultural, con las que se puede
convivir sin entrar en contradiccién, tal como ha ocurrido con otras expe-
riencias culturales y econémicas, como las que representan algunos paises
asiaticos como China o Japén.

Se tiene que aprender a dialogar desde la interculturalidad para saber
reconocer las limitaciones que en materia de justicia existen para con los
pueblos indigenas, que han impedido la participacién de este sector en la
toma de decisiones politicas, asi como también han creado una serie de

(icuilco nimero 48, enero-junio, 2010



Cuicuilco nimero 48, enero-junio, 2010

330 Luis DE LA PENA MARTINEZ

estereotipos que estigmatizan a los hablantes de una lengua indigena como
personas “incultas” y sin valores positivos, un prejuicio debido al desco-
nocimiento de otros cédigos culturales distintos a los de la mayoria de los
hablantes del espafiol y que los medios de comunicacién se han encargado
de consolidar.

Mas que un obstaculo, las lenguas indigenas pueden constituir un factor
para el desarrollo de las comunidades en que éstas se hablan y para todo el
pais. Las lenguas son, no meros instrumentos o medios de comunicacién,
sino la posibilidad misma de crear y fortalecer una comunidad: ellas cons-
tituyen formas de vida en las que se expresan distintos modos de concebir
al mundo y de actuar en él.

Hoy mads que nunca es necesario el conocimiento, el desarrollo y defensa
de las lenguas indigenas, pues de no hacerlo se perderia una parte importan-
te de nuestro patrimonio cultural: el rechazo a cualquier lengua supone una
negacion de aquellos que la hablen y un paso para su desaparicién.

Pero, ante todo, es fundamental que estas lenguas se hablen y se escri-
ban para que pueda propiciarse un dialogo entre culturas, que de manera
justa haga una realidad lo que hasta ahora parece una utopia: que las comu-
nidades indigenas tengan un desarrollo adecuado para enfrentar las nece-
sidades y los retos que les impone un mundo en que la comunicacién y los
diferentes avances tecnoldgicos son un factor clave para lograr formas de
convivencia y de participaciéon que nos enriquezcan e involucren a todos.

Por todo ello, el libro de Natalio Herndndez contribuye a concretar este dia-
logo y aporta elementos de analisis para conocer la situacién en la que se
encuentran los pueblos indigenas en este siglo, marcado, sin duda, por la
interculturalidad.



