Graniceros, los ritualistas del rayo en
México: historia y etnografia

David Lorente Fernandez
Universidad Nacional Auténoma de México

RESUMEN: Los graniceros o ritualistas atmosféricos de origen prehispinico constituyen un valioso
recurso analitico para abordar las cosmologias indigenas en que se insertan. Al reunir en s mismos,
integrados y articulados, las representaciones y prdcticas cosmologicas permiten un acercamiento
mds preciso e interno a las realidades etnogrificas. Dicho sucintamente: son ventanas abiertas a
las nociones ontoldgicas, los rituales agricolas y la organizacion nahua comunitaria. Para mostrar
su valor heuristico el articulo sigue dos ejes y efectiia, primero, un andlisis historico de la figura
de los graniceros con el fin de determinar su origen prehispdnico; después revisa criticamente las
etnografias existentes siguiendo un doble criterio cronoldgico y regional. Finalmente, en unas
conclusiones recolectivas discute los principales problemas tedricos y metodologicos que han
limitado intelectualmente su estudio: no concebirlos como una institucion inscrita en contextos
sociales y culturales mds amplios que se hallan provistos, ademds, de sus propias logicas.

ABSTRACT: The graniceros or ritual specialists, who in indigenous tradition manipulate the weather, can
be a valuable analytical resource for understanding cosmology. Their different elements, taken together, are
presented here as hueristic guides to more precisely understand, from within the indigenous culture, different
ethnographic realities. This article focuses on two overlapping aspects: their historical antecedents in the Pre-
Hispanic period and their use as a vehicle to offer a critique of fieldwork-based studies of contemporary culture
in different parts of Mexico. It concludes with suggestions for meeting the methodological and theoretical
challenge of adding nuance to understanding ritual specialists operating in specific local contexts.

PALABRAS CLAVE: graniceros, etnometeorologia, cosmologia, nahuas, historia, etnografia.

Key worbs: graniceros (weather specialists), ethnometheorology, cosmology, nahuas, history,
ethnography.

Cuicuilco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

202 Davip LORENTE FERNANDEZ

INTRODUCCION

El control méagico de los fenémenos atmosféricos —lluvias torrenciales, ra-
yos y tempestades, granizadas, vientos y periodos de sequia— ha sido una
preocupacion central de las poblaciones indigenas del Valle de México. La
etnohistoria revela una vasta experiencia en el arte de afrontar las mas de-
vastadoras y amenazantes mudanzas atmosféricas del Altiplano. Sin duda
los mesoamericanos han dependido siempre de la agricultura de temporal y
sus ciclos estacionales. Pero estos condicionamientos materiales no son en
si suficientes para entender las relaciones locales que los habitantes sostie-
nen con los meteoros. Aunque efectivamente la preocupacién por la subsis-
tencia se encuentra en la base de muchos sistemas cosmolégicos, en ellos
figuran también otras nociones culturales que pueden parecer, a primera
vista, escasamente relacionadas: nociones indigenas de la persona, ideas
acerca de la conformacién de la sociedad y procedimientos adecuados para
establecer la intercesién entre el mundo humano y el sobrenatural. Los se-
res que producen los fenémenos atmosféricos —valga el ejemplo— son con
frecuencia entidades humanas deificadas y en consecuencia muy semejan-
tes en su organizacion, conducta y necesidades a las de los propios habitantes
de las comunidades que las enfrentan.

¢(Coémo abordar eficazmente esta cuestiéon? Los graniceros forman el
eje en torno al que gravita el universo de representaciones y practicas de
los sistemas cosmoloégicos. Elegidos por el rayo, reclutados por las fuer-
zas misticas de la descarga eléctrica, poseen el valor heuristico de ofrecer
una lectura emic e integradora de las cosmologias' en que se insertan y son
susceptibles al estudio sisteméatico. Analizar sus iniciaciones, funciones, ce-
remonias y ofrendas constituye una via privilegiada para introducirse no
s6lo en la pluralidad de las concepciones actuales, sino en el problema de
las continuidades y recreaciones respecto a las representaciones y practicas
existentes en épocas pasadas.

En este ensayo abordaremos el estudio de los graniceros desde dos di-
mensiones convergentes: una historica y otra etnogréfica. Primero rastrea-
remos la posible filiacién prehispanica de los actuales ritualistas —lo que
podria denominarse la génesis histérica de los graniceros— examinando las
principales fuentes documentales primarias y secundarias. Después revisa-
remos los estudios etnograficos existentes siguiendo una doble clasificacién

' En este articulo empleo los términos cosmovisién para referirme a una concepcién meso-
americana mas general y cosmologia para aludir al funcionamiento del cosmos en con-
textos indigenas particulares. Sin embargo, en ciertos momentos los términos pueden
aparecer también como sinénimos.



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MExico 203

cronolégica y regional. Finalmente plantearemos unas conclusiones criticas
destacando los principales problemas conceptuales y metodoldgicos que
surgen al estudiarlos. En ellas defenderemos la necesidad de elaborar una
etnografia mas afinada que capte las especificidades locales llevando a sus
dltimas consecuencias el analisis del material de campo de una manera em-
pirica y contextual.

RASTREANDO UNA LINEA GENEALOGICA: SACERDOTES OFICIALES
Y CONJURADORES DE METEOROS EN LA COSMOVISION MEXICA

Los mexicas tenian un cuerpo sacerdotal profesional dedicado al culto ofi-
cial a Tlaloc. Estaba integrado por complejas jerarquias; sus miembros lucian
los atributos del dios y a menudo habitaban en los templos, ademas mante-
nian ciertas relaciones de coesencia o de “réplica” respecto a él ya que eran
los tinicos que podian manipular sin contagiarse lo que estaba cargado de
su energia [Lopez Austin, 1996 1:386]. En la cima de la jerarquia se encon-
traba el Tlalocan tlenamacac, que lucia la cara pintada de negro, “maéscara
de Tlaloc” (quiiiauhxaiac, tlalocaxaiac), “sonajero de niebla” (ayochicauaztli) y
los cabellos hasta la cintura [Broda, 1971:291]. Bajo él proliferaba una serie
de sacerdotes menores, todos ellos estudiaban en el Calmecac sometidos a
ayunos y a trabajos duros, aprendiendo los mitos, los libros sagrados y el
calendario adivinatorio [Soustelle, 2004:37].

Aguirre Beltran nos habla del Gran Nagual, el sacerdote jaguar hechice-
ro que vivia confinado en su templo, en ayuno y abstinencia sexual, y que
tenia el don de provocar la lluvia, desviar el granizo y metamorfosearse en
animal. Sus virtudes eran de naturaleza divina y derivaban de su nacimien-
to en el signo ce quiahuitl, lluvia; actuaba como sacerdote de Tldloc, poseia
gran sabiduria mdgica, podia transportarse al Tlalocan, exigia sacrificios
de sangre (lluvia), castigaba a los remisos y presidia acciones de resistencia
cultural frente a la cultura hegemoénica impuesta [1973:98-104]. Era también
un hombre poderoso que daba consejo a reyes y plebeyos y hacia predic-
ciones de gran envergadura tanto meteoroldgicas como médicas [Espinosa
Pineda, 1997:95, 104].

Pero cabe preguntarse en este contexto ;existia en la época prehispani-
ca un tipo de especialista atmosférico de cardcter local y secundario similar
a los actuales graniceros? El tema ha sido abordado y discutido por varios
autores. Existen tres fuentes primarias principales al respecto. Primera, la
Historia General de Sahagtn, donde se dice:

Las nubes espesas, cuando se veian encima de las sierras altas, decian que ya
venian los Tlaloque, [...] que era sefial de granizos, los cuales venian a destruir

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

204 Davip LORENTE FERNANDEZ

las sementeras [...]. Y para que no viniese el dicho dafno en los maizales, an-
daban unos hechiceros que llamaba teciuhtlazque, que es casi estorbadores de
granizos; los cuales decian que sabian cierta arte o encantamiento para quitar
los granizos, o que no empeciesen los maizales, y para enviarlos a las partes de-
siertas, y no sembradas, ni cultivadas, o a los lugares donde no hay sementeras
ningunas [Lib. VII, Cap. VII, 1999:436-437].

Segunda, la obra de De la Serna, quien refiere en el siglo xviI que en
pueblos de Morelos como San Mateo, Xalatlaco y Tenango habia hasta 10
“conjuradores” a los que los indios pagaban medios reales, reales o pulque
para que protegieran sus milpas de los temporales, y que “auia indios de-
putados para que recogiessen las derramas para éstos”. También sefala la
diversidad de précticas conjuratorias y las divide en cuatro grupos: los que
usaban palabras del Manual Romano “y concluian [...] con soplos 4 vnas, y
otras partes, y mouimientos de cabeza, que parecian locos con toda fuerga,
y violencia, para que con aquellas acciones se apartassen los nublados, y
tempestades 4 vnas, y otras partes”; los que conjuraban “con vna culebra
viva revuelta en vn palo” que esgrimian a los nublados; los que rezaban:

‘A vosotros los Sefiores Ahuaque, y Tlaloque,” que quiere decir: “Truenos y Re-
lampagos: ya comienco & desterraros, para que os aparteis vnos 4 vna parte, y
otros & otra’ Y esto decia[n] santigudndose, y soplandolos con la voca, y haziendo
bueltas con la cabeza de Norte & Sur, para que con la violencia del soplo, que
daba[n], se esparciessen.

Y, finalmente, los mads sincretizados, que rogaban: ““Sefior, y Dios mio,
ayudadme, porque con prisa, y apresuradamente viene el agua, y las nubes,
con lo qual se danaran las mieses, que son criadas por vuestra ordenacién”, y
continuaban invocando a la Virgen Maria, a Santiago el mozo, al Padre, al
Hijo y al Espiritu Santo [De la Serna, 1987:290].

Como tercera fuente, Pedro Ponce, refiriéndose a los “médicos de in-
dios”, presenta en un texto informacién sobre males y remedios e indica:
“También atribuyen las enfermedades de los nifios a los vientos y nuues, y
dizen cualani in éecame, cualani in ahuaque [se enojaron los vientos, se enoja-
ron las nubes] y soplan los vientos haziendoles su conjuro” [1987:7].

De acuerdo con estas fuentes, Lopez Austin propone que efectivamente
en la época prehispanica existian dos categorias de “magos dominadores
de meteoros”. Uno era el teciuhtlazqui o teciuhpeuhqui, “el que arroja el gra-
nizo” o “el que vence al granizo”—cuyos procedimientos son los citados
por De la Serna—, que podia tener como nanahualtin a la lluvia o al ocelote.
El otro mago era “el que arroja los vientos y las nubes”, para el que no
existian nombres pero pueden suponerse los de ehecatlazqui 'y mixtlazqui, “y



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MExico 205

con mas propiedad cocolizehecatlazqui y cocolizmixtlazqui”, que no era un
protector de la agricultura sino de la salud de los nifios pues, como muestra
el texto de Ponce, algunas dolencias infantiles se atribufan a los vientos y
a las nubes; sin embargo, su procedimiento era similar al del conjurador
[1967:100]. La iniciacién de las dos clases de magos ocurria al ser “sefiala-
dos provisionalmente con el rayo o con una muerte ‘acuética’ que estuvo
proxima” y que era enviada por Tlaloc o Chalchiuhtlicue [Lopez Austin,
1970:263], lo que los “obligaba [...] a formar parte de sociedades misticas
que tenfan como funcién principal el culto a los sefiores de las aguas y el
control de los meteoros: ahuyentaban las daninas nubes de granizo, atraian
las favorables para la agricultura y tenian poder para curar las enfermeda-
des frias” [1996 1:415].

Un aspecto clave del concepto de mago citado por Lépez Austin es que
el nombre “correspondjia al tipo de actividad, no a las funciones que en for-
ma limitada ejercia una persona”, es decir, que podian combinarse varias
especialidades magicas en el mismo individuo —nahualli, hombre biho, cu-
randero, conjurador— y “era normal que ciertos hombres de personalidad
sobrenatural tuvieran varias funciones sociales” [1967:87]. Por lo tanto, la ac-
tividad de conjurador de granizo no resultaba privativa ni excluyente.

Johanna Broda, por su parte, no se refiere a magos prehispanicos y hace
derivar a los actuales graniceros directamente de los sacerdotes mexicas.
Segun su hipdtesis “estos especialistas formaban en la época prehispanica
parte de las complejas jerarquias del sacerdocio estatal cuya religion oficial
era autoctona. La ruptura histdrica convirtié las practicas meteoroldgicas de
los graniceros en cultos practicados clandestinamente”. Asi, tras la Conquis-
ta, las nociones y practicas meteorolégicas que estaban estructuralmente in-
tegradas en la religion e ideologia mexicas mas amplias se convirtieron en
creencias y practicas de los grupos indigenas subalternos incompletamente
articuladas con la sociedad occidental dominante [1997:76-77]. De esta hip6-
tesis parece desprenderse la ausencia de especialistas meteorolégicos prehis-
panicos al margen de las jerarquias oficiales de la religién mexica.

La postura de Espinosa Pineda, por tltimo, parece mediar entre am-
bas propuestas. El sugiere la existencia de sacerdotes vinculados al poder
central del Estado, altos funcionarios de la religién oficial que respondian
a una centralizacion, pertenecian a la nobleza, hacian prondsticos de gran
trascendencia y cardcter transregional, recurrian a procedimientos homogé-
neos y utilizaban una observacion predictiva del cielo [1997:104]. Al mismo
tiempo —sin representar ruptura u oposicion—, por efecto de la descen-
tralizacion o como magos y brujos ubicados “al margen del sistema” existia
cerca de los macehuales “un verdadero ejército de sacerdotes menores (mas

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

206 Davip LORENTE FERNANDEZ

brujos y magos), que deben ser el verdadero antecedente de la mayoria de
los actuales graniceros” [1997:104]. Estos se ocupaban de “todo lo local” y
hacian uso de practicas predictivas y conjuratorias extremadamente diversas
[v. de la Serna] que se apoyaban en mitos, tradiciones, historias y sociedades
especificas, y en la lectura de ecosistemas concretos, convirtiéndose en expre-
siones o manifestaciones regionales de una misma cosmovision [Espinosa
Pineda, 1997: 98].

LOS GRANICEROS COMO INTEGRADORES DE LA COSMOVISION:
RITUALISTAS ATMOSFERICOS ENTRE LOS NAHUAS ACTUALES

Independientemente de si se consideran una supervivencia contempora-
nea de magos o de sacerdotes prehispanicos, los graniceros conforman una
institucién relevante en términos analiticos hoy en dia. Han sido definidos
como un tipo de especialistas rituales de origen prehispanico dotados del
don para manipular los fenémenos atmosféricos —la lluvia, el viento, las
tormentas, el granizo— asi como para curar los males que estos fendme-
nos provocan [Albores y Broda, 1997:11]. Circunscritos principalmente al
Altiplano Central y regiones aledafias, su estudio revela una riqueza sor-
prendente que abarca campos como las etnociencias, la observacién de la
naturaleza, los sistemas clasificatorios, la arqueoastronomia y la geografia
de paisajes culturales, pero ante todo porque permite tratar ciertos aspectos
centrales del desarrollo histérico de la tradicion cultural mesoamericana.
Para Albores y Broda

El estudio de los “graniceros” se evidencia como una mina de oro [...]. Tépi-
co de la etnografia indigena mesoamericana que proporciona riquisimos datos
sobre la cosmovision tradicional, sobre conceptos y creencias relacionadas con
la observacién de la naturaleza y del medio ambiente, sobre ritos calendéricos
resabio del calendario prehispanico mesoamericano, y sobre practicas rituales,
estrechamente vinculadas con las agricolas, a través de las cuales se ha producido
esta ideologia tradicional a lo largo de los siglos [1997:17].

Es decir, que los graniceros constituyen una institucién en la que con-
fluyen y se integran funcionalmente los mas variados aspectos de la cosmo-
visién mesoamericana, y que por tanto representan un eje privilegiado a
través del cual leerla en su perspectiva diacrénica, orgénica y en su genuina
articulaciéon. El culto a los cerros, los muertos, el agua, la lluvia, las cuevas
y el mar (como propone Broda [1991]) gravita imbricado alrededor de esta
figura. Asi, estudiar a los graniceros desde su trasfondo histérico prehispa-
nico puede ayudar a lograr una comprension més precisa de las practicas
y conceptos cosmoldgicos actuales y viceversa: la etnografia actual puede



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 207

ayudar a valorar mejor las dimensiones y los contextos de los datos histo-
ricos [Broda, 1997:75-76].

Sin embargo, se debe considerar que no existe una continuidad lineal
y que estos especialistas y el complejo al que pertenecen han experimenta-
do transformaciones desde la época colonial. A pesar de la continuidad de
las condiciones del medio ambiente y los modos de subsistencia de las co-
munidades, la transformacién fundamental tuvo lugar en el ambito de la
estructura social y su integracién con la sociedad dominante. Ya se dijo que
estas précticas y creencias estaban integradas en la religion y la ideologia del
pueblo mexica y que, tras la Conquista, con la supresion de la clase dirigente
y los templos, sobrevivieron desarticuladas de la sociedad local, subalternas y
semiclandestinas frente al culto catdlico imperante.” Esto segtin la hipotesis
de Broda [1997:75-77]. Para Lopez Austin sin embargo estos cultos tuvieron
siempre una posicion auxiliar respecto a la cultura general [1967:114], y cabe
pensar por tanto que se mantuvieran vigorosos tras la Conquista entre los
agricultores [2000:16]. Serge Gruzinski coincide en ello [2004:179, 230-232],
asi como Alessandro Lupo, quien afirma sobre la religiosidad privada y po-
pular regida por ritualistas de las clases inferiores sin educacién institucional
que, conforme se extendi6 el control evangelizador,

desaparecieron los sacerdotes dedicados al culto oficial de las deidades paga-
nas, pero no los magos, los curanderos y los ritualistas populares, a los cuales los in-
dios continuaron recurriendo, posiblemente a escondidas, para la gestion de las
fundamentales relaciones privadas y cotidianas con lo sobrenatural [...] que el
clero catélico no logré eliminar o tomar de alguna manera a su cargo [Lupo, 1995:86,
énfasis anadido].

De cualquier forma, al margen de la desarticulacién o no de las creencias
y précticas respecto a la religion oficial, un aspecto que sin duda afect6 a la
institucion de los graniceros fue la reelaboracién simbélica de sus concep-
ciones a la luz de nociones y costumbres europeas —como revelan ciertos
estudios sobre los “duefios de las tormentas” publicados en Espana—° que
tuvo lugar segtin “procesos de adaptacion y de recreaciéon continuos” tanto
sociales como ideolégicos [Broda, 1997:79]. Sin embargo, a pesar de ellos la
institucién mantuvo una continuidad sustancial con respecto a la religion
prehispénica, al grado de poder afirmar —como lo hace Broda— que “la

2 Véase al respecto el trabajo de Margarita Loera Chavez y Peniche Memoria india en
templos cristianos [2006].

% Véanse los trabajos de Callejo e Iniesta [2001a y 2001b] sobre los “los duefios de las
tormentas” y “los hombres del rayo” en Espana, asi como el articulo comparativo de
Stanislaw Iwaniszewski [2001] relativo a los ritualistas de México, Polonia y Espafia.

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

208 Davip LORENTE FERNANDEZ

meteorologia campesina y los ritos agricolas, definitivamente, constituyen
la parte més conservadora de la cultura indigena” [1997:80]. Esta continui-
dad histérica queda patente en una serie de rasgos especificos, entre los que
se pueden senalar principalmente: a) la derivacién de la legitimidad de los
graniceros del antiguo culto a la lluvia y los cerros central en la cosmovision
prehispénica; b) la significativa continuidad, en las comunidades mesoame-
ricanas, de los lugares de culto prehispanicos que atin son visitados en sus ce-
remonias por los graniceros; c) el arcaico culto a la piedra —grandes rocas o
penas y toscos monolitos de distinto tamafio—, probablemente asociado al
culto mexica de la tierra y los cerros y, por tiltimo, d) el vinculo entre los ritos
de los graniceros y los ciclos estacionales y agricolas cuyas fechas de ejecu-
cién (3 de mayo y 2 de noviembre, por un lado, y 13 (15) de agosto y 12 de
febrero, por otro) reflejan importantes elementos estructurales del calendario
prehispanico mesoamericano [Broda, 1997:76-77].

EL ESTUDIO DE LOS GRANICEROS EN LA ETNOLOGIA
MESOAMERICANISTA: REGIONES Y ENFOQUES

Abordemos ahora una revision de los estudios sobre graniceros realizados

en México desde 1968 (su fecha fundacional) hasta el momento, examinan-

do el desarrollo cronolégico de las investigaciones, los enfoques adopta-
dos por diversos autores y algunos aspectos distintivos de los ritualistas

(designacién, reclutamiento, vinculo con entidades espirituales y funciones

operativas) siguiendo una clasificaciéon regional. Una vez efectuada la revision,

y considerando su filiacién histérica, formularemos algunos problemas de

analisis en unas conclusiones criticas.

1) La primera regién abordada fue el eje volcanico Iztaccihuatl-Popocaté-
petl. En 1968 Bonfil Batalla traz6 una sistematizacién preliminar de los
ritualistas llamados aureros, quialpequi (“el que hace la lluvia”), teotlazqui
o trabajadores temporalefios, “los que trabajan con el tiempo” [1995:241], ele-
gidos con el rayo para ejercer sus funciones conjuratorias, petitorias, adi-
vinatorias y curativas en el seno de corporaciones jerdrquicas organizadas
en torno a un templo. Usaban palma bendita, escoba y ciertos entedgenos
para mediar con los seres sobrenaturales. Bonfil abordé el sincretismo e
indicé la necesidad de estudiar a los graniceros en el seno de un marco
mas amplio que abarcase las instituciones religiosas locales “como un
solo complejo y no como una serie de entidades aisladas” y permitiera
revelar “sus estructuras mas profundas” [1995:266].

Dos investigadoras habian tratado antes el area, aunque de forma
menos sistemética: Bodil Christensen y Carmen Cook de Leonhard. Una



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 209

viajo en 1936 y fotografié los rituales [Christensen, 1962]; otra publicé
en 1966 un registro de su viaje con Christensen y Weitlaner al pueblo de
Nexapa, préximo a Amecameca [Cook de Leonhard, 1966:291]. Esta fue
“la primera referencia a la existencia de los graniceros después de casi
tres siglos de silencio” [Glockner, 1996:134], es decir, tras escritos como
los de De la Serna. El viaje persigui6 la cura de Weitlaner, que tenia
gota. Leonhard apunto rasgos interesantes: la voz tlamacasque para de-
signar a los graniceros, la limpia-diagndstico con huevo, la posibilidad,
junto al rayo, del reclutamiento por golpe de centella y enfermedad de
aire, asi como la ofrenda curativa llevada a la cueva de Almela, la natu-
raleza de los dioses pluviales y el uso de los hongos alucinantes para el
diagndstico [1966: 292-298].

En 1996 Julio Glockner publicé un libro sobre los mitos y rituales
de los volcanes y ley0 las practicas actuales en el marco de la cosmovi-
sién prehispanica mesoamericana, enfatizando las continuidades. Con
un estilo periodistico y emotivo hablé del mundo en torno a los vol-
canes Popocatépetl e Iztaccihuatl —ancestros petrificados— donde los
ritualistas, por [lamado onirico o el encuentro con espiritus de muertos
[1996:93, 149], creaban vinculos de reciprocidad y dependencia para
pedir la lluvia o efectuar curaciones. Narr6 la rivalidad entre las cor-
poraciones locales y cit6 los rituales efectuados en el Popocatépetl el 2
de mayo y en la Iztaccithuatl el 3 de mayo ante los malos temporales,
cuando se donaba un “banquete ritual” consumido por la divinidad y
todos los asistentes [1996:155, 195-230].

La segunda region estudiada fue la Tlaxcala rural. Con las Notes de Fre-
drick Starr [1900], etnélogo norteamericano que recorrié entre 1898 y
1900 la region tlaxcalteca de la Malinche, Nutini traté el tema en varios
trabajos. En 1974 cit6 la existencia de graniceros en varias comunidades
y ordend los datos en 1987, después abordé los cambios experimenta-
dos por los ritualistas en un texto de 1998: refiri6 la voz de conjuradores,
tiemperos y graniceros en espafol, y de tezitlazcs, quiatlazcs, tezitlazques y
quiatlazques en nahuatl. Estos nacfan con poderes innatos, manifiestos en
suefios de La Malinche, o aprendian el trabajo de otro fezitlazc que los lle-
vaba ante el Cuatlapanga; el oficio también pasaba de padres a hijos por
varias generaciones. Realizaban ritos propiciatorios, de intensificacién
o protectores; regian la participacion comunal, curaban y cuidaban las
milpas. Eran sujetos respetados y visibles con funciones benéficas y no se
les crefa capaces de hacer el mal [Nutini y Nutini, 1987:330]. El enfoque
de Nutini era sociolégico y estudi6 las funciones de los ritualistas en la

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

21

3)

0 Davip LORENTE FERNANDEZ

estructura social comunitaria. Los concibi6 parte del “sobrenaturalismo
antropomorfico” que, aunado al catolicismo folk, integraba un mismo
sistema magico-religioso de manifestaciones diversas e ideologia comtin
que tenia un carécter unitario, lo que implicaba que debia ser analizado
conjuntamente [Nutini, 1989:86-87].

Desde otra perspectiva, Robichaux analiz6 en dos textos [1997, 2008]
el material reunido en Tlaxcala entre 1974 y 2004. Siguiendo el modelo
de la cosmovision mesoamericana definido por Broda y Lépez Austin,
analiz6 el llamado por golpe de rayo —ignorado por Nutini— y como en
suenos la Malinche ensefiaba a los neéfitos. Los tezitlazcs conjuraban con
palma bendita y rezos dirigidos a la Malinche y a Santa Barbara, un acto
peligroso ya que éstos podian ser arrastrados a la orilla del mar. Los ful-
minados muertos eran “hijos” o “ayudantes” de la Malinche, seres con
cabeza humana y cuerpo de vibora que creaban meteoros en la montana,
donde habia barriles de granizo y nubes de agua. Los granizos eran “chi-
vos” devoradores del cultivo y el maiz asi perdido era llevado dentro del
volcan [1997:16]; nifios sin bautizar y abortos (limbotzin, limbitos) se ente-
rraban ocultos en el cementerio para que el rayo, al tomarlos, no se llevase
consigo a otros difuntos [2008:412]. En Semana Santa y el 20 de mayo
se veneraba a la Malinche en la cima con ofrendas. Si faltaba la lluvia los
tezitlazcs la pedian con el teponaztle en los manantiales el 24 de junio y
recibian un pago en maiz por cuidar las cosechas [1997:16].

Morelos, la tercera region abordada, retine una ingente cantidad de es-
tudios. En 1949 Barrios compil6 en Hueyapan diversos textos sobre los
kiohtlaskeh (“pedidores de agua”) iniciados por rayo que usaban “hon-
gos de agua” para predecir las cosechas y pedir lluvia a los aires-nifios
de colores [1949:66]. También producian maldades enviando el granizo
y “levantaban sombras” con una jicara de agua donde llamaban el alma
del enfermo [1949:70-72]. Su articulo se basa en transcripciones de na-
rraciones tradicionales en ndhuatl y sin interpretar.

También en Hueyapan, Heydenreich estudi6 la enfermedad en el
seno de la cosmovision. Not6é que sélo los “bautizados por el rayo”
podian retornar la sombra robada por “los aires de la temporada”, los
rayos, truenos y centellas, lo que los situaba en la cima de la jerarquia
de terapeutas [1987:219, 225]. A una sefiora el rayo la golpe6 en siete
ocasiones [1987:205]. Los “aires de los manantiales” eran “mufequitos
enanos”, “duendes” o aguahke,* “duenos del agua” machos y hembras

* Esinteresante destacar al respecto que en su estudio de Tepoztlan, y aunque sin referirse

a los graniceros, Redfield sefal¢ la existencia de ahuaques que vivian en el agua —tan-



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 211

de calidad fria [1987:124-125] que atacaban a los intrusos a las once del
dia [1987:132]; la comunicacién con ellos se efectuaba a través de los
hongos [1987:153].

En el mismo pueblo, Ingham registré en su libro sobre sincretismo
y catolicismo folk la presencia de graniceros, llamados “sirvientes” o
“trabajadores temporales”, que recibian con el rayo el deber de servir a
los ahuaques, “espiritus o aires del tiempo”, controlar el clima y curar de
aires. Estos revivian tras una limpia con agua y pétalos de geranio en
una jicara roja, eran introducidos en el grupo de ritualistas, se sometian
a una “coronacién” y montaban su altar. Los graniceros tenian su tem-
plo, y el 2 de mayo y el 15 de noviembre acudian a pedir y agradecer
respectivamente un buen temporal. Algunos hacian el mal y enviaban
tormentas; otros las conjuraban con la palma y hablando a los espiri-
tus con enojo. Los aires eran espiritus de nifos y los ahuaques entidades
animicas humanas [1989:170-171].

En Tlayacapan, Baytelman entrevist6 a un granicero-curandero (ahua-
quete) y resumi6 la charla en su libro sobre etnoboténica y curanderismo.
Este recibi6 el golpe del rayo a dos metros y con él el don para curar y
hacer limpias. Muchas las hacfa a nifios usando su camiseta del revés
y no cobraba por ello: limpiaba de “aires” con plantas y después llevaba
su ofrenda a un hormiguero donde habia una culebra al fondo. Iba de
peregrinacion al sefior del Sacromonte y a Chalma [1993:329-330].

En el pueblo de El Vigilante, Avifa trazé el retrato de dofa Prage-
dis, granicera y curandera hija de un conjurador fallecido. Antes de que
muriera su padre los “trabajadores del tiempo” la iniciaron oniricamente
llevandola dentro de un cerro. El padre pidi6 a su hija que “cuidara” del
pueblo conjurando las granizadas con una cuchara. En suefios ella vio
que los “trabajadores” eran muertos que en vida pactaron con “el Sehor
de los Cerros” [1997:292-293]. Con la cuchara los amenazaba para alejar
el granizo, su alimento, arvejones que caian de la cazuela donde los coci-
naban y devastaban las milpas [1997:296-297].

Paulo Maya describe a los claclasquis o “aguadores” de los Altos de
Morelos, invisibles socialmente al ser tenidos por “brujos” [1997:259].
Eran mediadores entre Dios y los hombres por rayo, enfermedad, sue-
nos, herencia o consumo de plantas sagradas. Si el elegido rechazaba el
cargo moria y se ocupaba, como espiritu, de los enfermos en el cielo.

ques, arroyos, lavaderos, lluvia— y eran denominados tlatlatcuapone, “los que truenan”,
y tlapetani, “los que causan relampagos”, “los sefiores de la lluvia” [1930:97]. Debido a
su caracter rapaz, en la estacion hiimeda las mujeres evitaban salir a la calle con joyas y
aretes de oro por temor a que los ahuagues se las robasen con el rayo [1930:122].

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

212 Davip LORENTE FERNANDEZ

Podian pedir la lluvia, alejar o atraer el granizo por beneficio o maldad,
curar enfermos de aire con huevo y adivinar con hongos o las cartas es-
pafolas [1997:270-273]. Altares domésticos, templos en cerros e iglesias
eran sus enclaves rituales; a veces ocupan cargos en el cabildo [1997:277].
Las entidades tutelares, ambivalentes, catdlicas o prehispénicas, inclufan
las de los espiritualistas trinitarios marianos [1997:278-279, 285-289].

En Ocotepec, Morayta habl6 de los “rayados” que tenian el don
de curar, propiciar las cosechas y controlar la lluvia. Elegidos por los
“sefores del tiempo”, en suefos o tras la descarga escogian su activi-
dad. Un hombre que eligi6 un elote iba de noche a las milpas arreando
nifios que se hacian mazorcas. Otra mujer iba en secas con su canasto a
una barranca para llevar comida a los sefiores del rayo que cultivaban
sus campos subterraneos; “llegaba a su casa con elotes, calabazas y ejo-
tes que traia de aquellas tierras”; también curaba de “aire” a los nifios
[1997:226-227]. Los muertos de rayo eran “aires del tiempo” y aparecian
en suenos vestidos como indigenas o viboras, consumian aromas y la
gente usaba cigarros y alcohol como repelentes [1997:223-234, 236].

En San Andrés de la Cal, Huicochea ilustr6 el rito de peticién de
lluvia a los “sefiores del tiempo” en las cuevas. Una comisiéon recogia
la cooperacién y dofa Jovita, la ritualista, curandera de aires y partera,
dirigfa la entrega de las ofrendas-juguetes: tortugas, sapitos, viboritas,
bailarinas, vajillas, arafias, gallinas, soldaditos, nueve en cada lugar
[1997:237], asi como frutas olorosas, cintas de colores y papel de china.
Luego convocaba a los aires “a merecer” y una comitiva lanzaba co-
hetes; su pélvora servia de “arma” para que los “sefiores” hicieran los
truenos. Los aires hablaban ndhuatl y se expresaban como “rezumba-
dera” o en revelaciones oniricas; llamados yeyecatl-yeyecame y ahuaques,
eran ninos chiquitos que se desplazaban continuamente con el aire
[1997:143-254].°

En 1997 Glockner abordé los municipios de Ocuituco y Tetela del
volcan donde el grupo de los “Misioneros del temporal” rechazaba el
término “granicero” por designar a quienes atrafan el granizo [2001:83-
84]. La corporacién tenia dos mayores, un cantor y una vidente que
limpiaban los “calvarios”, enfloraban cruces, retiraban maleficios con
varas de membrillo, interpretaban colectivamente los suefios y abrian
“los cuatro cabos de la tierra” por los que fluia el agua destinada a
los campos de cultivo. En los calvarios mujeres y nifias preparaban

5 También Grigsby [1986] estudié este lugar y analiz6 las cuevas como “bodegas de
piedra”.



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MExico 213

5)

la comida y debian llevar el cabello recogido para no “jalar” un rayo
[2001:85]. Los Misioneros purificaban estos lugares para propiciar la
lluvia y ofrendaba a los espiritus en una cueva del Popocatépetl (“el Di-
vino Rostro”). También viajaban en suefios al interior del volcan donde
cuatro cafios liberaban el agua para regar el universo [2001:86, 89]. La
organizacién podia reunir un total de doce miembros mas familiares,
compadres y amistades. Glockner present6 estos datos y las oraciones
catdlicas dirigidas a los volcanes en un libro publicado en 2000.

Elinico texto existente sobre la region de Veracruz es el de Noriega Oroz-
co acerca de los tlamatines. Se trata de un complejo semantico que retine
al “hombre-trueno”, al meteoro y a los actores del mismo en la region del
Cofre de Perote [2008, 1997:527]. Tenidos por duendes o nifios, los espi-
ritus tlamatines vivian en arroyos, en “encantos” de oro y plata y pueblos
gobernados por don Juan y dona Juanita Cuauxibantzin, pero también
en cuevas del Cofre de Perote donde abrian y cerraban cuatro barriles de
hielo, granizo, rayos y nubes para controlar el clima [1997:528-529]. Los
curanderos, llamados “hermanos” por los espiritus, curaban de espanto
en rios y donaban trastes para obtener el espiritu, pulsaban y usaban la
ropa del enfermo. Entre ellos habia mujeres que nacian con el don y se
iniciaban en viajes acuaticos [1997:531-534]. Organizados en cofradias,
adivinaban y protegian los pueblos de los ataques vecinos, pero tam-
bién producian dafios y brujerias [1997:545-547]. Los tlamatines, “avidos
de almas”, robaban con el rayo objetos, abortos enterrados o personas
[1997:548], mataban por envidia o producian tempestades para arrasar
las milpas de sus vecinos y llevarlas al “encanto”. Su sexo dependia del
color e intensidad del relampago: rojo era mujer y blanco hombre. En
suefios ciertos humanos acompafaban a los tlamatines y generaban tor-
mentas y rayos usando sus “capas” [1997:552]. El complejo incluia a las
deidades del Pico de Orizaba y el Cofre de Perote que combatian entre si
por medio de rayos [1997:542-543].

La quinta y dltima region es el Estado de México. En Tecoxpa, Milpa
Alta, Madsen estudi6 a los curanderos de “aire de cueva” causado por
enanos o ahuatoton (espiritus del agua) que vivian en cerros con barriles
llenos de meteoros; su jefa, la culebra de agua o yeyecacoatl, les decia cuédl
abrir. Hechos de agua, tenian aspecto de indigenas o charros, se casaban,
procreaban hijos y vivian como inmortales con su ganado doméstico
[1960:131]. El granizo eran sus “ovejas” y, si no lo cuidaban, consumia el
maiz de Tecoxpa. Organizados en grupos ligados a los cerros, se turnaban
anualmente para hacer la lluvia. Si necesitaban “sirvientes” mataban a

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

Davip LORENTE FERNANDEZ

personas “buenas” con rayos, ahogandolas o enfermandolas de “aire” y
con él castigaban a los intrusos. Se cuenta el caso de un curandero nato
que se inici6 en una tormenta: un rayo lo dejé inconsciente; tras curarse,
quedaba privado una vez a la semana durante seis meses siempre que los
enanos llevaban su alma a una cueva con “personas pequenas”, casas,
plantas y agua. Accedié a ser curandero y recibi6é un trozo de madera,
tres piedras de curacién y una “mujer espiritual”, una enana con la que
se casO y tuvo hijos. Después ya no podia unirse carnalmente a su mujer
terrenal y sélo vivia para los enanos, que lo golpeaban cuando infringia
sus normas. Al morir se convertiria en enano y viviria con su mujer en una
cueva [1960:183]. Los aires le ayudaban en las curaciones y en la milpa; re-
cibia verduras frescas de las cuevas, que sélo él podia comer. Como otros
ritualistas, moria dos veces al afio y su espiritu era entonces instruido. La
culebra de agua dirigia la reunién y anunciaba los grupos que harian la
lluvia el afio préximo, asi como los recursos terapéuticos que el ritualista
emplearia —huevos, piedras o hierbas— [1960:184-185]. Madsen enfocé
el tema desde la categoria de chamanismo en un articulo de 1955.

En el pueblo de Tilapa, Santiago Tianguistenco, de tradicién otomi
—Ilos otros estudios trataban regiones nahuas—, Schumann registré
“graniceros” tocados por rayo que en suehos obtenian el don de curar,
pedir la lluvia y controlar el tiempo; los que lo rechazaban enloquecian o
morian [1997:307]. Tras la iniciacién otros graniceros asistian a los nedfi-
tos. Existia especializacién: curacién de espantos con ofrendas de comida
y trastes de barro, herbolaria y control atmosférico [1997:307]. Habia mu-
jeres graniceras que curaban, conjuraban y rezaban pero no intervenian
en la organizacién de los grupos ni en la peticion de lluvia [1997:308]. Los
graniceros estaban sometidos a restricciones alimenticias. La dieta era es-
tacional: en tiempo de lluvia no comian cosas himedas y en secas la dieta
era himeda. Las abstinencias sexuales tenian lugar antes de entrar en
accion [1997:308]. Integraban grupos de danzantes; los capitanes consul-
taban a los ritualistas y a veces eran ellos mismos graniceros [1997:309].
Dentro de la estructura religiosa comunitaria participaban en las fiestas
patronales y las mayordomias, pero no como organizadores: su funcién
se limitaba a la de “observadores” [1997:309].

En el valle de Toluca, regién mazahua-otomi, Albores registr6 a
los quicazcles (quicleazcle, quisclazcle, quieslazqui, ixlazque (ishlazque), cis-
lazqui, quietlasqui y tequieslasqui), ritualistas que obtenian con el rayo o
centella el don para conjurar, pedir la lluvia y curar de “aire” [1997:389-
390]. Hasta 1990 habia en Texcalyacac una hermandad de 15 graniceros
distribuidos en grados jerarquicos segin el tipo y ndmero de rayos. Al



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 215

nedfito lo curaban tres de ellos; luego se iniciaba en el cerro Olotepec
—con tres santuarios ligados a elementos pétreos— y curaba a los asis-
tentes. El 14 de agosto se “recibia” entre pobladores, familiares y el pa-
drino que le daba un cristo para conjurar y curar [1997:397-399]. Otros
quicazcles usaban plegarias, el humo de ciertas plantas y su sombrero
para tal fin; la gente comtin recurria a practicas conjuratorias individua-
les: tocaban campanas, lanzaban cohetes, prendian velas o quemaban
palma y laurel benditos [1997:420-421]. Para pedir la lluvia ascendian
al Olotepec, “abrian la Compuerta” y liberaban el agua contenida en el
cerro sagrado o barrian el aire con una escoba [1997:411-419]. También
hacian limpias ante imdgenes sagradas con elementos ligados a los ri-
tos para alejar el granizo y curar de aire [1997:292-293]. Pero su funcién
principal, segiin Albores, era contribuir a la recreaciéon del cosmos me-
diante el sostenimiento de los cuatro postes o arboles césmicos, que se
correspondian con cuatro fiestas anuales principales (en febrero, mayo,
agosto, noviembre), cumplir con ellas activaba el flujo de fuerzas divi-
nas y la dindmica césmica [1997:406-407].

En Xalatlaco, el pueblo abordado por De la Serna en el siglo xvi
(v. supra), Bravo Marentes anoto la existencia de ahuizotes, los que “lla-
man” o “atajan el agua”. Recibian el golpe de rayo y podian ascender
en jerarquia con nuevos sefialamientos [1997: 359-366]. En el caso de la
iniciacién del Tio Goyito [v. Bravo Marentes y Patifio, 1986], tras el rayo
su padre le ensefi6 a usar las armas y oraciones precisas para deshacer
granizadas y las hierbas para curar. En su peregrinacién a Chalma los
ahuizotes recibian consignas como la obligacién de no consumir vege-
tales en la época de lluvias, pues eran las plantas que se encargaban de
cuidar [Bravo Marentes, 1997:366]. Las tormentas se concebian como
“castigos de Dios” por las mala conducta de los hombres y, enfrentarlas
—recurrian a la palma bendita y a invocaciones a entidades catolicas—,
una lucha entre el bien y el mal [1997:369]. Al trabajar nadie debia mi-
rarlos, pues un rayo podria matar al curioso. Antiguamente como signo
de respeto no se les veia a los 0jos y se les besaba la mano. Los ahuizotes
también curaban de aire usando agua bendita, huevos y hierbas.

También en Xalatlaco, Soledad Gonzalez documenté a los ahuizotes
entre 1983 y 1997. “Golpeados” o “atropellados” por el rayo, recibfan
de Dios el don de cuidar las milpas, pedir lluvia y curar aires. Existian
reclutamientos distintos del rayo: enfermedad, suefio y herencia, asi
como mujeres ahuizotas [1997:320, 334]. Respetaban prescripciones nutri-
cias y no debian comer verduras en el temporal. Movian los meteoros
los “duefios del agua”, aires-nifios o fuerzas “amorales” al servicio de

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

216 Davip LORENTE FERNANDEZ

Dios. Los no bautizados “regaban el agua” y enviaban los rayos para
sacar el dinero o el vidrio enterrado, llevarselo y “trabajarlo” [1997:338].
Los ahuizotes, jerarquizados, eran “cuidadores” que evitaban que aquéllos
dafiasen las milpas, pero también campesinos, rezanderos y directo-
res de danzas [1997:320-322]. Iban a Chalma a abrir y cerrar el temporal,
después trabajaban aislados, su arma era “un chicote para arriar las
borregas” [1997:334]. Para pedir lluvia enterraban botellas en los cerros
[1997:329-331]. Conjuraban con cabellos, rezos y humo de cigarrillo;
las mujeres con escobas de perlilla. Los pueblos peleaban: se enviaban
tormentas y los ritualistas las rechazaban a los baldios [1997:340-341].
Curaban de “aire” con limpias y leian el huevo [1997:348-349]. Antigua-
mente pedian un pago comunal que hoy es voluntario [1997:325]. Al
morir, los ahuizotes eran enterrados vestidos de san Miguel con espada
en mano o de Sefior de Chalma; el trasgresor se “despedia” con tormen-
tas. Los jefes nombraban al sucesor. El espiritu de los difuntos iba con
los graniceros muertos y los aires a trabajar desde el cielo regando la
lluvia [1997:355-356].

CONCLUSIONES CRITICAS: ACERCA DE LA ETNOGRAFIA Y SUS DESAFIOS

Los estudios sobre graniceros resefiados ofrecen un panorama general del
alcance y desarrollo de las investigaciones. Muestran el predominio de cier-
tas regiones —el Estado de México y Morelos, por ejemplo— sobre otras,
un énfasis en la préctica etnogréfica rigurosa y el establecimiento de una
serie de rubros que permiten efectuar comparaciones entre areas: denomi-
nacién, llamado, mundo onirico, funciones, métodos conjuratorios, seres
atmosféricos, origen de estos seres, lugares de culto, ciclo ritual, aspectos
terapéuticos, métodos de curacion, existencia de congregaciones, participa-
cién en la vida comunitaria y retribucién por sus servicios, por citar los més
destacados. Ademads constituyen con frecuencia una etnografia “de resca-
te” en el sentido de que documentan practicas en vias de desapariciéon y
ofrecen informacion muy valiosa sobre diversos momentos historicos.

Sin embargo existen ciertos problemas teéricos y metodoldgicos en las
etnografias que conviene examinar. Quiza su analisis detallado contribuiria
a una revision conceptual de los graniceros como figuras heuristicas que faci-
litan el acceso a las cosmologias locales. Algunos de estos problemas surgen de
lo que podrian considerarse inercias heredadas o automatismos intelectuales
de la disciplina, que conviene sacar a la luz y esclarecer.

Primero, el hecho de que los estudios han tomado en gran parte la figu-
ra del granicero como fenémeno auténomo, cuando en realidad representa el



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MExico 217

aspecto mds visible de un complejo mucho mds amplio. Esto se manifiesta quiza
en una preocupacién descriptiva que excede objetivos analiticos e interpre-
taciones tedricas debido a que, como recurso metonimico, el granicero sélo
permite el inventario de los rasgos con los que mantiene una relacién mas di-
recta. Al no resultar aislable en si mismo, los trabajos dejan entrever sistemas
complejos pero adolecen de cierta falta de integracién funcional. El enlistado
de elementos no permite acceder a la ldgica que subyace al conjunto de con-
cepciones y practicas simbdlicas relacionadas con la meteorologia.

Segundo, que el abordaje de “sistemas climaticos emic” completos que
podria superar este sesgo no resulta posible debido a la ausencia de pro-
fundizacién, por parte de los autores, en las categorias nativas locales vincu-
ladas a los complejos atmosféricos —es decir, la significacion de conceptos
como “tiempo”, “granizo”, “lluvia”, “ofrendas”— y en las relaciones que
mantienen estos elementos entre si. Un énfasis en las relaciones entre los
elementos més que en los elementos mismos conduciria probablemente al
hallazgo de ejes integradores —lo que Sandstrom ha denominado “orden
oculto” [1998:77] y Galinier “modelo cognoscitivo” [1990:33]— que permi-
tirian congeniar tradiciones locales, expresiones de la cosmovisién meso-
americana y procesos de recreaciéon simbdlica o sincretismo en un mismo
marco coherente. Sin embargo, cuando los autores han intentado hacerlo se
han limitado a interpretar los datos actuales como meras evidencias de con-
tinuidad respecto a las concepciones prehispdnicas, iluminando el sentido
de ciertos rasgos pero no de la totalidad del conjunto.

Tercero, en este sentido la ausencia de un analisis minucioso y localis-
ta de las nociones nativas ha ido acompanado del uso no cuestionado de
categorias analiticas occidentales. Entre ellas se encuentran las de sagrado
/ profano como ambitos separados y excluyentes —entre los graniceros la
realidad parece asemejarse mds bien a un continuum— y la de tradicién /
modernidad referida a los &mbitos campo / ciudad —cuando vemos, por
ejemplo, que algunos graniceros trabajan como albaiiiles o comerciantes
en la Ciudad de México sin “perder” sus creencias [v. Soledad Gonzalez,
1997:320 y Glockner, 1996: 93, 201].

Cuarto, estrechamente asociado con lo anterior se aprecia una inten-
cién sostenida de aislar y delimitar el concepto de granicero evitando su
“contaminacién” con otras categorias de especialistas rituales con el fin de
crear un especialista muy definido. El trabajo de Bonfil Batalla enfatiza esto
al afirmar que “hay una definitiva oposicién, una incompatibilidad” entre
graniceros y nahuales y entre graniceros y brujos, pues su tarea es benéfica
y no dafiina [1995:248-249]. Nutini asimila al tezitlazc con el hechicero y lo
opone al brujo [1987:34], Paulo Maya presenta a los claclasquis como dife-

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

218 Davip LORENTE FERNANDEZ

rentes de los brujos, a pesar de la asociacion de la gente [1997:295], y Norie-
ga Orozco insiste en que la asociacién con brujos viene de la época colonial,
pues los tlamatines brindan un servicio a la comunidad [1997:545]. Sin em-
bargo a lo largo de sus estudios hallamos datos empiricos aparentemente
contradictorios con dichas afirmaciones. La etnografia parece refutar la co-
herencia buscada: emergen combates entre graniceros, “maldades” hechas
a las ofrendas o grupos antagénicos, potencial para causar enfermedad y
evidencias continuas de su capacidad destructiva. Evidentemente el uso
dual de los poderes era una caracteristica de los dioses y magos prehispa-
nicos que podian causar la enfermedad y también curarla [Lépez Austin,
1996 1:389, 1967], y es muy probable que constituya actualmente un atributo
de los graniceros. Sin embargo, la dicotomia forzada entre especialistas be-
néficos y daninos no permite apreciarla. “;Qué pasaba, se preguntaba al
respecto Timothy Knab, si el brujo era a la vez un curandero?” [1997:24]
¢ Qué ocurriria, nos preguntamos a su vez nosotros, si el granicero era tam-
bién un brujo?

En este sentido poco se ha explorado el uso que los graniceros hacen
del poder, que parece, segin los datos presentados por los autores, estre-
chamente asociado tanto a su ambivalente naturaleza benéfica y dafiina
como a la de las entidades que controlan. ;Qué significan, en el marco de la
estructura comunitaria, los combates entablados por los graniceros? ;Qué
funcién cumplen y qué persiguen? ;Qué castigos pueden infligir a la pobla-
cién y por qué? Una anécdota referida por Paulo Maya resulta sumamente
interesante: ante la negativa de pagar la retribucién por sus servicios, los
graniceros hicieron que el agua de una cascada local se ocultara [1997:267].
Cabria pensar que las investigaciones deben considerar esta perspectiva
y averiguar cudl es la percepciéon que de éstos tienen los otros miembros
profanos y legos de su comunidad.

Quinto, existen presupuestos tedricos implicitos, y al mismo tiempo
centrales, en la concepcién de los trabajos descritos. Quiza resultan aparen-
temente tan obvios que han sido asumidos por la mayoria de los autores.
Se trata de la expresion clara de que la funcion o razén de ser del granicero
es proteger la cosecha = subsistencia. Sin embargo esto no deja de ser una
hipétesis materialista impuesta a priori. Al mismo tiempo, es una hipote-
sis que frena desde el comienzo una amplia gama de interpretaciones de
trasfondo cosmoldgico o no estrictamente econdmico (el trabajo de Albo-
res innova al afirmar que el papel del granicero es reproducir y mantener
el orden césmico [1997:406-407]). Que este postulado es mds problematico
que explicativo resulta evidente cuando se afrontan preguntas, cada vez
mas frecuentes, como: ;qué sucede con los ritos pluviales y atmosféricos



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 219

en regiones donde la subsistencia no depende primordialmente de la agri-
cultura? ;Por qué contintian reproduciéndose? ; Tiene algtn significado es-
pecial la pequefia produccién o responden estos ritos a otras concepciones
inexploradas? ;Son las peticiones pluviales rituales agricolas? ;Existen re-
laciones veladas entre los meteoros y la reproduccién general de la vida?

Sexto, por tiltimo se aprecia una ausencia —menor en el trabajo de Nuti-
ni— de la integracién de estos especialistas en un contexto sociolégico mas
amplio: cudl es su situacién respecto al sistema de cargos, la organizacion
politica de la comunidad, la vida practica cotidiana —pues representan es-
pecialistas de tiempo parcial—. A su vez ;cémo se piensan los sistemas
simbdlicos desde las categorias sociales de la cultura?, ;cémo se imbrican
vida social y practica ritual?, y por otro lado ;cémo se plasma la creencia
en la praxis concreta?, ;por qué vias siguen reproduciéndose los complejos
climéticos?, ;cémo opera la transmision, dénde, cudles son los actores y cuales
sus cauces?

Estas son sin duda preguntas a las que se enfrentard la etnografia con-
temporanea.®

BIBLIOGRAFIA

Aguirre Beltran, Gonzalo

1973 Medicina y magia. El proceso de aculturacion en la estructura colonial, México, INI.

Albores, Beatriz

1997 “Los quicazcles y el arbol césmico del Olotepec, Estado de México”,
en Albores, Beatriz y Johanna Broda (eds.), Graniceros: cosmovisién y
meteorologia indigenas de Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense, A.
C. / IH-UNAM, pp. 379-447.

Albores, Beatriz y Johanna Broda (eds.)

1997 “Presentacién”, en Albores, Beatriz y Johanna Broda (coords.), Graniceros:
cosmovision y meteorologia indigenas de Mesoamérica, México, El Colegio
Mexiquense, A. C. / IH-UNAM, pp. 11-19.

Alvarez Heidenreich, Laurencia

1987 La enfermedad y la cosmovision en Hueyapan, Morelos, México, INI.
Avina Cerecer, Gustavo
1997 “El caso de dona Pragedis en la l6gica de la fuerza del rayo”, en Albores,

Beatriz y Johanna Broda (coords.), Graniceros: cosmovisién y meteorologia

® Personalmente he tratado de adoptar este enfoque en otros trabajos anteriores y de
definir a los graniceros de la Sierra de Texcoco atendiendo a la etnografia local y al
punto de vista de los nahuas, analizando sus nociones cosmoldgicas en el seno de un
estudio de comunidad mas extenso [v. Lorente, 2008, 2009, 2010, s.f.].

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

220 Davip LORENTE FERNANDEZ

indigenas de Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense, A. C. / 1n-
UNAM, pp. 289-301.

Barrios, Miguel

1949 “Textos de Hueyapan, Morelos”, Tlalocan 1, vol. 2, pp. 53-76.

Baytelman, Bernardo

1993 Acerca de plantas y de curanderos. Etnobotdnica y antropologia médica en el
estado de Morelos, México, INAH.

Bonfil Batalla, Guillermo

1995 (1968) “Los que trabajan con el tiempo. Notas etnogréficas sobre los graniceros
de la Sierra Nevada, México”, en Bonfil Batalla, Guillermo, Obras escogidas
de Bonfil Batalla, vol. I, México, INI, pp. 239-270.

Bravo Marentes, Carlos

1997 “Iniciacién por el rayo en Xalatlaco, Estado de México”, en Albores, Beatriz
y Johanna Broda (coords.), Graniceros: cosmovisién y meteorologia indigenas de
Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense, A.C. / TH-UNAM, pp. 359-379.

Bravo Marentes, Carlos y Alejandro Patifio

1986 “Iniciacién por el rayo: la biografia de “Tio Goyito
marzo-abril, pp. 37-41.

Broda, Johanna

1

, México indigena 9,

1971 “Las fiestas aztecas de los dioses de la lluvia”, Revista Espafiola de
Antropologia Americana, Universidad de Madrid, vol. 6, pp. 245-327.
1991 “Cosmovisién y observacién de la naturaleza: El ejemplo del culto de los

cerros”, en Broda, Johanna, Stanislaw Iwaniszewski y Lucrecia Maupomé
(eds.), Arqueoastronomia y etnoastronomia en Mesoamérica, México, A.C. /
IIH-UNAM, pp. 461-500.

1997 “El culto mexica de los cerros de la Cuenca de México: apuntes para
la discusiéon sobre graniceros”, en Albores, Beatriz y Johanna Broda
(coords.), Graniceros: cosmovisién y meteorologia indigenas de Mesoamérica,
México, El Colegio Mexiquense, A.C. / ITH-UNAM, pp. 49-91.

Callejo, Jests y José Antonio Iniesta

2001a “Los duefios de las tormentas”, en Callejo, Jests y José Antonio Iniesta,
Testigos del prodigio, Madrid, Editorial Oberén, pp. 61-70
2001b “Los hombres del rayo”, en Callejo, Jestis y José Antonio Iniesta, Testigos

del prodigio, Madrid, Editorial Oberén, pp. 75-84.
Cook de Leonhard, Carmen

1966 “Roberto Weitlaner y los graniceros”, en Summa Antropolégica en homenaje
a Roberto ]. Weitlaner, México, INAH, pp. 291-298.

Christensen, Bodil

1962 “Los graniceros”, Revista Mexicana de Estudios Antropoldgicos, México,

Sociedad Mexicana de Antropologia, 18, pp. 87-95.

Espinosa Pineda, Gabriel

1997 “Hacia una arqueoastronomia atmosférica”, en Albores, Beatriz y Johanna
Broda (coords.), Graniceros: cosmovision y meteorologia indigenas de Mesoamérica,
México, El Colegio Mexiquense, A.C. / ITH-UNAM, pp. 91-106.

Galinier, Jacques

1990 La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies, México, UNAM,
CEMCA, INL



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MEXicO 221

Glockner, Julio

1996 Los wvolcanes sagrados. Mitos y rituales en el Popocatépetl y la Iztaccihuatl,
México, Grijalbo.

2000 Asi en el cielo como en la tierra. Pedidores de lluvia del volcdn, México, Grijalbo,
BUAP, UAP.

2001 “Las puertas del Popocatéptl”, en Broda, Johanna, Stanislaw Iwaniszewski

y Arturo Montero (coords.), La montafia en el paisaje ritual, México,
Conaculta, INAH, pp. 65-83.

Gonzalez Montes, Soledad

1997 “Pensamiento y ritual de los ahuizotes de Xalatlaco, en el Valle de Tolu-
ca”, en Albores, Beatriz y Johanna Broda (coords.), Graniceros: cosmovision
y meteorologia indigenas de Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense,
A.C. / mH-UNAM, pp. 313-359.

Grigsby, Thomas L.

1986 “In the Stone Warehouse: The Survival of a Cave Cult in Central Mexico”,
Journal of Latin American Lore, 12,2, pp. 161-179.

Gruzinski, Serge

2004 La colonizacién de lo imaginario, México, FCE.

Huicochea, Liliana

1997 “Yeyecatl-yeyecame: peticion de lluvia en San Andrés de la Cal”, en Albo-
res, Beatriz y Johanna Broda (coords.), Graniceros: cosmovision y meteorologia
indigenas de Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense, A.C. / ITH-UNAM,
pp- 233-255.

Ingham, John M.

1989 (1986) Mary, Michael, and Lucifer. Folk Catholicism in Central Mexico, Austin,
University of Texas Press.

Iwaniszewski, Stanislaw

2001 “Reflexiones en torno a los graniceros, planetnicy y renuberos”, Estudios
de Cultura Nihuatl, 34, pp. 391-423.

Knab, Tim

1997 La guerra de los brujos. Viaje al mundo oculto de los aztecas contempordneos,

Barcelona, Peninsula.
Loera Chavez y Peniche, Margarita

2006 Memoria india en templos cristianos, México, INAH.
Lopez Austin, Alfredo
1967 “Cuarenta clases de magos del mundo nahuatl”, Estudios de Cultura

Nihuatl, 7, pp. 87-117.
1970 “Ideas etioldgicas en la Medicina Nahuatl”, Anuario Indigenista, 30, pp. 255-275.
1996 (1980) Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols.,
México, uUNAM.
2000 (1994) Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.
Lorente Fernidndez, David

2008 “Deidades de la lluvia, graniceros y ofrendas terapéuticas en la Sierra de
Texcoco”, Anales de Antropologia, 42(1), pp. 167-201.
2009 “Nociones de etnometeorologia nahua: el complejo ahuaques-granicero en

la Sierra de Texcoco, México”, Revista Espaiiola de Antropologia Americana,
39(1), pp. 97-118, Universidad Complutense de Madrid.

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009



O.l.icujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009

222 Davip LORENTE FERNANDEZ

2010 “Trayectoria metodolégica de una investigacién etnografica en México”,
Revista Espafiola de Antropologia Americana, 40(1), pp. 85-110, Universidad
Complutense de Madrid.

en prensa“Tempestades de vida y de muerte entre los nahuas”, en Neurath,
Johannes, Perig Pitrou y Maria del Carmen Valverde (eds.), La nocién de
vida en Mesoameérica, México, CEM, ITF-UNAM / CEMCA.

Lupo, Alessandro

1995 La tierra nos escucha. La cosmologia de los nahuas a través de las siplicas
rituales, México, Conaculta, INAH.
Madsen, William

1955 “Shamanism in México”, Southwestern Journal of Anthropology, 11, pp. 48-57.

1960 The Virgin's Children. Life in an Aztec Village Today, Austin, University of
Texas Press.

Morante, Rubén B.

1997 “El Monte Tlaloc y el calendario mexica”, en Albores, Beatriz y Johanna
Broda (coords.), Graniceros: cosmovisién y meteorologia indigenas de Mesoamérica,
México, El Colegio Mexiquense, A.C. / TH-UNAM, pp. 107-139.

Morayta Mendoza, L. Miguel

1997 “La tradicion de los aires en una comunidad del norte del estado de
Morelos: Ocotepec”, en Albores, Beatriz y Johanna Broda (coords.),
Graniceros: cosmovision y meteorologia indigenas de Mesoamérica, México, El
Colegio Mexiquense, A.C. / IIH-UNAM, pp. 217-233.

Noriega Orozco, Blanca Rebeca

1997 “Tlamatines: los controladores de tiempo de la falda del Cofre de Perote,
estado de Veracruz”, en Albores, Beatriz y Johanna Broda (coords.),
Graniceros: cosmovision y meteorologia indigenas de Mesoamérica, México, El
Colegio Mexiquense, A.C. / IIH-UNAM, pp. 525-563.

2008 Tlamatine. Mito-l6gica del trueno, México, Gobierno del Estado de Veracruz.

Nutini, Hugo

1989 “Sincretismo y aculturacién en la mentalidad magico-religiosa popular
mexicana”, en Signorini, Italo (ed.), Messico terra d’incontro: La cultura
mestiza, L'Uomo, vol. II, n. s., Roma, nim. 1, pp. 85-124.

1998 “La transformacién del tezitlazc o tiempero en el medio poblano
tlaxcalteca”, en Lupo, Alessandro y Alfredo Lépez Austin (eds.), La
cultura plural. Homenaje a Italo Signorini, México, uNAM-Universitd degli
Studi di Roma ‘La Sapienza’, pp. 159-171.

Nutini, Hugo y Jean Forbes de Nutini

1987 “Nahualismo, control de los elementos y hechiceria en Tlaxcala rural”, en
Glantz, Susan (comp.), La heterodoxia recuperada. En torno a Angel Palerm,
Meéxico, FCE, pp. 321-346.

Nutini, Hugo y Barry. L. Isaac

1974 Los pueblos de habla ndhuatl de la region de Tlaxcala y Puebla, México, INI.

Paulo Maya, Alfredo

1997 “Claclasquis o aguadores de la regién del Volcan de Morelos”, en Albores,
Beatriz y Johanna Broda (coords.), Graniceros: cosmovision y meteorologia in-



GRANICEROS, LOS RITUALISTAS DEL RAYO EN MExico 223

digenas de Mesoamérica, México, El Colegio Mexiquense, A.C. / ITH-UNAM,
pp- 255-289.

Ponce, Pedro

1987 (1892) “Breve Relacion de los Dioses y Ritos de la Gentilidad”, en Ponce,
Pedro, Pedro Sanchez de Aguilar et al., El alma encantada. Anales del Museo
Nacional de México, México, INaH, FCE, pp. 5-11.

Redfield, Robert

1930 Tepoztlan. A Mexican Village, Chicago-Illinois, The University of Chicago Press.

Robichaux, David

1997 “Clima y continuidad de las creencias prehispdnicas en la regién de La
Malinche (México)”, en Goloubinoff, Marina, Annamadria Lammel y
Esther Katz (eds.), Antropologia del clima en el mundo hispanoamericano.
Tomo II, Quito, Biblioteca ABYA-YALA, pp. 7-30.

2008 “Lluvia, granizo y rayos: Especialistas meteorolégicos y la cosmovisién
mesoamericana en la regién de la Malinche, Tlaxcala”, en Lammel,
Annamaria, Marina Goloubinoff y Esther Katz (eds.), Aires y Illuvias.
Antropologia del clima en México, México, CIESAS, CEMCA, Intitut de
Recherche pour le Développement, pp. 395-431.

Serna, Jacinto de la

1987 “Manual de Ministros de Indios Para el Conocimiento de sus Idolatrias, y
Extirpaciéon de Ellas”, en Ponce, Pedro, Pedro Sanchez de Aguilar et al., EI
alma encantada. Anales del Museo Nacional de México [1892], México, INAH,
FCE, pp. 265-480.

Sahagtn, fray Bernardino de

1999 (1954) Historia general de las cosas de Nueva Espafia, México, Porraa.

Sandstrom, Alan R.

1998 “El nene lloroso y el espiritu nahua del maiz: el cuerpo humano como
simbolo clave en la Huasteca veracruzana”, en Ruvalcaba, Jesus (coord.),
Nuevos aportes al conocimiento de la Huasteca, México, CIESAS, CEMCA,
CIHSLP, IPN, UACH, INI, pp. 59-94.

Schumann Gélvez, Otto

1997 “Los ‘graniceros’ de Tilapa, Estado de México”, en Albores, Beatriz y Johanna
Broda (coords.), Graniceros: cosmovision y meteorologia indigenas de Mesoamérica,
México, El Colegio Mexiquense, A.C. / ITH-UNAM, pp. 303-313.

Soustelle, Jacques

2004 (1979) EI universo de los aztecas, México, FCE.

Starr, Fredrick

1900 Notes upon the Ethnology of Southern Mexico, Proceeding of the Davenport
Academy of Natural Sciences, vols. 8, 9.

Cuicujlco numero 47, septiembre-diciembre, 2009






