
número 45, enero-abril, 2009

Hace unos meses MC Editores culminó la impresión del libro Chiapas para 
Cristo. Diversidad doctrinal y cambio político en el campo religioso chiapaneco, de 
José Andrés García Méndez,1 en 242 páginas, y para cuya impresión se utili-
zaron tipos de las familias Caslon Old Face y Franklin Gothic Medium. El au-
tor, para posibilitar una mejor comprensión y amenidad, incluyó dos mapas, 
media decena de recuadros de texto con fondos grises y un anexo. La obra, 
apoyada en más de trescientos autores consultados, y un notable trabajo de 
campo, se anuncia con un fugaz prefacio que contrasta con una moderada 
introducción indispensable para comprender el resto de la obra.

Este producto de investigación sale a la luz justo cuando Chiapas y el 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional (ezln) aún —y para cierto sector 
de interesados en temas sociales— conformaban, en el “imaginario colecti-
vo”, cierta unidad indisoluble. La obra se asoma a la literatura antropológica 
cuando los temas de la religión y la religiosidad parecía que dejaban de pesar 
en la arena política chiapaneca para ceder el paso a temas más espectaculares 
como Marcos (El Subcomandante), La Otra Campaña o la “aplanadora priís-
ta” en las elecciones intermedias de 2009. Nos llega como llamada de atención 
ante el olvido de un tema —la religión— que ha sido opacado por otro más: 
la organización para el ceremonial, ese entramado normativo diseñado para 
mantener en buen estado de salud la religiosidad popular; esto, cuando no se 
ha colocado el acento en el aspecto más llamativo del ceremonial (la fiesta) y 
la institución que lo hace posible (el sistema de cargos, el sistema de fiestas, 
el sistema de varas, las mayordomías, etc.); y nos llega no sólo como un abor-

1	 José Andrés García Méndez es actualmente (2009) profesor de Investigación Científica y 
Docencia adscrito a la Escuela Nacional de Antropología e Historia (enah).

José Andrés García Méndez, Chiapas: 
La Babel religiosa o cuando la presión 

sociopolítica y religiosa opacó al efecto 
chichonal, 242 páginas. MC Editores

Hilario Topete Lara
ENAH-INAH



Hilario Topete Lara278
nú

m
er

o
 4

5,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

00
9

damiento de la religión, sino como un estudio sociorreligioso en el que los 
proyectos políticos y el fin último de la labor evangelizadora no tienen vida 
independiente.

El texto deviene refrescante. Ayuda a recordar, con Turner, Berger y Bor-
dieu de la mano —entre otros—, que la religión alberga una serie de signos, 
símbolos y discursos comunes compartidos por un determinado grupo social 
y por medio de los cuales éste da sentido a su vida, a la preteridad, a la pre-
sentidad y a la futuridad, a la finitud de su existencia. Asimismo nos recuer-
da que los discursos religiosos son también sustrato de prácticas comunes 
irresistibles que se desenvuelven en campos donde se dirimen diferencias, y 
se ponen en juego, aún sin propósito explícito, proyectos sociopolíticos e in-
dividuales; y es refrescante porque, luego de la emergencia del ezln, Chiapas 
llamó la atención de tirios y troyanos, curiosos e investigadores para arremo-
linarse en torno de la historia del movimiento armado, en sus planteamientos 
políticos, en sus declaraciones, en sus proyectos, en sus reclamos, y esta es-
pectacularidad había puesto un cierto velo al tema religioso y a sus vínculos 
con la política.

Chiapas para Cristo, título que evoca el grito de guerra, la utopía de los 
presbiterianos reformadores que, en 1926, a media administración callista, in-
gresaron a Chiapas guiados por John Kemper. Era el suyo un sueño que, hasta 
el momento, más nos parece cristalizado en jirones de Chiapas para Cristo, 
jirones para los partidos políticos, jirones para los no cristianos, jirones para 
los caciques, jirones para los laicos, jirones con máculas de uno y otro tipo… 
jirones aquí, allá, acullá, de un Chiapas que se desgrana y lucha por sobrevivir 
a los jaloneos de diversas religiones, partidos políticos e intereses económicos; 
de un Chiapas fragmentado dentro de una geopolítica que lo fuerza inútil-
mente a la unidad.

Efectivamente, la ópera prima de José Andrés García Méndez rompe con 
los prejuicios, generalidades y vaguedades con los que se suele caracterizar a 
Chiapas desde décadas atrás: Uno, se opone frontalmente al estereotipo de su 
indigenidad católica que —según los creadores de esa imagen y epígonos— 
puede verse, olerse, oírse en todos y cada uno de los rincones de la Entidad; 
dos, enfrenta la idea de un Estado priísta, engañado, atenaceado y dividido 
por el Instituto Lingüístico de Verano (ilv), cuya expulsión fuese solicitada al 
gobierno de México por el ceas a iniciativa de Guillermo Bonfil Batalla, Jorge 
Félix-Báez, Gilberto López y Rivas y Salomón Nahmad, en 1979, y por eco-
nomía de espacio; tres, se deshace del juicio esclerotizado que nos evoca a un 
Chiapas olvidado de la mano de Dios y requerido para la Cruz de Jesús.

García Méndez no es —ni con mucho— un neófito en el tema. Anterior-
mente nos había proporcionado un adelanto en La búsqueda del reino en la tie-



279

nú
m

er
o

 4
5,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
00

9

Chiapas: La Babel religiosa o cuando la presión sociopolítica

y religiosa opacó al efecto chichonal

rra. La acción del Instituto Lingüístico de Verano, artículo en el cual, contra el jui-
cio —endilgado al ilv— satanizante que lo responsabilizaba de implementar 
una política religiosa secesonista, desintegradora, intolerante, causante de una 
guerra fraticida intra e interétnica, proponía un acercamiento al doble rostro 
de esa institución que, de ser académica, se vio involucrada en un proyecto 
político-religioso presbiteriano. En esta ocasión, el autor incursiona en el teji-
do de múltiples relaciones y conflictos de las diversas iglesias cristianas y no 
cristianas, históricas y no históricas para arrojar luz sobre la complejidad de los 
conflictos sociorreligiosos que perviven en ese Estado del sureste mexicano.

Chiapas es un mosaico plurirreligioso, realidad muy distante de la idea 
de una entidad federativa abrumadoramente católica. El signo de la varie-
dad de credos aparece por doquier, aún al investigador novel; más aún: el 
pasmo ante la diversidad se potencia al viajar hacia el interior de las propias 
instituciones religiosas, y ese poliedro que es el campo religioso, nada ajeno 
a la política, sólo puede ser entendido a la luz de procesos históricos y entre-
cruzamientos socioculturales de envergadura internacional, nacional, estatal, 
regional y local. “Ofrecer una visión panorámica de esta compleja diversidad 
es el objetivo” (p. 18) del libro, podemos leer en los inicios de la Introducción. 
Objetivo alcanzado, sin duda. En aras de ese panoramismo, García Méndez 
emprende un ejercicio de gran envergadura: saltar por encima de los estudios 
de comunidad/ localidad/ etnia (Cancian, Burnstein, Medina, Villa Rojas, 
Falla, J. Nash, Guiteras, Cámara, y Aramoni, entre muchos más) para abar-
car la religión y la religiosidad a nivel de entidad federativa a través de una 
aproximación a todas las regiones que la componen; romper con la sincronía 
para comprender y explicar el proceso que lleva al estado actual de conflictos 
político-religiosos (siempre pasados por el tamiz de la política); y, para no 
alargar las enunciaciones, considerar en el contexto hasta las religiones con 
menor número de adeptos. Nada fácil, pero la obra demuestra que tampoco 
es imposible.

El esfuerzo es formidable. El autor se ve obligado a emprender el reto 
de colocarse al frente de una empresa histórica y manejar el tiempo y la cir-
cunstancia, el contexto, el proceso, con gran entusiasmo, con ambición, con 
determinación, más que con una escuela o una teoría histórica en la mano. 
El texto, empero, refleja el reconocimiento —aunque nunca lo confiesa Gar-
cía Méndez— de una larga duración que atraviesa prácticamente todo el si-
glo xx, desde los estertores del siglo xix, siglo cuando, en las alforjas (desde 
allende las fronteras nacionales) de los finqueros explotadores de maderas y 
de café, llegaban las biblias no católicas a tierras chiapanecas. En una tierra 
olvidada —quizá menospreciada, imposible saberlo— por la iglesia católica, 
pero profundamente religiosa y con formas de eso que Pedro Carrasco llamó 



Hilario Topete Lara280
nú

m
er

o
 4

5,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

00
9

catolicismo popular, el trabajo evangelizador habría de quedar —al menos 
parcialmente— en manos de quienes en la selva, en la montaña y en los valles 
encontraban su forma de vivir, de incrementar su capital, y de quienes en 
calidad de pastores avizoraban el territorio chiapaneco como tierra fértil para 
nuevas alternativas religiosas.

En Chiapas, la penetración de presbiterianos, evangelistas y pentecosta-
les, fue lenta, silenciosa, imperceptibe, asimétrica en su impacto aunque en 
algunas localidades con más firmeza y mejor definido rumbo de la misión 
social de la religión. Pero como toda religión se reviste de grandes dosis de 
intolerancia, muchas religiones en un mismo sitio pueden producir muchas 
dosis de intolerancia próximas entre sí, sobre todo allí donde las prácticas 
religiosas y la misma religión son el parapeto de intereses políticos, perso-
nales o de grupo; la entidad estudiada es un ejemplo. Con esta perspectiva 
no es extraño que de la mano de Chiapas para Cristo, los sistemas de cargos, 
las mayordomías, aparezcan ante los antropólogos románticos con un rostro 
poco estudiado, el de herramienta poderosa y útil para realizar “ajustes de 
cuentas”, como de ello fueron ejemplo múltiples expulsiones ocurridas en te-
rritorio chiapaneco en nombre de cierta “pureza —o defensa— de la fe”, de la 
“verdadera” religión, que, dicho sea de paso, ha obligado a relocalizaciones 
mayores que las operadas por la erupción del Chichonal. El libro puede leerse 
como una magnífica lección de análisis político, porque mediante el desme-
nuzamiento que de las circunstancias realiza el autor, no son infrecuentes los 
encuentros de religiones y prácticas religiosas con cacicazgos, maridajes con 
partidos políticos, alianzas con terratenientes, ganaderos e instituciones (ilv 
incluido), y no todas con el mismo signo; es difícil, con el arsenal de datos dis-
puestos, caer en maniqueísmos: aquí —en la obra—, no todos son creyentes 
buenos ni todos son malos. Empero, son algunos practicantes del catolicismo 
popular el “balam” con más pintas en la piel, según nos revela un pertinen-
te recorrido histórico que expresa, quizá, una de las tres únicas debilidades 
del texto: el manejo del tiempo, ese talón de Aquiles de los antropólogos que 
estamos poco familiarizados con la historia (una segunda debilidad es que 
algunos pasajes o argumentos se ofrecen sin la profundidad y amplitud ne-
cesarias para comprender las deducciones que nos presenta el autor;2 y, la 
tercera es atribuible a un corrector de estilo que pudo haber realizado mejor 
su trabajo).

2	 A guisa de ejemplo y por su notoriedad, el episodio de Pajarito (passim), no es lo suficien-
temente explícito para el peso que le confiere el autor en diversos apartados. Otro más 
es el de los motivos específicos que esgrimieron los perpetradores de las detenciones en 
el paraje El Pozo, en marzo de 1992 (p. 158). En ambos casos, el lector puede realizar las 
inferencias apoyándose en el contexto, pero fácilmente podría equivocarse.



281

nú
m

er
o

 4
5,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
00

9

Chiapas: La Babel religiosa o cuando la presión sociopolítica

y religiosa opacó al efecto chichonal

La estrecha relación entre las religiones presentes, la actividad económica 
y política son la columna vertebral de la exposición y el análisis. En efecto, 
nos dice el autor, “la estrategia del asentamiento evangelizador responde a 
las tendencias centralizadoras de la política y la economía regionales, de tal 
manera que el número de los feligreses y templos es mayor en aquellos muni-
cipios que son el centro regional y en aquellos que presentan altos conflictos 
políticos [y] que reciben grandes corrientes de inmigrantes” (p. 125). No en 
balde, allí donde la oposición a formas caciquiles (entremezcladas con formas 
de organización para el catolicismo popular y justificándose en éstas) tuvo 
notables brotes en las tres últimas décadas del siglo xx —y entre esos brotes—, 
los no católicos jugaron un papel importante como rebeldes, encarcelados y/ 
o desplazados; no en balde, la mirada superficial de los acontecimientos podía 
sugerir que lo que ocurría en Chiapas era una cadena de conflictos religiosos 
que nada tenían que ver con prácticas políticas o terratenientiles. García Mén-
dez corre el telón y nos presenta nuevos escenarios, nuevos actores, renglones 
de un guión al que pocas veces se le prestó atención. A la luz del libro se em-
prende, con el autor, una lectura alterna.

En contraste con la idea común de que la Iglesia católica había tomado 
siempre la “opción por los pobres”, en las localidades con más alta margina-
lidad es donde existe una mayor presencia de protestantes, nos demuestra 
con estadísticas el autor. Más certera es la idea —nos dice por doquier— de 
una Iglesia católica que abandonó a sus feligreses y muchos de ellos se apode-
raron del culto, lo transformaron con su propio sistema de creencias y se las 
ingeniaron para reproducirlo creando, al paso del tiempo, ingeniosas formas 
de organización para el ceremonial (ocasionalmente entreveradas y a veces 
perversamente entreveradas con formas de gobierno local). Más precisa es la 
idea de que la política evangelizadora emanada del aggiornamento propuesto 
por Juan xxiii desde la apertura del Concilio Vaticano ii iniciado en octubre 
de 1962 (ese celebérrimo llamado a instaurar una manera nueva de celebrar 
la liturgia considerando la circunstancia de los fieles, una “puesta al día” que 
incluyera el acercamiento a las iglesias cristianas; ese grito desesperado para 
“renovarse o morir” por falta de seguidores), llegó a destiempo a Chiapas. 
La Iglesia católica había perdido terreno y feligreses, y su recuperación sólo 
podía hacerse a costa de grandes esfuerzos y riesgos. La Teología de la Libe-
ración y la opción por los pobres fueron dos nuevas apuestas de una fracción 
vanguardista de la Iglesia católica para recuperar fieles, pero fueron, también, 
elementos que se sumaron a la arena de conflicto que eran prácticamente cada 
una de las regiones de esa entidad federativa.

El tema de los conversos atraviesa toda la obra. Conversos perseguidos, 
conversos que de perseguidos pasaron a ser perseguidores (caso chamula, 



Hilario Topete Lara282
nú

m
er

o
 4

5,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

00
9

por ejemplo), conversos desplazados, conversos —sobre todo presbiteria-
nos— que se dieron a la tarea, como lo propone su proyecto sociorreligioso, 
de construir el reino de la felicidad en la tierra, bendecir las acciones sociales 
que propenden a la justicia aquí y ahora, no en fincar la esperanza en una 
gloria que llegará después de la muerte de todos, es decir, conversos que, 
contra la opinión poco informada, no son apolíticos todos. La Biblia, ese docu-
mento otrora inaccesible a los católicos y familiar a los no católicos, contiene 
un mensaje uniforme, pero lo que no puede serlo es la lectura que de ella se 
hace; lo que establece la diferencia es el contexto, la práctica sociorreligiosa 
del creyente y la circunstancia sociopolítica del interpretante. Por eso puede 
afirmarse, siguiendo al autor, que ni todos los católicos son simpatizantes del 
ezln, pero tampoco que todos son opositores al mismo; que ni todos los pres-
biterianos simpatizaron con el levantamiento armado de la alborada de 1994, 
pero tampoco todos se opusieron a él, y así sucesivamente. Y a propósito del 
ezln, quien se acerque al texto buscando vínculos entre religiosos (de cual-
quier credo) y no religiosos y esa organización sufrirá una severa decepción 
porque no es el objetivo del libro. Podrá llegar a entender, en cambio, que 
la realidad chiapaneca es más compleja que la presentada en algunos de los 
paupérrimos cuadros que hemos visto, en blanco y negro, de buenos y malos 
con el gafete de una u otra religión.

Por todo lo anterior, Chiapas para Cristo. Diversidad doctrinal y cambio políti-
co en el campo religioso chiapaneco, está condenada a ser obligada referencia para 
quienes se aproximen a los temas de religiosidad popular, religión y formas 
de organización para el ceremonial en territorio chiapaneco.



Revista Cuicuilco, núm. 45, mayo-agosto 2009. 
Editada en el Departamento de Publicaciones 
de la enah. Impresa en los talleres de Ediciones 
Corunda s.a. de c.v. en tipo Palatino de 10 pun-
tos. El tiraje consta de 1000 ejemplares.




