
  volumen 15, número 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778.

Resumen: Eulalia Guzmán fue una arqueóloga involucrada en múltiples espacios culturales, científicos 
y políticos en México. Sin embargo, la carrera de Eulalia como arqueóloga, profesora y educadora fue de 
alguna manera cuestionada e invalidada tras el debatido hallazgo de los huesos de Cuauhtémoc en 1949. 
En este artículo me acerco a los acontecimientos de Ichcateopan desde una perspectiva feminista para 
analizar la presencia o ausencia de mujeres en la disciplina arqueológica y específicamente para pensar 
sobre la relación entre nacionalismo, género y arqueología.

Abstract: Eulalia Guzman was an archaeologist involved in multiple cultural, scientific and political 
spaces in Mexico. However, her career as archaeologist and teacher was somehow questioned if not 
invalidated after the controversial findings of Cuauhtémoc´s bones in 1949. In this article I revisited the 
Ichcateopan from a feminist perspective to explore the presence and absence of women in archaeology and 
specially to think about the relations between gender, nationalism and archaeology

Palabras clave: Género, epistemología, prácticas científicas, nacionalismo, Eulalia Guzmán. 

Key words: Gender, epistemology, scientific practices, nationalism, Eulalia Guzmán.

Eulalia Guzmán fue una mujer que desde 1910 hasta los 1950 estuvo involucrada 
en múltiples espacios culturales, científicos y políticos de México. Sin embargo, 
la carrera de Eulalia como arqueóloga, profesora y educadora se vio de alguna 
manera cuestionada e invalidada después de un controvertido hallazgo que pro-
tagonizó en 1949. Ese año, Eulalia declaró haber descubierto los huesos de Cuau-
htémoc, el último líder azteca que luchó contra los conquistadores españoles. El 
hallazgo fue realizado en la ciudad de Ichcateopan, en el estado de Guerrero. En 
esos momentos, la fotografía de Eulalia Guzmán como personaje esencial de este 
descubrimiento apareció en la página central de muchos periódicos nacionales, 
pero hoy su presencia en la historia de la arqueología es casi inexistente y habita 
las memorias de muchos mexicanos como una vieja y loca mujer. A Eulalia se la 

Eulalia Guzmán y la imposibilidad de 
excavar en suelo nacional

Apen (Carmen) Ruiz Martínez
Universitat Pompeu Fabra-Barcelona



Apen (Carmen) Ruiz Martínez138
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

conoce más por que hizo mal, es decir, por su mala práctica científica, que por lo 
que hizo —bien— como arqueóloga, maestra, intelectual y política.

Sin duda, el contexto político de los primeros años de la década de 1950 
afectó la discusión científica sobre los huesos encontrados. Si tenemos en cuenta, 
además, que en esos momentos los estudios de adn eran inexistentes, podría 
pensarse que estamos ante uno de esos casos en los que la falta de rigidez de la 
evidencia empírica deja un amplio espacio para la manipulación ideológica. Sin 
embargo, la comunidad arqueológica ha aceptado con facilidad que el estudio 
del pasado siempre ha estado influido por el contexto social y político, aunque 
se utilicen metodologías como el Carbono 14 o los análisis de adn. Desde la 
década de 1970 arqueólogos incluso entrenados en las más estrictas reglas de ob-
jetividad y positivismo habían hablado de una “pérdida de inocencia” de la ar-
queología [Shanks y Tilley, 1987, 1988; Pinsky y Wylie 1989]. Lo que sigue siendo 
aún complicado es esclarecer las conexiones específicas entre el contexto social 
y la práctica científica, tarea que aún es más difícil cuando nos interesa observar 
estas conexiones momentos históricos diferentes al presente. 

Más allá del análisis y la denuncia de cómo la ideología mediatiza los discursos 
o tergiversa las interpretaciones del registro arqueológico, lo que parece más suge-
rente es mostrar cómo las prácticas científicas (la elección de asentamientos, meto-
dología de campo, relaciones personales que se establecen en la excavación, técnicas 
de laboratorio, organización de las instituciones y comunidades científicas) son en sí 
mismas un producto del contexto social [Abu El-Haj, 2001; Wylie 1997]. En este 
sentido el presente artículo se inspira en ciertas visiones críticas de la ciencia 
que, desde el feminismo, nos han ofrecido y propuesto formas de examinar y 
entender las conexiones entre el contexto social y la práctica científica. 

La historia de la arqueología nos cuenta que Eulalia Guzmán se equivocó en 
la interpretación de los huesos de Cuauhtémoc. Pronunciarse sobre la veracidad 
de los huesos no es lo que me mueve a escribir este artículo. Lo que me interesa 
es situar en el centro del debate algo obvio que se escapa de los estudios sobre 
Ichcateopan: Eulalia era una mujer, y es su cuerpo, con un cargado simbolismo 
nacional, el que excavaba restos materiales. 

Existen algunas publicaciones analizando este hallazgo, y en la mayoría de 
ellas se habla de cómo los hechos de Ichcateopan están relacionados con la discu-
sión política e ideológica sobre símbolos nacionales que venía dándose en México 
desde la Independencia, pero nadie se ha acercado a este acontecimiento para 
analizar la presencia o ausencia de mujeres en la disciplina arqueológica o para pen-
sar sobre la relación entre nacionalismo, género y arqueología. 

Con esta intención, inicio el artículo haciendo una breve síntesis de lo que 
se ha llamado arqueología del género o feminista; posteriormente introduzco a 
Eulalia Guzmán, situándola dentro de la historiografía de la arqueología de las 



139Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

mujeres, y hago una breve narración de los hechos de Ichcateopan para después 
reexaminarlos desde una perspectiva feminista. Mi análisis se centrará en dos 
aspectos que han surgido como temas centrales en la arqueología de género: el 
tema del cuerpo femenino en la práctica arqueológica y la cuestión de si existe o 
no una metodología propiamente feminista en arqueología. 

El feminismo en la arqueología y la arqueología de género

Al responder a la pregunta de “¿Cómo ha impactado el feminismo en la arqueo-
logía?”, Margaret Conkey enumera una serie de temas surgidos a partir de la 
incorporación del concepto de género en la investigación arqueológica [Conkey, 
2003]. Más que simplemente incorporar a las mujeres en el proceso histórico, el 
objetivo subyacente de la arqueología de género ha sido humanizar el pasado 
prestando atención a las mujeres, los hombres y otros géneros posibles, para así 
desvelar que las relaciones de género fueron cruciales para el funcionamiento 
de las sociedades antiguas. En el caso de México, por ejemplo, la perspectiva de 
género ha transformado nuestro conocimiento de la sociedad prehispánica, y 
gracias a ello hoy sabemos no solamente de la emergencia del Estado azteca, del 
colapso de la civilización maya, o de las redes de intercambio entre Aridoamérica 
con la región maya: también conocemos un poco más acerca de la organización 
de las unidades domésticas en las sociedades mesoamericanas [Hendon, 1997; 
Wiesheu, 2006], acerca de la implicación de las mujeres (su cooptación pero 
también su resistencia) mediante la producción cerámica y de cómo ello fue fun-
damental para la emergencia del Estado [Brumfiel, 1996]; y sabemos también 
que la identidad sexual de mayas y aztecas no era fija sino que era una identidad 
performativa que se transformaba según los ciclos de vida de las personas [Joyce, 
2000; Meksell y Joyce, 2003]. La incorporación de una perspectiva de género nos 
proporciona, entonces, una visión del México prehispánico diferente, incluso 
más completa. 

La historia de la arqueología de género se remonta a mitad de la década de 
1980, cuando las primeras voces en la academia anglosajona empezaron a seña-
lar que los prejuicios de género influenciaban la arqueología y así criticaban el 
hecho de que la arqueología sirviera para reproducir e incluso naturalizar una 
serie de premisas, cultural e históricamente específicas, acerca del significado de 
lo masculino y femenino, sobre las capacidades de los hombres y las mujeres, 
las relaciones de poder y los roles que las mujeres y los hombres ocupan en la 
sociedad [Conkey 1984; Gero, 1991]. Tras estas voces iniciales, las propuestas 
feministas han ido más allá de la denuncia de los prejuicios de género, para 
incorporar un análisis crítico de los conceptos de sexo y género en el pasado 
[Schmidt, 2000; Voss, 2000]. 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez140
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Hoy la investigación feminista en arqueología está por un lado preguntándo-
se si podemos sexuar la cultura material del pasado (y cómo hacerlo), al mismo 
tiempo que coloca en un plano central la cuestión de si la identidad sexual y de 
género de los investigadores interviene en el estudio del pasado [Conkey, 1997; 
2003; Sanahuja Yll, 2002]. Así, se considera que el pasado es un producto (en el 
sentido de producción de conocimiento) tanto de los hombres como de las mu-
jeres y que por tanto la arqueología feminista no debería ser sólo un proceso de 
añadir mujeres a las sociedades antiguas, sino también de poner de manifiesto el 
activo rol que tenemos como creadoras de nuestra disciplina y del pasado huma-
no. Ejemplificando esta evolución en los estudios feministas en arqueología, y 
con una constante inquietud por repensar la disciplina, Margaret Conkey [ 2003] 
sugiere, con cierta preocupación, que pocos de los temas que han aparecido tras 
la incorporación de la categoría de género en arqueología, han cuestionado la 
disciplina como ciencia. 

El feminismo ha transformado la manera de pensar categorías analíticas en 
disciplinas como la historia o la antropología [Collier y Yanagisako 1987; Di Leo-
nardo, 1991; Moore, 1988; Visweswaran, 1988], e incluso la biología evolutiva está 
introduciendo la cuestión del género como una categoría de análisis que obliga a 
replantear el conocimiento establecido sobre la evolución humana [Adair Gowaty, 
2003; Bug, 2003]. Sin embargo, dentro de las ciencias sociales, la arqueología sigue 
siendo una disciplina marcada por el positivismo y orientada al descubrimiento 
de grandes monumentos o de objetos del pasado que a veces se convierten en 
fetiches descontextualizados. La práctica arqueológica es marcadamente indivi-
dualista; casi siempre la figura del arqueólogo está representada por un personaje 
al estilo Indiana Jones, que se ve como protagonista único del escenario científico 
[Baxter, 2002; Moser, 2007]. De esta forma el trabajo de campo lleva implícitas con-
notaciones de heroicismo científico, en el que el esfuerzo físico del arqueólogo 
es capaz de transformar en cultura unos restos escondidos en la tierra, en la 
naturaleza. Para pensar la específica y —de alguna manera— compleja relación 
de la arqueología con el feminismo, encuentro sugerente el trabajo de Carolyn 
Merchant sobre la revolución científica [Merchant, 1980]. Esta autora argumentó 
que la revolución científica debería verse como un movimiento o un proceso en sí 
mismo “engendrado”, en el que una ciencia masculinizada toma el control y el do-
minio de la naturaleza, feminizada. Aunque conceptualmente este argumento sufre 
de cierto esencialismo, al reproducir la dicotomía naturaleza/cultura nos permite 
entender el difícil o tortuoso acceso de las mujeres a la práctica arqueológica. La 
arqueología, entendida como un conjunto de prácticas científicas que permiten 
transformar en cultura objetos que se encuentran bajo el subsuelo (en la naturale-
za), quedaría vinculada a los hombres. Además, la definición de arqueología como 
una práctica de campo aleja a las mujeres de espacios definidos socialmente como 



141Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

femeninos (la casa/el hogar) y las coloca en una esfera pública (el terreno nacional), 
un espacio que especialmente en el caso de la arqueología de México, tiene una 
connotación claramente nacionalista. 

La historia de las mujeres arqueólogas

Que las mujeres hayan estado excluidas o borradas de historias de la ciencia es 
algo conocido y ampliamente estudiado. Gracias a las investigaciones de auto-
ras feministas hoy sabemos que cuando se las busca, se las encuentra, y que las 
mujeres siempre han participado de múltiples formas en la práctica científica 
[Abir-Am, 1987; Jordanota, 1993; Kohlstedt, 1995; Levine, 1986; Shteir, 1996]. En 
el campo concreto de la arqueología contamos con algunos estudios que han 
revisado la historiografía de la disciplina viendo la participación específica de 
las mujeres [Bolger 1994; Díaz-Andreu and Sørensen 1998; Joyce, 1994; Reyman, 
1999]. Estos estudios han recuperado el trabajo de algunas arqueólogas pioneras, 
y al hacerlo han señalado las dificultades que tenían para congeniar su profesión 
con ciertos ideales sociales sobre la feminidad 

En esta línea de investigación historiográfica, sin embargo, aun son necesa-
rios los trabajos que contextualicen histórica y geográficamente los mecanismos 
que han llevado a la ausencia o presencia de las mujeres en la disciplina. La 
mayoría de los estudios sobre arqueólogas se centran en mujeres que han salido 
de sus espacios nacionales para hacer arqueología, y en esos casos pocas veces 
se tiene en cuenta cómo las tradiciones científicas locales, el estatus social de las 
mujeres o las relaciones de género varían en cada sociedad y nación. 

Eulalia Guzmán, sin embargo, no salió de su país para trabajar en arqueolo-
gía, ni formó parte de expediciones internacionales. Ella trabajó en México, en 
un lugar donde la arqueología y la nación no pueden pensarse la una sin la otra. 
Y es en este contexto específico donde debe plantearse la cuestión de la margi-
nalización del cuerpo femenino en la práctica arqueológica. La imagen de una 
mujer excavando el suelo de la nación era transgresiva, tanto simbólica como 
materialmente. Pocas mujeres mexicanas habían estado al frente de una exca-
vación hasta entonces; como pionera en un campo científico, Eulalia era ya una 
transgresora. Pero al mismo tiempo, como explico más adelante, su manera de 
hacer arqueología suponía un rompimiento con la trayectoria de la arqueología 
mexicana, que especialmente desde fines del siglo XIX había establecido unos 
objetivos de carácter patrimonialista y organizada como una estructura cien-
tífica de marcado carácter piramidal [Vázquez León, 1996]. Esta organización 
institucional afectó directamente la producción de conocimiento arqueológico, 
dejando de lado otras voces y personajes que pudieran tener diferentes maneras 
de hacer arqueología [Rutsch, 1996; 2003; Ruiz, 2006]. 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez142
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Eulalia Guzmán: de la visibilidad a invisibilidad

Se ha escrito poco sobre Eulalia Guzmán, y sin duda es necesario un perfil biográfico 
y científico de una mujer de tal envergadura [Barba de Piña Chan, 1988; Jiménez, 
1997; Serra Puche, 2005]. Más que hacer un repaso de su extensa trayectoria política 
y profesional, me interesa ubicarla dentro de una historiografía feminista para 
poner de manifiesto las diversas maneras en que las mujeres se han involucrado 
en arqueología, y de qué manera la “condición de mujer” ha influido en la prác-
tica científica. Mi interés por Eulalia Guzmán surgió mientras estaba dedicada 
a buscar personajes que habían sido silenciados de la historia de la arqueología 
mexicana, sospechando que habría posibilidad de encontrar algunas mujeres 
que no aparecían en las historias de la disciplina a pesar de que fueron activas. 
Sin conocerla, encontré datos sobre Eulalia Guzmán en el Museo Nacional de 
Antropología y en el archivo de la Secretaría de Educación; también hice una 
serie de entrevistas a arqueólogos para saber más de ella. Algunos la habían 
conocido, o tenían referencias muy concretas, la mayoría relacionadas con los 
hechos de Ichcateopan. Lo que me seguía sorprendiendo era la ambigüedad que 
rodeaba a esta mujer. 

Durante algunas interacciones y conversaciones con arqueólogos la respues-
ta que obtenía cuando preguntaba sobre Eulalia no era muy entusiasta. En mu-
chos casos, las personas a las que entrevistaba ponían cara de chiste, sonreían 
cínicamente y respondían con frases como “Eulalia estaba un poquito loca, se 
equivocó con la cuestión de los huesos, fue sujeto de un engaño por la gente del 
pueblo de Ichcateopan”. Yo me preguntaba cuáles eran los criterios para etique-
tar a alguien como buena o mala arqueóloga, y estaba también asombrada por el 
comentario de que Eulalia había sido víctima de un engaño, porque la imagen de 
Eulalia como una víctima no correspondía con la imagen que yo tenía de ella a 
partir de la lectura de los documentos en el archivo. En sólo unas semanas había 
obtenido una compleja y fascinante imagen de Eulalia Guzmán: para algunos 
era una heroína nacional, para otros una loca e ingenua mujer que fue engañada 
por la gente de Ichcateopan, y para otros simplemente una mala arqueóloga. 
Como sea, no parecía ser una mujer que permaneciera en los márgenes. 

Sin duda había una incongruencia entre la memoria que las personas tenían 
de Eulalia Guzmán y la imagen que yo obtenía de ella a partir de lo que leía en el 
archivo. Desde muy joven Eulalia había ocupado puestos científicos y políticos 
importantes, y representó a México en conferencias políticas y científicas inter-
nacionales. En la década de 1920 estuvo en contacto con personas como Concha 
James Romero, mexicana asentada en Estados Unidos que en esa época osten-
taba un cargo en la Unión Panamericana. Eulalia mostraba preocupación por 
las condiciones de vida de los mexicanos en Estados Unidos, y con una visión 



143Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

panamericanista e inspirada en los settlement houses de Estados Unidos, quiso poner 
en marcha un proyecto en barrios populares de México. En la misma tónica in-
ternacionalista, veía al feminismo como una manera de unificar causas y lograr 
justicia social más allá del ámbito de la nación. Así, por su correspondencia sa-
bemos que Eulalia se escribía con las mujeres anti-nazis de Rusia, y con mujeres 
norteamericanas que formaban parte del Committee Against Race Discrimination 
in the War, para hacerles ver el racismo existente contra los mexicanos que vivían 
en California. 

Aprovechó estancias de investigación en Europa para observar y denunciar 
injusticias sociales y políticas. Y, lo que es más importante, trajo una perspectiva 
crítica a su contexto nacional, para condenar el racismo existente en México y 
el carácter anti-democrático del gobierno [Guzmán, 1941]. Era una mujer con 
decisión, que cuando apenas tenía 20 años ya era muy activa políticamente en la 
Revolución Mexicana, una revolución que, aunque permitió a las mujeres par-
ticipar en espacios que habían sido anteriormente negados, no dio el voto a las 
mujeres. Eulalia se benefició también de las políticas sociales de la revolución 
que abrieron la posibilidad a las mujeres para entrar en la educación superior 
y convertirse en profesionistas [Cano, 1989; 1996]. Y aunque Eulalia siguió el 
camino de otras mujeres de su tiempo que se hicieron educadoras y maestras, se 
decantó por la arqueología entrando en un práctica científica que hasta entonces 
era eminentemente masculina, y además se implicó en la investigación de la 
arqueología nacional, una temática que en México —también—había sido más 
masculina que femenina.

Los años finales de la década de 1940 fueron años de gran conservadurismo 
social y moral. El radicalismo de la post-revolución se había desvanecido, y las 
mujeres fueron sujeto de discursos que subrayaban la importancia de la familia 
y la maternidad para la estabilidad de la nación. Eulalia Guzmán, empero, no 
cumplía con los requisitos de la mujer de su tiempo, ni con los objetivos del fe-
minismo que en esos años proclamaba la necesidad de estudiar para convertirse 
en mejores esposas y madres. Ella no se casó, y usó su conocimiento apasiona-
damente para hablar de la nación, asumiendo el rol de lo que hoy se conside-
raría una “activista cultural”. En resumen, la supuesta invisibilidad de Eulalia 
Guzmán debería replantearse, como debe explicarse por qué una mujer de tal 
envergadura, con una voz tan especial y que abarcaba tantos ámbitos, ha sido 
relegada a un espacio de marginalidad. Para ello, hemos de tener en cuenta tanto 
las condiciones generales de la mujer en la ciencia (dentro y fuera de México) 
como las cuestiones específicas de la arqueología y de las mujeres en el México 
de mitad del siglo xx. Antes de tratar estas cuestiones más generales, quisiera 
recordar lo sucedido en Ichcateopan. 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez144
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Los hechos de Ichcateopan

Reconstruí la historia de lo que pasó en Ichcateopan a partir de artículos del periódi-
co El Universal.1 En febrero de 1949 un miembro de la familia Juárez que vivía en el 
pueblo, declaró a las autoridades locales que la familia poseía documentos supuesta-
mente escritos y firmados por el cura español Motolínia, que habían ido pasando de 
generación en generación en esta familia. Estos documentos coloniales mencionaban 
que Cuauhtémoc, quien según los documentos realmente no sería un indígena mexica 
de Teonochitlan sino un chontal de Ichcateopan, había sido enterrado bajo el altar de 
la iglesia del pueblo. Además de los documentos, a finales del siglo xix Florentino 
Juárez había recopilado una larga tradición oral entre los habitantes del pueblo que 
contaban la historia de cómo los huesos de Cuauhtémoc habrían llegado hasta la 
iglesia del pueblo. La noticia llegó rápidamente a la Ciudad de México y aunque 
historiadores y otros académicos fueron escépticos, el gobierno decidió enviar una 
misión arqueológica a Ichcateopan. En el pueblo, la gente había ya aceptado los pape-
les como válidos y encendido velas durante el día y la noche frente a ellos. Una gran 
pancarta diciendo “bienvenidos a la cuna de Cuauhtémoc” se colocó en la plaza. 

En septiembre de 1949 las excavaciones arqueológicas empezaron en la iglesia, 
con Eulalia Guzmán como directora de ellas. En la tarde del 27 de septiembre, los 
primeros restos materiales y óseos fueron hallados e inmediatamente se desató la 
alegría en el pueblo: las campanas de la iglesia empezaron a tocar y se organizaron 
diversos actos y peregrinaciones para celebrar el hallazgo. Tanto Cuauhtémoc como 
Eulalia Guzmán se estaban convirtiendo en nuevos héroes nacionales, de tal mane-
ra que se propuso cambiar el nombre del pueblo de Ichcateopan por el de Eulalia 
Guzmán, quien por lo pronto fue nombrada doctora honoris causa por la unam. El 
alcalde pidió que los restos arqueológicos fueran conservados en el pueblo y no se 
trasladaran a la capital y, aprovechó la situación para pedirle al gobierno central que 
instalara alumbrado público, alcantarillado, una escuela y nuevas carreteras.

Quizás un poco abrumado por lo que podía significar tal descubrimiento en un 
lugar como Ichcateopan, claramente periférico en el imaginario espacial de una na-
ción que generalmente ubicaba la cuna de su nación prehispánica cerca de la Ciudad 
de México, el gobierno organizó una comisión de expertos para evaluar los hallazgos de 
Eulalia Guzmán. Por casi un año, un grupo de arqueólogos e historiadores, todos 
ellos hombres, se reunieron en una habitación de un edificio del gobierno de la Ciudad 
de México para decidir si los restos hallados en Ichcateopan pertenecían a Cuauhté-
moc o no. La decisión final fue que los huesos pertenecían a varios individuos (un 
hombre, una mujer y dos niños) y que los documentos y los artefactos eran falsos, es 
decir que no eran del siglo xvi sino del siglo xix. En 1951 una segunda comisión (la 
Gran Comisión) nombrada por el presidente Alemán corroboró la falsedad del hallaz-
go. A partir de ahí, Eulalia Guzmán fue ridiculizada en la prensa y desde entonces 
toda su carrera fue minimizada. 

1 Año xxxiii, tomo v, septiembre 1949.



145Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Estudiosos mexicanos han afirmado que el tema de Ichcateopan puede ver-
se como el resultado de las disputas políticas entre hispanistas e indigenistas 
y sus luchas por el control de los símbolos nacionales [Moreno Toscano, 1980]. 
Dado que Cuauhtémoc representaría al líder más anti-español de todos los lí-
deres aztecas, resultaba demasiado radical aceptarlo como un símbolo nacional 
en el México de 1950. En su momento, Alfonso Caso, colega y gran amigo de 
Eulalia Guzmán, y quien participó en la Comisión dictaminadora, sugirió que 
la maestra Guzmán había sido víctima de un engaño “no sólo de un pueblo en 
busca de reconocimiento, sino de sus propios prejuicios y deseos de recuperar 
la imagen de un héroe a la altura del imperio español y del más reciente im-
perialismo norteamericano” [Serra Puche, 2005:137]. En este caso pareciera que 
la falta de objetividad científica de Eulalia fue lo que la llevo a decantarse por 
una interpretación más cercana a sus ideales políticos indigenistas que a la rea-
lidad arqueológica. De todas maneras, la idea del engaño continúa barajándose 
como una forma de interpretar los hechos de Ichcateopan, y por ejemplo en un 
artículo reciente Paul Gillingham analiza este conflicto con la perspectiva de la 
“invención de tradiciones” y el nacionalismo [Gillingham, 2005]. Gillingham se 
olvida casi totalmente de Eulalia Guzmán y sitúa como sujeto activo de los he-
chos de Ichcateopan a Florentino Juárez, el campesino que a finales del siglo xix 
supuestamente cavó en secreto un agujero en la iglesia del pueblo para construir 
una tumba: en ella colocó unos huesos medio quemados y una pequeña colec-
ción de artefactos, sellando la cavidad con una placa de cobre en la que se leía 
“1525-1529 Señor y Rey Coatemo”. Para Gillingham el interés de los hallazgos 
de Ichcateopan no reside en que nos encontramos ante un fraude científico ya 
que ello no es especialmente extraño ni novedoso en las historias nacionales. 
Lo que sí es relevante y necesario destacar, dice Gillingham, es que los estudios 
sobre nacionalismo parten de una premisa teórica equivocada al asumir que las 
invenciones de tradiciones y la manipulación de datos históricos o arqueoló-
gicos es puramente obra de las élites. Desde el punto de vista historiográfico, 
contamos con grandes limitaciones metodológicas para poder hallar ejemplos en 
los que personas que sin pertenecer a la élite nacional han participado en la ma-
nipulación de parafernalia nacionalista. Gillingham piensa que la importancia 
de Ichcateopan reside en que nos encontramos ante un acontecimiento en el que 
el “pueblo” es el que está manipulando documentos y materiales arqueológicos 
por su propio interés local.

Finalmente el culto pro-autenticidad de los huesos de Cuauhtémoc, y la ca-
pitalización simbólica de los huesos de Cuauhtémoc nos muestra que los me-
canismos nacionalistas de las élites fueron reproducidos a nivel local, uno por 
uno, en Ichcateopan. Gillingham concluye su artículo diciendo que el fraude es 
intrínseco al nacionalismo y que cualquier historia patria supone una invención 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez146
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

y seguramente otro fraude. A esta sugerente lectura, yo añadiría que hay que 
tener en cuenta que este hallazgo fue hecho desde una posición periférica (tanto 
por el lugar donde se había realizado como por el sexo de la persona que lo había 
realizado) y que la imagen de una mujer implicada en la invención de tradicio-
nes no iba a ser aceptada muy fácilmente en un momento social y político en que 
la situación de las mujeres en México estaba en entredicho.

Nos encontramos ante un contexto diferente a cuando Leopoldo Batres, a 
inicios del siglo xx, reconstruyó la Pirámide del Sol según su visión estética del 
lugar y ciertamente tergiversando el registro arqueológico con el objetivo de que 
la nación mexicana tuviera en Teotihuacán lo que la civilización egipcia tenía en 
el Valle de los Dioses. En Ichcateopan no es una gran pirámide la que va a ser 
reconstruida sino una tradición oral de ámbito local a la que Eulalia Guzmán 
quiso dar materialidad y quizá convertirla así en tradición nacional. En este caso, 
además, es una mujer la que está descubriendo los restos materiales que iban a ali-
mentar un discurso nacionalista, y fue su cuerpo, el de la mujer Eulalia Guzmán, 
el que se convirtió en objeto de crítica. 

A Eulalia se le masculinizó, como si la nación (entendida como el conjunto 
de mexicanos, y como un espacio-territorio nacional) no pudiera sobrellevar la 
idea de que una mujer realizara un hallazgo tan emblemático. A Eulalia se la 
había visto detrás de Alfonso Caso en el impresionante hallazgo del tesoro de 
la Tumba 7 de Monte Albán, pero en Ichcateopan era ella la protagonista de la 
historia del descubrimiento. En la arqueología Eulalia estaba adquiriendo un 
protagonismo que ninguna otra mujer había tenido hasta entonces, y para la 
ciencia nacional resultaba irreconciliable la imagen de un cuerpo de mujer exca-
vando el pasado nacional. 

De alguna manera, en Ichcateopan se juntaron las lógicas de género en los 
terrenos de la ciencia y en los del nacionalismo. Por un lado, dentro de la arqueolo-
gía las mujeres tenían roles menos públicos que los hombres, eran acompañantes 
de expediciones, dibujantes o trabajaban en bibliotecas y archivos; por otro lado, 
el nacionalismo veía a las mujeres como símbolos —inamovibles— de la nación. Tal 
como señala Julia Muñón, “desde el siglo xix, la participación social de las mu-
jeres había aumentado, sin embargo, las expectativas sobre su conducta seguían 
siendo muy conservadoras. La condición de las mujeres seguía siendo muy estric-
ta: representaban la nación” [2006: 87]. De alguna manera a las mujeres se las ve 
como portadoras y conservadoras de tradiciones ancestrales, pero no como activas 
creadoras de símbolos nacionales y tradiciones. Por ello, la posición de Eulalia 
Guzmán tanto en el nacionalismo mexicano como en la arqueología, era pionero 
y de alguna manera trasgresor. Finalmente, la decisión de las comisiones sobre la 
autenticidad de los huesos fue tomada dentro de un despacho del Banco de Méxi-
co, y no en el campo, el lugar donde la arqueología sustenta su cientificidad. 



147Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

El trabajo de campo: excavando el suelo nacional 

Como mencioné anteriormente la arqueología feminista se ha movido de una 
preocupación centrada en hacer visible la contribución de las mujeres (y en mu-
chos casos los niños) en las sociedades del pasado, a un cuestionamiento de la 
validez de las nociones de sexo y género, tal como los entendemos en la actua-
lidad, para entender las sociedades antiguas y prehistóricas. Las arqueólogas 
feministas han tomado también como eje central de su trabajo cuestiones epis-
temológicas y metodológicas, de forma que se plantea de qué manera nuestras 
prácticas científicas se enriquecen al incorporar una actitud reflexiva y contex-
tualizar nuestra investigación. Desde este punto de vista, se tiene en cuenta no 
sólo cómo el género mediatiza el trabajo de campo arqueológico (la excavación 
y análisis de los materiales), sino también cómo el género influye en las condi-
ciones de trabajo, en la formación de comunidades científicas y las instituciones 
pedagógicas y de investigación, así como en los estilos de escribir y presentar al 
público los informes arqueológicos. Así, la arqueología se ha sumado a otras dis-
ciplinas preocupadas por temas de equidad sexual (tanto en la academia como 
en organismos profesionales no académicos) y producción de conocimiento. 

En cuestiones de equidad de género y al igual que la antropología, la botáni-
ca, la geología o la ornitología, por estar fundamentada en el trabajo de campo 
y la exploración, la arqueología tiene ciertas particularidades. Durante mucho 
tiempo, las mujeres dedicadas al estudio de las sociedades antiguas mexicanas 
hicieron sus investigaciones en bibliotecas y archivos. A principios del siglo xx, 
por ejemplo, Zelia Nuttal adquirió un reconocido prestigio científico por el hallazgo 
de varios códices que fueron claves para el conocimiento del México Prehispá-
nico (uno de ellos incluso lleva su nombre). Sin embargo poco se conoce de su 
trabajo de campo en la Isla de los Sacrificios, donde realizó una excavación ar-
queológica en 1910 [Ruiz, 2006]. Durante esos años Isabel Ramírez Castañeda 
realizó también trabajo de campo, arqueológico y lingüístico, sola o acompañan-
do a Eduard Seler o Franz Boas. Según propone Metchild Rustch, Isabel Ramírez 
sería una protagonista de la anti-historia de la arqueología mexicana porque su 
manera de implicarse en la investigación cayó en desgracia tras el triunfo del 
monumentalismo que ha definido gran parte de la práctica arqueológica de este 
país [Rutsch, 2003]. Ha habido otras mujeres, la mayoría extranjeras, en arqueo-
logía mesoamericana: Tatiana Proskouriakoff por ejemplo, entró en la disciplina 
como dibujante y no directamente como arqueóloga [Solomon, 2002]; Dorothy 
Hughes Popenoe fue otra de las mujeres pioneras en la arqueología mesoameri-
cana pero desgraciadamente murió prematuramente a los 33 años [Joyce, 1994]; 
por último tenemos el caso de Adela Bretón, que aunque entró tardíamente en 
la arqueología, se hizo pionera con su trabajo como ilustradora arqueológica en 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez148
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

un momento en que no existía la fotografía en color. Sin embargo, como una 
reciente biógrafa menciona, el conocimiento sobre Adela Bretón y su trabajo fue 
enterrado al morir ella en 1923, y sorprende la tremenda amnesia institucional 
que caracterizó por años a los especialistas mayas que incluso habían trabajado 
con ella [McVicker, 2005; véase también Romandia de Cantú, Breton et al. 1993].

Salvo Isabel Ramírez Castañeda, que era mexicana, y Zelia Nuttal que aún 
siendo extranjera vivió por 30 años en México, el contacto con el suelo o el te-
rritorio mexicano y con la organización administrativa y política de la arqueo-
logía mexicana de las otras arqueólogas mesoamericanistas durante la primera 
mitad del siglo xx fue discontinuo y de alguna manera estuvo implicado en 
una estructura científica colonial. En general, en la mayoría de las regiones del 
mundo esas mujeres pioneras de la arqueología fueron exploradoras y aventu-
reras que viajaron a tierras lejanas, generalmente colonizadas, formando parte 
de misiones arqueológicas y algunas veces acompañando a sus esposos. Muchas 
pudieron entrar en la disciplina y adquirir un reconocimiento público como es-
posas o hijas de famosos arqueólogos; pero lo que es más importante es que casi 
siempre fueron sus experiencias transnacionales lo que les permitió aceptación 
en la disciplina, es decir, que su experiencia en el extranjero, lejos de su espacio 
nacional, fue lo que permitió que participaran en trabajo de campo y pudieran 
adoptar roles que quizás en sus propias naciones no hubieran podido tener. Des-
ley Deacon, biógrafa de la antropóloga Elsie Clews Parsons, muestra claramente 
cómo la experiencia etnográfica y las salidas de casa para convivir largas tem-
poradas con los nativos de Nuevo México, fueron momentos de liberación en 
los que Parsons pudo escaparse de ciertas expectativas de género y de clase que 
la sociedad americana de las primeras décadas del siglo xx imponía sobre las 
mujeres [Deacon, 1997]. 

La presencia de Eulalia Guzmán en campo, excavando en el México de la 
década de 1950 es diferente a la presencia de las mujeres que participaron en 
expansiones coloniales y científicas en los siglos xviii y xix coleccionando arte-
factos, plantas y minerales de África, Asia y las Américas. Eulalia no trabajó en 
Egipto ni en Grecia o Babilonia, ni se preocupó por los orígenes de la civilización 
Europea. Ella se quedó cerca de la nación, interviniendo en el suelo, y como 
una ardiente admiradora de las culturas prehispánicas usó la arqueología para 
proveer de materialidad discursos que entonces sí eran nacionalistas pero no 
hegemónicos en esos años. 

Eulalia Guzmán no es una versión femenina de Indiana Jones. Eulalia no tiene 
un cuerpo sexy ni sonríe ante la cámara. Los dibujos y fotos que tenemos de ella 
muestran un rostro que frunce el ceño, que no coquetea con el público, que está 
enfadada. En estas imágenes a Eulalia Guzmán le ocurre algo parecido a lo que 
según Licia Fiol-Matta [Fiol-Matta, 2002] pasó con Gabriela Mistral: aparece “ex-



149Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

trañamente masculina, grande, imponente”. En cierta manera, las trayectorias 
de Eulalia Guzmán y Gabriela Mistral se parecen: ambas fueron personas públi-
cas y —como Fiol-Matta afirma— el estado eligió “una rara” para representarlo; 
en ambos casos, su rol maternal (como maestras) y de no-madres (por no ser 
biológicamente madres) confundía su feminidad y adquirieron un rol en cierta 
manera subversivo para la imagen pública de la mujer.

Posiblemente la imagen de Eulalia Guzmán es tanto una auto-representa-
ción como una imagen impuesta, y seguramente fue vista como una mujer que 
estaba traspasando algunos límites de su época. Probablemente Eulalia Guzmán 
fue demasiado lejos, quizá su cuerpo estaba demasiado cerca del cuerpo de la 
nación; fue demasiado visible en los medios de comunicación en un momento 
en que los derechos de la mujer y la presencia pública de las mujeres estaban 
siendo abiertamente discutidos en México. A Eulalia Guzmán, que no formaba 
parte de un equipo de hombres científicos, no la acompañó a campo su marido; 
una mujer llamada Gudelia Guerra, que era su ayudante, la acompañó en todos 
sus trabajos hasta que Eulalia murió casi a los 100 años. Eulalia fue más lejos 
que otras mujeres que desde el siglo xviii habían participado en exploraciones 
científicas observando la naturaleza, porque terminó interviniendo en algo que 
se consideraba la cultura nacional. 

Yo sugiero que fue el cuerpo de Eulalia Guzmán, su condición de mujer y 
científica, lo que era transgresor en el México de esos años. Su experiencia y bio-
grafía nos hacen reflexionar acerca del lugar de las mujeres y la nación en la 
ciencia. Para algunas mujeres incorporarse al trabajo de campo en exploraciones 
transnacionales fue una forma de evadirse o escaparse de discursos nacionalistas 
que les asignaban un lugar específico dentro de la familia como esposas y ma-
dres; Eulalia Guzmán usó su cuerpo para confrontar esos discursos.

¿Una metodología feminista?

Una de las cuestiones que me llamó la atención al ver las fotografías de Eulalia 
Guzmán en la prensa es que casi siempre aparece rodeada de los habitantes 
del pueblo. La población local no es parte del escenario arqueológico sino que 
aparece rodeando a Eulalia como si el descubrimiento hubiera sido un acto 
colectivo. La población de Ichcateopan participó de una forma muy especial en 
el trabajo de campo, no sólo proporcionando mano de obra, sino también ofre-
ciendo información de tradiciones orales que Eulalia utilizó para interpretar 
el hallazgo. Extraña, sin embargo, que aquellos que han escrito sobre Eulalia y 
su implicación en Ichcateopan no hacen mención a su metodología aunque el 
consenso es que ella hizo mal las cosas o que fue víctima de un fraude. Eulalia 
Guzmán, a diferencia de los arqueólogos de su tiempo, se rodeó de la gente del 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez150
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

pueblo, pidió su colaboración para lograr la máxima información posible desde 
diferentes fuentes. 

Al examinar la metodología de Eulalia, me interesa discutir otra de las gran-
des cuestiones que se está discutiendo desde la arqueología: ¿existe una metodo-
logía feminista para estudiar el pasado? Así, además de tomar conciencia de la 
importancia de pensar en el género en la interpretación del pasado, la arqueolo-
gía feminista ha mostrado interés por transformar la manera en que se practica 
la investigación del pasado, e interés en reflexionar sobre la manera de presentar 
nuestro conocimiento de las sociedades del pasado. 

Demostrar de qué manera el ser mujer o ser hombre afecta la naturaleza de 
nuestras investigaciones no es fácil. Es posible que las diferencias en estilos ar-
queológicos se deban a que mujeres y hombres tenemos diferentes estrategias de 
investigación, o nos gustan ciertos temas y también a que existen condicionantes 
sociales y por tanto académicos que hacen que las mujeres elijan ciertas temáti-
cas y los hombres, otras. Cada disciplina tiene sus propias lógicas de género y 
es bien sabido que algunos campos de estudio son mucho más feminizados que 
otros. En arqueología, por ejemplo, tradicionalmente los hombres han estudiado 
más la industria lítica y las mujeres los restos cerámicos, y esta diferenciación 
sexual del trabajo arqueológico ha alimentado la visión de que las sociedades 
del pasado se dividían con la misma estricta diferenciación. Joan Gero ha pu-
blicado varios artículos donde enfatiza que es crucial observar la división del 
trabajo arqueológico, las jerarquías en los grupos de investigación, y la dinámica 
socio-psicológica que se establece en el trabajo de campo, para entender cómo se 
produce el conocimiento arqueológico [Gero, 1994; 1996]. 

El trabajo de Janet Spector, por ejemplo, ha sido considerado ejemplo pione-
ro de lo que podríamos llamar arqueología feminista [Spector, 1998]. Siguiendo 
el propósito feminista por “humanizar el pasado” en vez de hablar del pasado 
como una serie de procesos despersonalizados (estrategias tecnoecológicas, in-
tensificación de la producción agrícola, sistemas de subsistencia, etc.) la arqueó-
loga escribió una monografía acerca de un punzón de hueso de los indios Dakota 
de Estados Unidos. El resultado fue una narrativa escrita en primera persona, en 
la que una niña Dakota adquiría la voz como si fuera la productora o la usuaria 
de este útil de hueso. Imaginar a una niña como fabricante de un útil es ya en 
sí revolucionario en una arqueología que mantenía el presupuesto de una clara 
división sexual del trabajo, pero además Janet Spector [1998] hace uso de la et-
nohistoria para interpretar los hallazgos arqueológicos, y aun admitiendo que el 
resultado puede ser una narrativa especulativa, no es por ello menos plausible. 
Es posible que ese punzón en particular no fuera utilizado o fabricado por una 
niña pequeña, pero su manera de interpretar y presentar el pasado es muy exito-
sa porque pone en relieve las experiencias de los seres humanos y sus relaciones 



151Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

con el mundo material. Para Janet Spector, lo importante era mostrar la riqueza 
que adquiere la investigación arqueológica al combinar su compromiso feminis-
ta con la responsabilidad hacia las comunidades descendientes Dakota. 

Por otro lado, Stephanie Moser compara dos de los creadores o fundadores 
de la escuela australiana de arqueología: Isabel McBryde y John Mulvaney, argu-
mentando que las metodologías que emplearon respondían a dos estilos “sexua-
dos” de hacer ciencia: el femenino y el masculino [Moser, 1996; 2007]. Mulvaney 
hizo énfasis en métodos científicos, en excavar profundas estratigrafías, y eligió 
asentamientos del Pleistoceno; por otro lado, Isabel McBryde se decantó por una 
perspectiva más regional y prestó mayor atención a la evolución de los paisajes. 
Según Moser, la preocupación por cuestiones de antigüedad, por descubrir los 
orígenes, los asentamientos más antiguos y los depósitos más profundos ha sido 
casi siempre un aspecto primordial de la agenda científica en Australia, y Mul-
vaney responde a esta trayectoria. Por otro lado, Isabel McBryde fue la pionera 
en estudios regionales, y mostró una mayor preocupación por entender los asen-
tamientos en sus contextos paisajísticos y regionales. Por decirlo de alguna ma-
nera, McBryde tenía una visión más holística de la vida social prehistórica, que 
complementó usando la etnohistoria para entender mejor cómo fueron usados 
los asentamientos en la prehistoria, e incorporando a las comunidades locales 
(aborígenes australianos en algunos casos) en el proceso científico. 

Eulalia Guzmán trabajó más o menos en la misma época que Isabel Mc-
Bryde; tampoco practicaba una ciencia que definiera ella misma como feminista, 
ni parece claro que tomara el feminismo como su campo de acción política. Sin 
embargo, lo que es innegable a partir de lo poco que se sabe de ella es que era 
una mujer con un compromiso social y político firme, que participó en espacios 
y reuniones en las que el tema de la mujer era una cuestión de importancia, tanto 
en México como en Europa y Estados Unidos, y que tenía una clara preocupa-
ción por la justicia social. Sin duda, su manera de acercarse a la cuestión de los 
huesos de Cuauhtémoc, su forma de organizar la excavación y la manera en que 
contextualizó su investigación utilizando datos etnohistóricos e implicando a 
las comunidades locales para que tuvieran voz, se acerca bastante a lo que las 
arqueólogas están reclamando como ciencia feminista. 

Esta forma de hacer ciencia sería lo que Donna Haraway denomina “cono-
cimiento situado”, un conocimiento “responsable, encarnado, parcial, y subyu-
gado” que empero no reside naturalmente en las mujeres [Haraway, 1988:328], ni 
es inocente ni está exento de ser revisado. De igual manera podríamos ver el 
trabajo de Eulalia Guzmán, que no fue en absoluto desinteresado. Por el contra-
rio, a Eulalia siempre la guió el interés de construir una patria libre y justa, cuya 
cultura fuera cuna del intelecto y del sentimiento; un patria en que la dignidad 
del hombre y el reconocimiento de todo derecho humano constituyeran “la base 



Apen (Carmen) Ruiz Martínez152
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

de la convivencia entre los hombres” [Serra Puche, 2005:141]. Por otro lado, la 
manera en que este hallazgo fue “resuelto” pone de manifiesto la importancia 
que adquiere la comunidad científica, las jerarquías y las relaciones de poder a la 
hora de tomar una decisión científica. 

Las mujeres, la nación y el duelo

En su libro The Ability to Mourn, Peter Homans [1989] argumenta que los monu-
mentos contienen un núcleo psicológico: aunque no vivir directamente el dolor 
que la pérdida produce, a través de los monumentos un grupo puede incons-
cientemente sumergirse en la experiencia de la pérdida. Tanto los síntomas psi-
cológicos como los monumentos empiezan con una pérdida y ambos intentan 
suavizarla mediante actividades de duelo. Siguiendo a Freud, Homans subraya 
las diferencias entre monumentos como objetos de memoria colectiva y los sínto-
mas individuales. Mientras estos últimos pueden ser tratados terapéuticamente 
para ser deconstruidos y atenuados, los monumentos estructuran la memoria co-
lectiva y no son deconstruidos. Al contrario, “el grupo hace un enorme esfuerzo 
colectivo para construirlos, manteneros y preservarlos” [Homans, 1989:272]. Los 
monumentos son relevantes para la nación no porque sean evidencias directas 
del pasado, sino porque se convierten en espacios de duelo nacional y, por tanto, 
están repletos de ambiguos deseos y sentimientos con relevancia en el presente.

¿Qué tiene que ver eso con Eulalia Guzmán y los restos de Cuauhtémoc? 
La muerte de Cuauhtémoc era una muerte que ocupaba y aun ocupa un lugar 
ambiguo en el imaginario nacional mexicano; es una de esas gloriosas muertes 
que simbolizan la resistencia frente a la opresión colonial, una muerte que estaba 
rodeada de gran expectación y misterio porque ni las circunstancias específicas 
ni sus huesos habían sido localizados. Por ello la de Cuauhtémoc era una muerte 
mal resuelta, que permanecía en el terreno de lo que se ha llamado “fantasma-
górico” (uncanny). Comprometerse a realizar una excavación arqueológica como 
Eulalia lo hizo no era cualquier cosa, sobre todo porque al recuperar los huesos 
ese imaginario turbio y confuso se tornaría en algo real, con consecuencias in-
evitables para un nacionalismo que parcialmente se asienta en el terreno de lo 
fantasmagórico y misterioso. No es pues casual que fuera una mujer la que al 
intentar rescatar los restos de un héroe nacional, fuera relegada a un espacio 
marginal y ambiguo y sin lugar a duda enterrada en el olvido. 



153Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Bibliografía 
Abir-Am, Pnina (ed.) 
1987 	 Uneasy Careers and Intimate Lives. Women in Science, 1789-1979, New Brunswick, 

Rutgers University Press.
Abu El-Haj, Nadia
2001 	 Facts on the ground : archaeological practice and territorial self-fashioning in Israeli 

society, Chicago, Chicago University Press. 
Adair Gowaty, Patricia
2003 	 “Sexual Natures: How Feminism Changed Evolutionary Biology”, en Signs, núm. 

28(3), pp. 901-921.
Barba de Piña Chan, B. 
1988 	 “Eulalia Guzmán”, en Carlos Mora, La Antropología en México. Panorama Histórico. 

Los Protagonistas, vol. 10, México, inah, pp. 255-272.
Baxter, Jane 
2002 	 “Popular Images and Popular Stereotypes. Images of Archaeologists in Popular 

and Documentary Film”, en The SAA Archaeological Record, September 2002, pp. 
16-17.

Bolger, Diane 
1994 	 “Dorothy Hughes Popenoe: Eve in an Archaeological Garden”, en Cheryl Claas-

sen, Women in Archaeology, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, pp. 51-66.
Brumfiel, Elizabeth. 
1996 	 “Figures and the Aztec State: Testing the Effectiveness of Ideological Domination”, 

en Rita Wright, Gender and Archaeology, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, 
pp. 143-66.

Bug, Amy 
2003 	 “Has Feminism Changed Physcs?”, en Signs núm 28 (3), pp. 881-899.
Cano, Gabriela
1996 	 De la Escuela Nacional de Altos Estudios a la Facultad de Filosofia y Letras, 1910-

1929. Un proceso de feminizacion, Ciudad de México, Facultad de Filosofia y Le-
tras-unam.

Cano, Gabriela 
1989	 “Libertad condicionada o tres maneras de ser mujer en tiempos de cambio 

(1920-1940)”, en Secuencia, núm. 13, pp. 216-236.
Collier, Jane. F. y Silvia. J. Yanagisako (eds.) 
1987 	 Gender and kinship: essays toward a unified analysis, Stanford, Stanford University 

Press.
Conkey, Margaret 
2003 	 “Has Feminism Changed Archaeology?” en Signs 28 (3): 859-866.
Conkey, Margaret y Joan Gero 
1997 	 “Programme to Practice: Gender and Feminism in Archaeology”, en Annual 

Review of Anthropology 26, pp. 411-437.
Conkey, Margaret y Janet Spector 
1984	 “Archaeology and the Study of Gender”, en Archaeological Method and Theory, 

núm. 7, pp. 1-38.
Deacon, Desley
1997 	 Elsie Clews Parsons. Inventing Modern Life, Chicago, Chicago University Press.



Apen (Carmen) Ruiz Martínez154
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Di Leonardo, Michaela 
1991 	 Gender at the crossroads of knowledge: feminist anthropology in the postmodern era, 

Berkeley, University of California Press.
Díaz-Andreu, Margarita y Mary Louise Sørensen 
1998 	 Excavating women: a history of women in European archaeology, Londres, Nueva 

York, Routledge.
Fiol-Matta, Lucia 
2002 	 A queer mother for the nation: the state and Gabriela Mistral, Minneapolis, Univer-

sity of Minnesota Press.
Gero, Joan 
1991 	 “Genderlithics”, en Joan Gero y Margaret Conkey, Engendering Archaeology: Women 

and Prehistory, Oxford, Blackwell, pp. 163-193.
1994 	 “Gender division of labour in the construction of archaeological knowledge in 

the United States”, en George Clement y Angela Gillman, Social Constructions of 
the Past. Representations as Power, Londres, Routledge.

1996 	 “Archaeological practice and gendered encounters with field data”, en Rita Wright, 
Gender and Archaeology, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, pp. 251-279.

Gillingham, Paul 
2005 	 “The Emperor of Ixcateopan: Fraud, Nationalism and Memory in Modern 

Mexico”, Journal of Latin American Studies, núm. 37, pp. 561-584.
Guzmán, Eulalia 
1941 	 Lo que vi y oi, Mexico, Tip SAB, S de R. L.
Haraway, Donna 
1988 	 “Situated Knowledges: the science question in feminism as a site of discourse and 

the privilege of partial perspective”, en Feminist Studies, núm. 14, pp. 575-600. 
Hendon, Julia 
1997 	 “Women´s Work, Women´s Space, and Women´s Status Among the Classic-

Period Maya Elite of the Copan Valley, Honduras”, en Cheryl Claassen y Ro-
semary Joyce, Women in Prehistory: North America and Mesoamerica, Filadelfia, 
University of Pennsylvania Press, pp. 33-46.

Homans, Peter 
1989 	 The ability to mourn: disillusionment and the social origins of psychoanalysis, Chica-

go, University of Chicago Press.
Jiménez, B. 
1997 	 “Eulalia Guzmán (1890-1985)”, en Actualidades Arqueológicas.
Jordanova, Ludmilla 
1993 	 “Gender and the historiography of science”, en British Journal of the History of 

Science, núm. 26, pp. 469-483.
Joyce, Rosemary 
2000 	 “Girling the girl and boying the boy: the production of adulthood in ancient 

Mesoamerica,” en World Archaeology núm 31 (3), pp. 473-483.
Kehoe, Alice 
1992 “The Muted Class: Unshackling Tradition”, en Cheryl Claassen Exploring Gender 

Through Archaeology. Selected Papers from the 1991 Boone Conference, Madison, 
Prehistory Press, 11, pp. 23-47.

Kohlstedt, Sally 
1995 	 “Women in the history of science: An ambiguous place”, en Osiris, núm.10, pp. 

405-426.



155Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Levine, Mary Ann 
1994 	 “Creating their own niches: career styles among Women in Americanist Archaeology 

between the Wars”, en Cheryl Claassen, Women in Archaeology, Filadelfia, University 
of Pennsylvania Press, pp. 9-40.

Levine, Mary Ann 
1994 	 “Ladies of the Expedition: Harriet Boyd Hawes and Edith Hall at Work in 

Mediterranean Archaeology”, en Cheryl Claassen, Women in Archaeology, Phi-
ladephia, University of Pennsylvania Press, pp. 41-50.

1994a 	 “Presenting the Past: A Review of Research on Women in Anthropology”, en Ar-
chaeological Papers of the American Anthropological Association, núm. 5 (1), pp. 23-33.

Levine, Philippa 
1986 	 The amateur and the professional: antiquarians, historians and archaeologists in nineteen-

th-century England, 1838-1886, Cambridge, Cambridge University Press.
McVicker, Mary. F. 
2005 	 Adela Breton: a Victorian artist amid Mexico’s ruins. Albuquerque, University of 

New Mexico Press.
Merchant, Carolyn 
1980 	 The Death of Nature. Women, Ecology and the Scientific Revolution, San Francisco, 

Harper and Row.
Meskell, Lynn and Rosemary Joyce 
2003 	 Embodied lives: figuring ancient Maya and Egyptian experience, Londres, Nueva 

York, Routledge.
Moore, Henrietta 
1988 	 Feminism and anthropology, Cambridge, UK, Polity Press. 
Moreno Toscano, Alejandra 
1980	 Los Hallazgos de Ichcateopan 1949-1951, México, unam.
Moser, Stephanie 
1996 	 “Science, stratigraphy and the deep sequence: Excavations vs survey and the 

question of gendered practice in archaeology,” en Antiquity, núm. 70 (270), pp. 
813-823. 

2007 	 “On Disciplinary Culture: Archaeology as Fieldwork and its Gendered Associa-
tions”, en Journal of Archaeological Method and Theory, núm. 14, pp. 235-263.

Pinsky, Valerie y Alyson Wylie 
1989 Critical traditions in contemporary archaeology: essays in the philosophy, history, and socio-

politics of archaeology. Cambridge, Nueva York, Cambridge University Press.
Reyman, Jonathan 
1999 	 “Women in Southwestern Archaeology 1895-1945”, en Alice Kehoe y Beth Em-

merichs Assembling the Past. Studies in the Professionalization of Archaeology, Al-
burquerque, University of New Mexico Press, pp. 213-228.

Romandia de Cantú, Graciela 
1993 	 Adela Breton: una artista británica en México, 1894-1908, México, Smurfit Cartón y 

Papel de México.
Ruiz, Apen
2006 “Zelia Nuttall e Isabel Ramírez Castañeda: las distintas formas de practicar y escri-

bir sobre arqueología en el México de inicios del siglo XX”, en Cuadernos Pagu, 
núm. 27 (julho-dezembro), pp. 135-172.

	



Apen (Carmen) Ruiz Martínez156
C

ui
cu

ilc
o 

vo
lu

m
en

 1
5,

 n
úm

er
o

 4
3,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
00

8,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Rutsch, Mechthild 
1996 	 La historia de la antropología en México: fuentes y transmisión, México, Universidad 

Iberoamericana / Instituto Nacional Indigenista / Plaza y Valdés Editores.
Rutsch, Mechthild 
2003 	 “Isabel Ramirez Castañeda (1881-1943): la anti-hsitoria de los inicios de la an-

tropología mexicana”, en Cuiculco núm. 10 (8), pp. 99-116.
Sanahuja Yll, M. Encarna 
2002 	 Cuerpos sexuados, objetos y prehistoria, Madrid, Ediciones Câtedra / Universitat 

de Valencia / Instituto de la Mujer.
Schmidt, Robert y Barbara Voss
2000 	 Archaeologies of sexuality, Londres; Nueva York, Routledge.
Scott, Joan 
1986 	 “Gender: A useful Category of Historical Analysis”, en American Historical Re-

view, núm. 91 (5), pp. 1053-1075.
Serra Puche, Mari Carmen y Manuel de la Torre Mendoza
2005 	 “Eulalia Guzmán”, en G. Viesca López Ciencia y Tecnología en el México del siglo 

XX. Biografías de personajes Ilustres, México, Academia Mexicana de Ciencias, 
vol. 4, pp. 127-143.

Shanks, Michael y Chris Tilley 
1987 	 Re-constructing archaeology: theory and practice, Cambridge [Cambridgeshire], 

Nueva York, Cambridge University Press.
1988 	 Social theory and archaeology, Albuquerque, University of New Mexico Press.
Shteir, Ann 
1996 	 Cultivating women, cultivating science: Flora’s daughters and botany in England, 

1760 to 1860, Baltimore, Johns Hopkins University Press.
Solomon, Char 
2002 	 Tatiana Proskouriakoff: interpreting the ancient Maya, Norman, Oklahoma, Univer-

sity of Oklahoma Press.
Spector, Janet 
1998 	 “What this awl means: Feminist Archaeology at the Wahpeton Dakota Village”, 

en Kelly Hays-Gilpin y David Whitley, Reader in Gender Archaeology, Londres, 
Routledge, pp. 359-363.

Tuñón, Julia
2006 	 “Feminity, Indigenismo, and Nation: Film Representation by Emilio ‘El Indio’ 

Fernández”, en Jocelyn Olcott, Mary Kay Vaughan y Gabriela Cano, Sex and Re-
volution. Gender, Politics and Power in Modern México, Durham, Duke University 
Press, pp. 81-98.

Vázquez León, Luis 
1996 	 El Leviatán Arqueológico. Antropología de una Tradición Científica en México, Lei-

den, CNWS Publications.
Visweswaran, Kamala 
1998 	 “Wild West” Anthropology and the Disciplining of Gender”, en Helene Silver-

berg Gender and American Social Science, Princeton, Princeton University Press, 
pp. 87-123.

Voss, Barbara 
2000 	 “Feminisms, Queer Theories, and the Archaeological Study of Past Sexualities”, 

en World Archaeology, núm. 32 (2), pp. 180-192.



157Eulalia Guzmàn y la imposibilidad de excavar en suelo naional

C
ui

cu
ilc

o 
vo

lu
m

en
 1

5,
 n

úm
er

o
 4

3,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

00
8,

 2
00

7,
 M

éx
ic

o
, i

ss
n

 1
40

5-
77

78

Wiesheu, Walburga 
2006 “Arqueología de género y patrones de especialización artesanal”, en Cuicuilco, núm. 

13 (1), pp. 139-149.
Wylie, Alyson 
1997 “The Engendering of Archaeology. Refiguring Feminist Science Studies”, en Osiris, 

núm. 12, pp. 80-99.

 




