Para una antropologia
del parasito social

Marcos Cueva Perus
Instituto de Investigaciones Sociales-UNIVERsIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO

RESUMEN: la breve investigacion que se propone al lector plantea el problema del parasitismo social.
Dado que pricticamente no existen trabajos al respecto, el tema se aborda desde una perspectiva
interdisciplinaria que incluye la Economia, la Sociologia y la Psicologia Social, aunque algunos de los
autores tratados abren espacio para un esbozo antropoldgico. El texto se atiene a una rigurosa perspectiva
histérica, a partir de la cual se considera que el problema del parasitismo aparecio a finales del siglo xix,
hasta volverse frecuente en la actualidad. Dicho lo anterior, es posible llegar a dos consideraciones.
En primer lugar, el pardsito social ha tomado hoy la forma banalizada del perverso; en segundo lugar,
Estados Unidos se ha convertido en el pais parasitario por excelencia. Estos dos elementos abren la
perspectiva para futuras investigaciones, mds amplias, sobre el tema aqui abordado.

ABSTRACT: this work is a research about social parasitism. There’s not a good bibliography on this subject,
but it’s posible to ask for an antropology of the social parasite using disciplines like Economy, Sociology
and Social Psychology, and using too some authors in the border of the antropology. Our work is also
an historical one. We can establish that the problem of social parasitism was born at the end of the 19th
century, and that now is more or least a general one. Nowadays, the parasite is the perverse. At the same
time, USA becomed the land of parasitism. We consider that our work opens a good perspectiva to future
research on this subject.

PALABRAS CLAVE: parasitismo, economia, sociologia, psicologia, perverso, Estados Unidos.

Keyworbs: parasites, economy, sociology, social psychology, perverse, USA.

No hay nada mas dificil en las ciencias sociales que encontrar algtin texto que
aborde el problema del parasitismo. Fuera del trabajo de James Wyatt Marrs
[1960], el tnico libro que busca aproximarse al comportamiento del parasito es
Le parasite, de Michel Serres [1980]. Serres recurrié a la termodindmica y a la
cibernética, pero también a la literatura (en particular a las fabulas francesas,
las de La Fontaine sobre todo, a la critica a Jean-Jacques Rousseau, a Moliere y

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issN 1405-7778.



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

12 Marcos Cueva

algunos clasicos de la Antigiiedad), de un modo complicado de “traducir”. Si la
bibliografia sobre el parasitismo es minima, no es porque el problema no exista,
sino porque suele pasar inadvertido y ser por lo mismo mas “eficaz”.

Para Serres, el parasito toma y no da nada; el huésped da y no recibe nada.
El lema del parasito es “siempre tomar y jamas devolver”, para lo cual hay que
colocarse en la buena posicion [Serres, 1980:38]. De acuerdo con el autor, los
tiempos actuales se han vuelto con frecuencia los del naufragio de lo nuevo en
lo duplicado, de la inteligencia en el goce de lo homogéneo; se interpreta mucho
pero se compone poco. La produccién se ha vuelto algo escaso, y los parasitos se
encargan rapidamente de banalizarla [Serres, 1980:10-11].

La parasitologia, que se ocupa de los invertebrados, los moluscos, los insectos
0 los antrépodos, no puede aplicarse, al decir de los cientificos, a la explicacion
de los fenémenos humanos, ni a los mamiferos en general, que a lo sumo son
depredadores. Sin embargo, Serres argumenta que el léxico de base de la ciencia
exacta proviene de usos y costumbres arcaicos culturales, que ameritarian acer-
carse a la antropologia. El parésito se aprovecha de la hospitalidad [op. cit.:13] y
no hay intercambio: hay abuso (“valor de abuso”) antes del uso y robo antes del
intercambio mismo. En los organismos biolégicos y en los colectivos humanos,
el parasito vive del huésped, “por él, con él y en él” [op. cit.:224]. Podria matarlo
pero no tiene interés en que muera, porque se nutre de €l [op. cit.:224]. Para evitar
la hostilidad del huésped, el parasito lo mimetiza, imita ciertas células recepto-
ras [op. cit.:262] y llega a hacerse invisible. El parasito elimina la individuacion
[op. cit.:272].

Desde el punto de vista de la termodindmica, el parasito es, para Serres, al-
guien que actiia en el sentido inverso al del trabajo. “La vida entera”, todos los
organismos vivientes trabajan. Sin el trabajo, la deriva temporal hacia el desor-
den y la complejidad seria mucho mas rapida [op. cit.:117]. Con frecuencia dimi-
nuto, el parasito se vuelve invisible con la disimulacién [op. cit.:292] y provoca
temor: induce quizés a un restablecimiento rapido del “sistema”, pero también
puede provocar una catastrofe [op. cit.:259].

Desde el punto de vista de la cibernética y la teoria de la informacién, las
observaciones de Serres no son menos interesantes. El parasito tiene el poder
porque “ocupa el medio” op. cit.:130] y media las relaciones que “intercepta”.
Para “interceptar”, basta con decir lo que sea con tal de “impedir hablar” [op.
cit.:187]. A diferencia del productor, que se interesa por el contenido, el parasito
juega a “posicionarse”. El que es sencillo e ingenuo y supone que el Otro no hace
trampa esta condenado a perder [op. cit.:54]. A diferencia del productor interesa-
do en el objeto, el parésito lo hace desaparecer al privilegiar la relacién entre los
seres humanos [op. cit.:55]. “El discurso sobre el lugar ocupa el espacio” y anula
cualquier discurso que designe un objeto [op. cit.:196]. Con el ruido se destruye



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 13

cualquier significado, que se disipa en la cacofonia y ningtin mensaje conserva
importancia [op. cit.:262].

Para esbozar una antropologia del parasito hay que hacer un rodeo por distin-
tas disciplinas y periodos histéricos. Este trabajo de investigacion tiene un caracter
interdisciplinario, que abarca la economia, la antropologia, la sociologia y la psicologia
social. Hemos buscado en nuestro texto abundar en el tema hasta llegar, en las
conclusiones, a una caracterizacion general del parasito, pero también a sugerir
que Estados Unidos es hoy un pais con fuertes rasgos parasitarios.

VIEJOS PARASITOS

Con la fisiocracia francesa, el trabajo (agricola) comenzé a considerarse como
el creador de la riqueza. Resulta interesante que los fisiécratas (1750-1775), que
dieron a conocer sus estudios en 1758, hayan considerado la esfera material de la
sociedad como un organismo viviente, y la riqueza como la circulacién de la san-
gre en el mismo [Latouche, 2005: 15]. Lo que Quesnay llamaba “la clase estéril”,
formada por “los ciudadanos que se ocupan en servicios y trabajos no agricolas”
[Quesnay, 1985:29], recibia y no daba nada a cambio, pero no fue objeto de algtin
juicio particular por parte del autor. No se criticaba atn lo superfluo, aunque se
empezd a mirar con recelo la ociosidad [Latouche, 2005:179]. Para la clase estéril,
de algtin modo mantenida por la clase productiva y la de los propietarios, lo que
recibia se agotaba en gastos de puro consumo sin reposicién [Quesnay, 1985:30].
El consumo ya estaba identificado con cierta forma de esterilidad, el “lujo de
decoracién”, que contrastaba con el “fausto de subsistencia” de los propietarios
ricos [op. cit.:37], conminados a evitar la ostentacion y los gastos superfluos [op.
cit.:39]. Una observacién de Quesnay sugiere implicitamente que el origen de
la riqueza debia ser visible: al referirse al dinero, anot6 que “esta riqueza no se
obtiene a cambio de nada, sino que a quien la compra le cuesta tanto como vale”
[op. cit.:47].

Pierre-Samuel Dupont de Nemours se preocup6 por el bienestar de la socie-
dad, en la cual no podian caber las grandes desigualdades y la injusticia. El sobe-
rano no podia, mediante impuestos excesivos, ahorcar la actividad productiva y
el excedente que generaba (el producto neto), y no debia por ende comportarse de
modo caprichoso y arbitrario. Los hombres que vivian “en estado primitivo” te-
nian derechos y deberes reciprocos [Dupont de Nemours, 1985:67], y de ello coligié
el autor que “no hay derechos sin deberes, ni deberes sin derechos” [op. cit.:67].

Después de la fisiocracia, el estudio de la economia se estancé en Francia.
La Revolucién Francesa, por medio de Jean-Paul Marat (Las cadenas de la escla-
vitud, 1774), acab6 lanzdndose contra la clase ociosa y “los adversarios de la
frugalidad espartana” [Latouche, 2005:181]. Rousseau asoci6 a su vez el lujo a la

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

14 Marcos Cueva

ostentacion, ya que “no se goza del lujo mas que mostrandolo” [op. cit.:184]. A
la nobleza no le quedé mds que morigerar sus ambiciones y llevar un modo de
vida austero. El lujo era una pasién desmesurada. La burguesia naciente, ligada
a la industria, preferia cierta abstinencia, la austeridad de las costumbres y la
moral del trabajo [op. cit.:187].

Con Adam Smith, los defensores de lo que se llama hoy “neoliberalismo”
seguramente han cometido una injusticia. El economista escocés afirmé que el
mercado estaba regulado por una “mano invisible” (una Providencia mas o me-
nos laica), que terminaba por armonizar los intereses particulares y egoistas de
los miembros de una sociedad. Sin embargo, en la tinica obra cldsica de econo-
mia que dej6 [Smith, 1981], el escocés fustigd a quienes vivian de manera impro-
ductiva. El trabajo que produce valor es productivo, y el que no, improductivo
[op. cit.:299]. No falt6 la oposicién a la aristocracia, al soberano y a los funciona-
rios, ministros de justicia y miembros del ejército y la marina mantenidos con
una parte del producto anual generada por otros [op. cit.:300]. La lista incluia a
profesiones honorables y titiles (jurisconsultos, médicos, clérigos), pero también
a las consideradas “frivolas”, de “bufones, musicos, cantantes, bailarines...” [op.
cit.:300]. Las virtudes morales que debian acompafar al trabajo productivo y
a la acumulacién de capital eran “la sobriedad y la parsimonia”, opuestas a la
“prodigalidad y la disipacién” [op. cit.:305]. El prédigo estaba destinado a malo-
grarlo todo, al no cefiir sus gastos a los limites de su ingreso, y al afectar de este
modo al capital [op. cit.:307]. “Si la prodigalidad de unos no se compensara con
la sobriedad de otros” —escribi6—, “el dafio publico seria irreparable, porque la
conducta del prédigo que mantiene al ocioso con el pan del individuo trabajador
y 1til, no sélo arruina al prédigo, sino que empobrece al pais” [op. cit.:30].

Pese a lo dicho en La riqueza de las naciones, en 1776, Smith nunca confundié el
interés particular con el egoismo, al que reprobaba abiertamente [Smith, 1941:62
y 142] por ser insensible a la felicidad o la desdicha ajenas. No est4d de més in-
terrogarse sobre lo que en la historiografia alemana se ha llamado “el problema
Adam Smith” [Latouche, 2005:191], puesto que habria una contradiccién entre el
Smith moralista y el economista. Lo que Smith entendia por “egoismo” (el eco-
nomista escocés casi no utilizaba esta palabra) no serfa sino el self-love, el amor
propio, definido, para seguir a Jean-Pierre Dupuy, en un “juego de espejo con
el Otro” [Latouche, 2005:195]. Resulta dificil creer que el Adam Smith moralista
haya escrito todo un libro para engafiar a los ingenuos, so pretexto del altruismo,
como lo sugiere Latouche [op. cit.:203], y para “enmascarar una doble moral” [op.
cit.:222]. Més que de utilitarismo, se trataba entonces de un individualismo que
no tenia por qué ser malsano, y que lejos de la “sabiduria conformista”, otra vez
contra lo que sugiere Latouche [op. cit.:203], respondi6 a la visién del mundo de
una burguesia ascendente.



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 15

En la Teoria de los sentimientos morales, todavia en 1759, Smith da cuenta
de la importancia que tiene la reciprocidad en las relaciones humanas [Smith,
1941:80], y lo que entiende por simpatia es casi empatia y no exactamente altruis-
mo: ponerse en los zapatos del otro no implica forzosamente hacerle un regalo.
Se opone a la desfachatez y a la groseria, que provoca vergiienza en el “receptor”
[Smith, 1941:38] y prefiere, como gentleman, la decencia, la sobriedad, la media-
nia y el decoro [Smith, 1981:68]. Propone la existencia de un minimo de reglas de
convivencia social y se distancia de la riqueza excesiva. Veia algo de artificioso
en la “holgura” [Smith, 1941:118] y criticaba a quienes, a fuerza de adquirir ri-
quezas y honores, caian en las “chucherias de frivola utilidad” [Smith, 1941:119]
y los “vanos y quiméricos suefios de grandeza” [Smith, 1941:120].

Thomas Robert Malthus justificé implicitamente que los pobres llevaran en
su época un modo de vida “parasitario”. El autor del Ensayo sobre el principio de la
poblacién, dado a conocer en 1798, no era muy original, pese a que lleg6 a ser con-
siderado como “el padre de la demografia” y la obra mencionada se convirtié en
un gran tratado, no exento de una mirada antropolégica sobre los més diversos
grupos sociales, desde las islas del Mar del Sur hasta el Norte de Europa, pasan-
do por los pueblos pastoriles modernos y muchos otros. El sacerdote se granje6
mala fama con oposicion a las leyes de beneficencia, aunque neg6, en polémica
con Grahame, que fuera partidario de las enfermedades, el hambre y los vicios
y “extravios de la humanidad” para remediar el problema de la sobrepoblacién
[Malthus, 1951:564]. El tino del sacerdote parece haber consistido en afirmar que
el pobre no es tinicamente una “victima”, y que de algiin modo debe llamarselo
a la responsabilidad. Para Malthus, los problemas de los pobres se derivaban de
la ignorancia y la opresion [op. cit.:422], a lo que el sacerdote oponia la “pasion
del amor” para la “formacién del caracter” y el impulso de los “esfuerzos mas
nobles y generosos” [op. cit.:442]. El pobre también puede ser el artifice de los
vicios, del modo de vida malsano y hasta del decaimiento general del trabajo:
“hasta la misma pobreza” —escribi6 el sacerdote—, “que parece ser el gran aci-
cate para la actividad, cuando ha pasado ya de ciertos limites, cesa por completo
de impulsar al trabajo. La miseria sin esperanza destruye todos los esfuerzos
vigorosos y limita éstos a lo necesario y suficiente para la simple subsistencia”.
Agregaba: “el mejor estimulo para la actividad es la esperanza de mejorar de
situacioén [...] La ignorancia y la opresién producirdn por consiguiente casi siem-
pre el destruir los resortes de la actividad” [op. cit.:422].

Uno de los tltimos economistas que criticé la ociosidad fue Saint-Simon.
El socialista utépico también reivindicaba abiertamente el trabajo: “el trabajo”
—escribio— “es la fuente de todas las virtudes; los trabajos mas ttiles deben ser
los mas considerados” [Saint Simon, 1960:85]. Partidario de la “clase industrial”
y consciente de que Francia todavia era, a principios del siglo x1x (1810-1812),

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

16 Marcos Cueva

una nacién industrial, pero con un gobierno feudal [Saint Simon, 1960:77], Saint-
Simon fustigé la ociosidad, el “egoismo antisocial de los ricos” y se opuso a las
leyes de herencia, aunque temiera también un levantamiento andrquico de los
pobres [Oser y Blanchfield, 1980:171].

El marginalismo, precursor de la microeconomia que se ensefa hasta la ac-
tualidad bajo formas cada vez mas sofisticadas, adelanto, alrededor de 1870 (y
por ende en visperas de la Depresion de finales del siglo x1x), lo que guia al com-
portamiento del consumidor actual, si dispone de recursos holgados. El trabajo
ya no es el pivote de la creacién de la riqueza. No existe reciprocidad alguna
en los planteamientos de la “revolucién marginalista”, bastante pobres desde
el punto de vista filoséfico. Los argumentos sobre el trabajo pueden llegar al
absurdo, si una utilidad marginal por completo subjetiva se limita a buscar el
“equilibrio entre la fatiga que supone el trabajo y el placer que proporcionan
los ingresos debidos al mismo” [op. cit.:251]. Cuando se habla de maximizar el
placer y minimizar el dolor, se ha preparado ya, desde Jevons (1835-1882) y la
escuela marginalista austriaca (Menger, Wieser y Bohm-Bawerk), la premisa que
habra de orientar la conducta del consumidor. En Menger (1840-1921) ya no im-
porta el origen de la riqueza sino tnica y exclusivamente la satisfaccién que tal
o cual producto pueda generar: “en la vida diaria” —escribe en 1871— “nadie
pretende enterarse de la historia del origen de un bien para estimar su valor;
analiza tanto los servicios que le rendira el bien como aquello de lo que tendria
que privarse si no lo tuviera a su disposicién” [op. cit.:261].

HACIA EL NUEVO PARASITO

Aqui nos ha interesado el debate de Marx sobre el trabajo productivo e impro-
ductivo. Es un debate que dejé inacabado, y cuyos fragmentos terminé por reco-
pilar Kart Kautsky, publicandolos con el titulo Teorias sobre la plusvalia.

El autor de E! Capital consideraba hacia 1877 que la idea de “lo productivo”
remitia, como el capital todo, a una relacién social. Es importante no confundir
“lo productivo” con el trabajo. En los tltimos textos de Marx, “lo productivo”
abarcaba por igual al trabajo, si éste producia a la vez valor y plusvalor, y al ca-
pitalista, dedicado a la acumulacién de capital. Marx llegé a tener una intuicién
que ya no alcanzé a desarrollar: “Aunque en los comienzos” —escribio— “la
burguesia fue muy ahorrativa, la creciente productividad del capital, es decir,
de los obreros, la empujo a imitar el tren de vida de los sefiores feudales” [Marx,
1976:58]. El pensador aleméan no descartaba que el proletariado pudiese adquirir
rasgos improductivos: “hemos denominado productivo” —escribio— “al obrero
cuya produccién equivale a su propio consumo, e improductivo al que consu-
me més de lo que reproduce” [op. cit.:10]. Marx no siempre tenia aversion hacia



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 17

Malthus [op. cit.:49], y polemiz6 con Hobbes, Petty, Sismondi, Ricardo, Garnier,
Stuart-Mill, Ganilh, Ferrier, Lauderdale, J.B. Say, Destutt de Tracy, Nassau Sefior
y P. Rossi. En el debate con Destutt de Tracy, Marx insistié en que la visién de
“lo productivo” de muchos de estos autores apuntaba a justificar el ascenso de la
burguesia industrial, por oposicién a los terratenientes y a los capitalistas ocio-
sos que vivian de sus rentas [op. cit.:133].

Para Marx, Smith habia cometido dos errores. El primero habia consistido
en equiparar el trabajo productivo con el que crea mercancias, y el improductivo
con el que no [op. cit.:31]. Smith se qued6 en el simple problema del valor de uso
y su cardcter tangible, en la forma del producto [op. cit.:25]. El autor de EI Capital
sostuvo que pueden ser productivas ocupaciones que hasta hoy se ubican en el
sector de servicios (terciarias) y que producen “intangibles”. Si un empresario de
espectaculos, de conciertos, de casas publicas “[...] compra el derecho a disponer
temporalmente de la fuerza de trabajo de los actores, de los musicos, de las pros-
titutas[...] y luego vende esta fuerza de trabajo al ptiblico, reembolsdandose con
ello de los salarios y obteniendo una ganancia” [op. cit.:26], todos estos trabajos
son productivos. “Un escritor es un obrero productivo” —escribi6 Marx— “no
porque produzca ideas, sino porque enriquece a su editor y es, por tanto, asa-
lariado de un capitalista” [op. cit.:16]. El segundo error de Smith consistié en
identificar el trabajo productivo con la agricultura y la industria, excluyendo a
los servicios. Quizas la siguiente observacién de Marx sea ttil para comprender
lo que serd con el paso del tiempo la nueva forma del capitalismo: “jHermosa
organizacién! jUna muchacha se mata trabajando durante doce horas al dia en
la fabrica para que con una parte del trabajo no retribuido su patrén pueda per-
mitirse el lujo de tener a su hermana de criada, a su hermano de botones y a su
primo de soldado o agente de policia!” [op. cit.:59].

Es un hecho que, ya para finales de los afios sesenta del siglo pasado, la tasa
de ganancia venia estancandose o cayendo en el mundo capitalista [Chesnais et
al., 2002:18]. La “revolucién del microprocesador” parecié cambiar los términos
del debate, al incorporar cada vez mas al ambito capitalista actividades (sin duda
heterogéneas) que antes no lo estaban, como el comercio y los servicios intangi-
bles. En el escaso debate, Pierre Salama abri6 una buena linea de argumentacién
al diferenciar entre “baja tendencial” y “baja efectiva” de la tasa de ganancia
[Salama, 1977:129]. Por lo menos para el comercio, aunque desde nuestro punto
de vista el anélisis pueda extenderse hasta los servicios, desde los afios setenta
fue incorpordndose cada vez mas trabajo, sobre todo intangible, para tratar de
contrarrestar la caida de la tasa de ganancia, aunque ello se hizo finalmente al
precio de multiplicar los puestos improductivos y pagados con renta.

Marx tampoco consiguié concluir su andlisis sobre el problema del crédito ni
sobre lo que llam¢ el “capital ficticio”. Marx estableci6 que el crédito contribuye

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

18 Marcos Cueva

a contrarrestar la baja tendencial de la tasa de ganancia, al disminuir los gastos
de circulacién de dinero, al sustituir el dinero oro por papel (para beneficio de
la reproduccién econdmica en general) y al formar sociedades por acciones. Con
las sociedades por acciones, los capitalistas realmente activos se convierten en
meros directores, administradores del capital ajeno, y los propietarios del capital
en meros propietarios, en “meros capitalistas de dinero”. Estos pueden terminar
por convertirse en una aristocracia financiera. Esa aristocracia es “una nueva
clase de parasitos en forma de autores de proyectos, fundadores de empresas
y meros directores nominales; todo un sistema de simulacién y engafio, relacio-
nado con fundaciones de empresas, emisiones y comercio de acciones” [Marx,
1973:417]. El autor de EI Capital detect6 el riesgo que los nuevos parasitos podian
hacer correr a la sociedad en su conjunto, al especular ya no con un solo capital
privado sino con toda la propiedad social.

Lenin fue el tinico en mencionar la posibilidad de que el capitalismo entrara en
una fase parasitaria. Desafortunadamente, el libro en que lo hizo el politico ruso, y
que durante mucho tiempo fue tomado como una especie de Biblia, no es cienti-
fico, en estricto rigor, sino panfletario. En medio de la Primera Guerra Mundial,
entonces, con un texto escrito en 1916 e intitulado EI imperialismo, fase superior del
capitalismo, el polemista ruso dejé en claro que la fase de libre competencia capita-
lista, entre pequenos patronos, habia tocado a su fin [Lenin, 1977:9]. Lenin ubic6
con bastante precision el arranque de la transicion hacia los monopolios, alrededor
de 1860 [op. cit.:21]. No es el de los monopolios el problema que nos interesa aqui,
sino otro, el del capital financiero, cuyo funcionamiento fue descrito a cabalidad
en los primeros afios del siglo xx por el austriaco Rudolf Hilferding (EI capital fi-
nanciero, publicado en 1910), critico del marginalismo de Bchm-Bawerk, cuando la
economia del imperio austro-htingaro ya se encontraba fuertemente cartelizada.
La gran industria, que alguna vez habia fascinado a economistas clésicos, se volvid
cada vez més dependiente de la demanda de crédito y por ende de los bancos (el
capital industrial y el bancario se fusionaron bajo la égida del segundo, y comen-
zaron a surgir los monopolios), restringiéndose y no ampliandose la libertad de
movimiento de aquélla [op. cit.:44]. Esta trayectoria creé una importante oligarquia
financiera, como la llamara Lenin, pese a todos los problemas que plantea hasta
hoy definir al capitalista financiero [Duménil y Lévy, 2007:32]. Lenin agregé algo
curioso, al sugerir que aquella adquirié la capacidad para imponer un “tributo” al
conjunto de la sociedad [Lenin, 1977:58]. Para 1915, el beneficio de los rentistas en
Gran Bretafia era cinco veces mayor que el beneficio del comercio exterior del pais
mas “comercial” del mundo [op. cit.:112].

Una historia como la de Eric Hobsbawm [1996] puede ser revisada y quizés
hasta cierto punto impugnada. El historiador britanico propuso leer el siglo xx
como un “siglo corto” que habria comenzado con la primera Guerra Mundial



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 19

(1914) para terminar con la caida del Muro de Berlin y el derrumbe de la Unién
Soviética (1991). En honor suyo, Hobsbawm ha reconocido que su especialidad
fue siempre el siglo xix [op. cit..7]; la idea del “siglo xx corto” es en realidad
del antiguo presidente de la Academia Hiingara de Ciencias, Ivan Berend [op.
cit.:10]; Historia del siglo xx puede tener el sesgo de un “observador participante”
[op. cit.:8], por razones generacionales, y el conocimiento que da lugar a la obra
es hasta cierto punto superficial y fragmentario [op. cit.:7]. El mismo historiador
reconoce que el siglo xx ya no fue britanico, sino “el siglo americano” [op. cit.:24].
Si se sigue la argumentacion de algunos partidarios de la “economia critica”,
muchas de las transformaciones (por lo menos econémicas) del siglo xx ya es-
taban preparadas desde finales del x1x, y fueron imponiéndose sobre todo en
Estados Unidos, en el periodo que va desde el fin de la Guerra de Secesion (1865)
hasta los anos 1890 [Chesnais et al., 2002:14], dando al traste con el liberalismo
clasico de cufio britanico. Los cambios tuvieron que ver con una hegemonia cre-
ciente de la finanza en la “pareja finanza-sociedad”. Entre 1880 y 1929, la relacién
de la cantidad de moneda (en efectivo y en saldos en cuenta de banco) con la
produccién se duplicé y més en Estados Unidos (pasando del 30 al 70 %); en
1888, los saldos en cuentas en banco equivalian a dos veces el monto del efectivo,
y esta relacion era de 11 en 1929 [op. cit.:30]. Entre finales del siglo x1x y 1929 se
puso en pie un “complejo edificio de instituciones financieras” [ibid.]. El periodo
que va de finales del siglo x1x a la crisis de 1929 podria ser el de una “primera
hegemonia de la finanza”, y el de la crisis que arranca en los afios setenta del si-
glo pasado, el de la “segunda hegemonia de la finanza” [op. cit.:37]. Los cambios
financieros a finales del siglo x1x se produjeron primero en Estados Unidos y se
exportaron con retraso a Europa y Japén [op. cit.:26-27].

EL PARASITO: UNA ANTROPOLOGIA SOCIAL EN CIERNES

Al estadounidense de origen noruego Thorstein Veblen le corresponde el haber
hecho, desde una perspectiva institucionalista (originalmente influenciada por
la escuela histérica alemana), la tinica critica abierta a la “actitud depredadora”
de la clase ociosa. Nos interesa el institucionalismo en la medida en que es la
corriente de pensamiento que més se acercara a una antropologia social, al estu-
diar el “comportamiento de grupo”, que es aceptado como parte general de la
cultura y que incluye “costumbres, habitos sociales, leyes, esquemas mentales
y modos de vida” [Oser y Blanchfield, 1980:395]. Algunos autores sugieren que
el institucionalismo se inspiré —entre otras disciplinas nacientes, incluyendo la
sociologia, la ciencia politica, la psicologia y la psicologia social— de la antropo-
logia cultural [ibid.]. El trabajo precursor del institucionalismo estadounidense
fue practicamente contemporaneo de la primera catedra de antropologia social

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

20 Marcos Cueva

(James Frazer en Liverpool, en 1908) y de la formacién de Bronislaw Malinows-
ki. El clasico de Veblen, Teoria de la clase ociosa, publicado en1899, puede consi-
derarse en mas de un aspecto antropolégico. Veblen describié comportamientos
que habrian de difundirse décadas més tarde: se detuvo en la observacién de
actividades como el gobierno, la guerra, los deportes y las practicas religiosas,
mediante las cuales la clase ociosa ya propiamente capitalista buscaba el “consu-
mo ostentoso” y mostrar asi la riqueza bajo las formas compradas del poder, el
prestigio, el honor y el éxito [op. cit.:401-402]. Observé la moda, en particular la
forma de vestir de la clase ociosa, y describié: “[...] la mejor de nuestras modas
no sorprende, escribe, por lo grotesca, si no por lo desagradable. Nuestra afec-
cién transitoria por cualquier cosa que sea el tltimo grito de la moda se basa en
fundamentos de caracter no estético y dura sélo hasta que nuestro sentido estético
permanente puede reafirmarse y repudiar este tltimo artificio imposible de tole-
rar” [Veblen, 1944:157]. En la emulacién pecuniaria, poco importa la estética: la
utilidad del consumo ostentoso considera que es bello lo que ttil por costoso, cosa
que suele ocurrir con el vestido y el mobiliario doméstico [op. cit.:117]. Agrega el
autor: “lo mismo ocurre con la compra de cualquier articulo de consumo por un
comprador que no es juez experto de los materiales o del trabajo empleado en é1.
Hace su calculo de valor del articulo basandose sobre todo en la apariencia cos-
tosa del acabado de aquellas partes y rasgos decorativos que no tienen relacién
inmediata con la utilidad intrinseca del articulo” [op. cit.:341].

Para Veblen, el “saber superior” de las comunidades académicas tiende a per-
der utilidad bajo la influencia de la clase ociosa, para centrarse en rituales casi
sacerdotales (togas, birretes, ceremonias de iniciacién y de graduacién, prerrogati-
vas...). En las clases eruditas, como en las de las comunidades primitivas, se presta
mas atencién a los “modales”, las “formas, los precedentes, las gradaciones de
rango” [op. cit.:317] que a la ciencia propiamente dicha y al conocimiento realista
[op. cit.:327]. Al preguntarse si la proeza de los estadios primitivos habia sobrevi-
vido, Veblen hace anotaciones sobre el deporte (en particular el futbol americano,
el atletismo y otras practicas no exentas de “ferocidad y astucia” y que pretenden
ser “un medio de salvacién fisica y moral”) que bien pueden valer para los fa-
naticos del jogging (que se caracterizan por lo que Veblen llama la “propensiéon
emulativa”) en el Occidente de hoy. Veblen concluye, como lo hace con la moda,
que estas actividades ventajosas para el individuo influenciado por la clase ociosa
y sus canones del gusto no lo son para los intereses de la colectividad [op. cit.:227].
Se trata de una reversion al temperamento de los primeros tiempos barbaros y
depredadores, y la jerga deportiva suele ser belicosa [op. cit.:223]. Para finales del
siglo x1x ya estaba en boga el llamado movimiento de la “Nueva Mujer”. Sin em-
bargo, la mujer estadounidense, mimada por un esposo devoto y entre los mas
trabajadores del mundo, era superior a él y se encontraba al mismo tiempo siem-



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 21

pre insatisfecha, a tal grado que, a juicio de Veblen, “la ‘Nueva Mujer’ anglosajona
(era) el producto mas ridiculo de la época moderna y (estaba) destinada a ser el
mas lamentable fracaso del siglo” [op. cit.:309-310].

Veblen creia que el trabajo seguia siendo el “instinto basico” del ser humano
(“instinct of workmanship”). Puede atribuirse al estadounidense de origen norue-
go el haber anticipado la difusién de los estilos de vida de la clase ociosa capi-
talista, fundamentalmente preocupada por asuntos de imagen. “Para ganar y
conservar la estima de los hombres” —escribié Veblen— “no basta con poseer
riqueza y poder. La riqueza o el poder tienen que ser puestos de manifiesto, por-
que la estima sélo se otorga en su evidencia” [op. cit.:39]. El miembro de la clase
ociosa se convirtié en alguien carente de escripulos: “por lo que hace a dotes
naturales” —sefala Veblen—, “el hombre adinerado se asemeja al tipo ideal de
delincuente por su utilizacién sin escripulos de cosas y personas para sus pro-
pios fines y por su desprecio duro de los sentimientos y deseos de los demaés y
carencia de preocupaciones por los efectos remotos de sus actos” [op. cit.:207].

PARASITOS: LAS DIFICULTADES DE LA SOCIOLOGIA

Se ha vuelto casi un lugar comun sostener que estariamos asistiendo al “fin del
trabajo”. El sociélogo de origen polaco y radicado en Inglaterra, Zygmunt Bau-
man, no llega tan lejos, pero sugiere que se ha pasado de una “sociedad de pro-
ductores” a una “de consumidores”. Bauman recoge tangencialmente un debate
que se instaurd desde principios de la crisis, en los afios setenta, cuando se hablé
de la entrada en la “sociedad de consumo” [Haro, 1973] por la relacién entre un
grupo de privilegiados (que se ubicaban para entonces en el mundo desarrolla-
do) y la explotaciéon preocupante de recursos naturales que suponia mantener
esos privilegios, al decir del agronomo francés René Dumont [op. cit.:9]. Algunos
autores ubicaron la “realizacién plena” de la “sociedad de consumo” desde fina-
les de la Segunda Guerra Mundial [op. cit.:31], cuando las mercancias estadouni-
denses, “forzando la demanda”, invadieron el mercado europeo occidental con
el Plan Marshall (1947) y propagaron un modo de vida previamente existente en
Estados Unidos [op. cit.:31]. A ello le siguieron la “autocolonizacién” de distintos
paises a partir de una fuerte influencia estadounidense [op. cit.:98-100], cuyo sim-
bolo se encuentra en la “democratizacion” del automovil a partir de Henry Ford
[op. cit.:63]; el advenimiento de la tecnocracia, que pone la ciencia y la tecnologia
al servicio del consumo [op. cit.:61]; la conversiéon de lo consumido en moda [op.
cit..95] y el imperio de la publicidad destinada entre otras cosas —como lo pre-
veia Veblen— a fomentar la compra de estatuto social [op. cit.:21-22; 45-51].

De algtn lado tienen que salir las mercancias que estan a disposicion de
todos los que puedan obtenerlas en la supuesta “sociedad de los consumido-

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

22 Marcos Cueva

res”. Bauman, quien por cierto menciona al pasar a Veblen y le atribuye el haber
descrito una forma de exhibicién publica de la riqueza que todavia era “sélida
y durable” [Bauman, 2007: 49], no ubica de manera precisa el periodo histérico
en que se entrd en la “era del consumo”. Estados Unidos lo hizo a principios del
siglo XX y con més precision en los afios veinte, en un proceso que incub¢ desde
finales del siglo x1x.

El consumo en si no tiene por qué representar una forma de parasitismo, ni
siquiera cuando desemboca en el individualismo maés despiadado (la “autorres-
ponsabilidad”, pero sobre todo el cdlculo de riesgos) y en el cese de la respon-
sabilidad ética y la preocupacién moral por el Otro [Bauman, 2007:127-128]. El
consumo supone un intercambio, puesto que para consumir es necesario dispo-
ner de un ingreso. No es de descartar que el estatuto de ciudadano haya llegado
a confundirse con el de consumidor: “hoy” —escribe Barman— “la capacidad
como consumidor, no como productor, es la que define el estatus de un ciudada-
no” [Bauman, 2007:113]. Muchos de los comportamientos sobre los que abunda
Bauman ya estaban implicitos en la definicién del ser humano en la “revolucién
marginalista”. Bauman no hace sino describir lo que en otros tiempos Marx lla-
maba “enajenacién” y “fetichismo de la mercancia”.

Lo sugestivo no se encuentra en otro terreno. La pasién por el consumo ha
desembocado (Bauman lo sugiere por lo menos para Gran Bretafia) en otra cosa:
una “vida a crédito, en deuda y sin ahorros”, que ha acabado por ser un modo
comun de conducir los asuntos humanos [Bauman, 2007:111]. Se acaba el inter-
cambio: quien no ahorra y vive a crédito recibe sin dar nada equivalente. Con
la “desregulacién”, la “privatizacién” y la “flexibilizacién” del mundo laboral,
el productor da y recibe al mismo tiempo cada vez menos recompensas. Los
empleadores prefieren “empleados flotantes, desapegados, flexibles y sin atadu-
ras”, en definitiva “descartables” [op. cit.:22]. “El empleado ideal seria una per-
sona que no tenga lazos, compromisos ni ataduras emocionales preexistentes y
que ademas las rehuya a futuro” [op. cit.:23]. No estamos seguros que sean cada
vez menos los que trabajan. El niimero de empleados puede haberse incremen-
tado, pero en condiciones cada vez mds precarias y en el sector de los servicios
(en particular en Estados Unidos). No es posible negar que la Modernidad se ha
vuelto “liquida”, pero esto tiene su origen en el propio mundo del trabajo. No
hay por qué estar forzosamente de acuerdo con el retrato que hace Bauman de
la antigua “sociedad de productores”, retrato que por momentos se apoya en
Foucault. La antigua “sociedad de productores”, que apuntaba “a la prudencia
y la circunspeccion, a la durabilidad y la seguridad” [op. cit.:50], habria llegado
casi a identificar al obrero y al soldado: “[...]la obediencia a las 6rdenes y el ape-
go a las normas, escribe, el acatamiento de la funcién asignada y su indiscutida
aceptacion, el sometimiento a la rutina y la sumisién a la monotonia]...] son los



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 23

patrones de comportamiento que fueron inculcados en sus miembros, en los que
se los entrenaba, y que, se esperaba, aprendieran e interiorizaran” [op. cit.:79]. E1
pasado de la “sociedad de productores” fue también con frecuencia el del senti-
do de lo colectivo y de las solidaridades. Bauman asocia “la sociedad de produc-
tores y soldados”, y la “fabrica y el campo de batalla” [op. cit.:80]. Contra lo que
sugiere Bauman, la “era de masas” no fue tinicamente la de la dominacién por
parte de estrategias burocraticas y pandpticas destinadas a obtener disciplina y
subordinacién [op. cit.:48].

En vez de explorar a fondo los cambios en el mundo del trabajo, Bauman
prefiere ocuparse de la “infraclase”, término acufiado por Gunnar Myrdal en
1963 para anunciar la llegada del desempleo estructural [op. cit.:179], y que “evo-
ca la imagen de un conglomerado de personas que han sido declaradas fuera
de los limites con todas las clases y con la propia jerarquia de clases, con pocas
posibilidades y ninguna necesidad de admisién” [op. cit.:166]. Bauman redescu-
bre el “ejército industrial de reserva” que Marx no veia con buenos ojos. Pese a
la preocupacién por los “parias” y por las “vidas desperdiciadas”, el sociélogo
de origen polaco no puede evitar ciertos deslices: la infraclase estd compuesta
de “gente sin papel asignado, que no aportan nada a la vida de los demaés y, en
principio, sin posibilidad de redencién” [op. cit.:166]. Esta “infraclase”, con ras-
gos parasitarios, ha sido recuperada en realidad por el capitalismo: por ejemplo,
para multiplicar, bajo distintas formas (en particular, la de los policias privados),
la vigilancia en sociedades obsesionadas por los brotes de delincuencia. El error
de Bauman consistiria en definir a esta infraclase como la de los “consumidores
fallidos” [op. cit.:168]. El capitalismo puede reciclar los desechos, y no todo es
“segregacion, separacion y marginacién social progresiva” [Bauman, 1999: 9]. Lo
interesante, pese a los errores de apreciacion, consiste en haber descubierto que
“las personas que invierten” (si en verdad es posible darles ése nombre) se han
liberado de “contribuir a la vida cotidiana y la perpetuacién de la comunidad”,
por lo que “la nueva libertad del capital evoca la de los terratenientes absentistas
de antano” [Bauman, 1999:17].

La sociologia del trabajo comenzé a estancarse en los afios ochenta del siglo
pasado. Resultaba claro que, junto al desempleo estructural en los paises cen-
trales, el trabajo comenzaba a volverse precario. Algunos autores concluyeron
demasiado rapido que la “metamorfosis del trabajo”, como la llamaba André
Gorz, habria de acabar no sélo con el proletariado, sino con el trabajo mismo.
Gorz veia que el “neoproletariado” estaba perdiendo una posicién fija en el pro-
ceso de producciéon y que, aparentemente, no habia modo de categorizar a un
conjunto de “trabajos” que no encajaban en la clase obrera, ni en ninguna otra
[Gorz, 1982:78]: el de kinesiterapeuta, el de empleado de una oficina de turismo,
el de “animador” de un campo de vacaciones, el de técnico en telecomunicacio-

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

24 Marcos Cueva

nes o el de programador-analista [op. cit.:78]. La existencia de este “proletariado
postindustrial”, nacido en buena medida de la revolucién informatica [op. cit.:79],
no podia, sin embargo, llevar a concluir sobre el “fin del trabajo”. Por el contrario,
para contrarrestar la baja tendencial de la tasa de ganancia, el capital necesitaba
abrirse espacios en dambitos que hasta entonces le estaban vedados. Los emplea-
dos aumentaron, y con ellos el trabajo, aunque su precariedad le diera cierta
razén a Adam Schaff cuando hablaba de que el trabajo se estaba convirtiendo
en simple ocupacién [Schaff, 1985: 50-51]. Schalff fall6 a la hora de pronosticar
un futuro “sin trabajo” (por la automatizacion y robotizacion del mismo). Por
aquel entonces la divisién internacional del trabajo tinicamente se pensaba en
términos Norte-Sur y muchos de los trabajos de los paises centrales se estaban
desplazando a los periféricos, pero la “revolucion econémica” de la adminis-
traciéon Reagan en Estados Unidos pasé casi desapercibida por sus efectos: se
redoblé la carga sobre los trabajadores y los empleados ya no para garantizar
fundamentalmente la acumulacién productiva, sino para ceder a la presién de
la especulacién financiera y las demandas de vida a crédito. “Un hombre que
toma prestado dinero” —escriben Bonner y Addison— “para su feria del gasto
no contribuye en nada a la economia” [Bonner y Addison, 2006:239] (traduccién
del autor). El parasito —sostienen— “se nutre de su huésped cual sanguijuela. Y
como todo el que chupa sangre, debe tener cuidado de no chupar demasiado. Si
no, correria el riesgo de debilitar al huésped e incluso de matarlo” [op. cit.:240]
(traduccion del autor).

CLAVES DEL PARASITO

Ayn Rand, filésofa y novelista estadounidense de origen ruso, plasmé en su obra
sobre el objetivismo una contradiccién muy llamativa. Reivindicé desde obras
tempranas como E! manantial (que data de 1943) un tipo de egoismo que se parece
al amor propio de Smith. Rand veia un gran logro en la divisién del trabajo, que
“capacita al hombre para dedicar sus esfuerzos a un area de trabajo en particular
y comerciar con otros que se especializan en otras dreas” [Rand, 2006:46]. La
autora siguid creyendo en los ideales estadounidenses de los Padres Fundado-
res, y sobre todo en las bondades del mas sencillo intercambio monetario, de la
riqueza bien habida [Rand, 1961:429-430] y del trabajo productivo, “el propodsito
fundamental de la vida de un hombre racional, el valor central que integra y de-
termina la jerarquia de todos sus valores” [Rand, 2006:36]. La referencia a Rand
y su liberalismo (que encarna el héroe de EI manantial) no es casual: por lo menos
en Estados Unidos, es de los pocos pensadores que se adentraron en lo més pare-
cido a una antropologia filoséfica (sin nombrarla como tal), que el relativismo de
las ltimas décadas ha querido negar para no encarar, o incluso para evacuar el



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 25

problema de los juicios de valor en la vida individual y social. Para Rand, quien
se opuso desde mediados de los anos sesenta al nominalismo [op. cit.:2] y a toda
forma de relativismo [op. cit.:79], lo que distingue al ser humano de otros seres
vivos y de la materia inanimada es la capacidad para formar conceptos y la exis-
tencia de una conciencia volitiva, que no es automatica ni mucho menos instintiva,
sino que supone una eleccién razonada, a favor de la vida: la alternativa a esta
opcién racional es el rumbo de un animal suicida [Rand, 1961:1045].

La rebelién de Atlas (publicada en 1961), una novela con poco valor literario
y leida como un gran reproche al comunismo, al igual que Los que vivimos (de
1936), le permiti6 a la autora argumentar a favor del objetivismo en filosofia, en
particular mediante el capitulo “John Galt al habla” [op. cit.:1031-1101]. Rand,
por boca de Galt, se lanz6 contra quienes habian acabado por creer que es moral
disfrutar del trabajo de los demas sin esfuerzo propio —sin dar nada a cam-
bio— y llevandolos por si fuera poco al sacrificio [op. cit.:1063] y al borde de la
autoinmolacién. El pardsito, nombrado explicitamente como tal op. cit.:1063], se
encuentra cerca de una actitud que resulta inhumana: sacrifica lo que (o a quien)
da vida. Si no lo mata, busca corromperlo, comportamiento que se encuentra
préximo de la perversion y que la novela-tratado de Rand describe muy bien
[op. cit.:474]. Al ganarse el sustento sin trabajar, el parésito llega a la conclusién
de que tampoco el afecto ha de ser ganado [op. cit.:489] y lo recibe sin hacerse
problemas para chantajear a quien lo da.

Como Marrs, Rand intuy® la aparicién de un nuevo tipo de parasitos, a la luz
de sus observaciones parciales sobre la sociedad estadounidense. La autora rei-
vindicaba al comerciante, que en términos marxistas es en realidad el pequefio
productor mercantil simple: “un comerciante es un hombre que gana lo que ob-
tiene, y no da ni toma lo inmerecido” [Rand, 2006:45]. Opuesta al “tomar como
botin” [Rand, 1961: 1054], Ayn Rand distinguia en la sociedad “saqueadores” y
“no saqueadores”, criticaba a la economia que habia reconocido tinicamente al
Hombre que “cabe en las ecuaciones econémicas”, y por este camind constatd
que “los que buscan obtener beneficios inmateriales inmerecidos no son sino pa-
rasitos financieros, pordioseros, saqueadores o criminales, demasiado limitados
en nimero y en capacidad mental para significar una amenaza mayor para la
civilizacién, hasta que quienes buscan la grandeza inmerecida los dejan en liber-
tad de accion y les confieren legalidad” [Rand, 2006:126]. Rand temia que tarde
o temprano el parasitismo llegara a parecer algo normal.

El trabajo de Wyatt Marrs ha pasado tan desapercibido que resulta incluso
dificil ubicarlo en una disciplina precisa. La primera tentacién puede consistir
en ver en Marrs a un “sociélogo”. Sin embargo, Paridsitos sociales constituye mas
una trama de psicologia social. El texto de Marrs es el tinico que las ciencias
sociales han producido sobre el problema del parasitismo, y data curiosamente

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

26 Marcos Cueva

de 1958 (la edicién espafiola se hizo en 1960), escasos anos antes de que Rand es-
cribiera algunos de sus articulos mas importantes. Para Marrs, el parasito social,
al que identifica ocasionalmente con un depredador, es mas dificil de descubrir
que el biologico. Marrs considera que “la experiencia de la especie humana ha
demostrado cumplidamente que el hombre ha de ganarse el pan con el sudor
de su frente” [Marrs, 1960:13]; de igual forma, el autor de Pardsitos sociales consi-
dera que la cooperacion es fundamental para la sobrevivencia de una sociedad:
“la relacién social es fundamentalmente y por encima de todo, intercambio de
servicios entre individuos” [op. cit.:17]. Marrs distingue entre distintos tipos de
parésitos, partiendo del hecho de que la definiciéon del fenémeno consiste en
“tomar sin dar” [op. cit.:22], con el principio de “algo por nada” [op. cit.:30]: se
encuentran “los criminales” y los “mendigos habituales” [op. cit.:27], hasta que
el circulo se amplie a todos los seres “improductivos” [op. cit.:28]. “Todo aquel
cuya vida estad organizada de tal forma que no es capaz de compensar mediante
sus servicios lo que consume o toma de los demads, cae dentro de la clasificacion
parasitaria” [op. cit.:28]. El lector puede remitirse a la lectura detallada de Pard-
sitos sociales para descubrir a los “beneficiarios de la asistencia organizada”, los
“depredadores que toman por la fuerza o subrepticiamente”, “los que viven del
fraude”, “los alcahuetes”, los “parésitos atrincherados” y los “parésitos politi-
cos”. La pequena obra de Marrs puede parecer a la distancia profundamente
conservadora. Sin embargo, uno de los mayores aportes es el siguiente: en la me-
dida en que una sociedad sigue rigiéndose por normas cooperativas, el parasito
social se ve obligado a ocultar su verdadera naturaleza, salvo entre “los de su
misma clase”, porque el tomar abiertamente sin dar es visto como algo reproba-
ble. Desaparecida la norma, lo patolégico no tardard mucho en hacerse visible.
Desde el punto de vista psicosocial, el interés del texto de Marrs consiste en
haber descubierto como el parasitismo anida en un cuerpo social sano (basado
en la cooperacion) hasta hacerle correr el riesgo de enfermarlo. No sé6lo la coope-
racion queda destruida: con todas las formas de coercién y todas las variedades
del fraude, causando desconcierto y confusion, el parasito se aprovecha de la
piedad, del altruismo y de la simpatia [Marrs, 1960:30], hasta que la poblacién
desconfie de estas mismas cualidades y el organismo social comience a verse
corroido. El parasito social trata con desdén a quienes trabajan [op. cit.:33], y “la
fe, la confianza e incluso la bondad no producen [...] ningtin sentimiento de obli-
gacién o responsabilidad” [op. cit.:62]. No faltan el abuso de confianza y “la pre-
disposicion a explotar la ignorancia y la credulidad de los demas” [op. cit.:62].
Se esté lejos de Adam Smith. No son los valores de alguna sociedad futura
los que comienzan a encontrarse en tela de juicio, sino los que la burguesia as-
cendente reivindicaba hasta mediados del siglo x1x, incluso bajo la forma del
socialismo utépico. Desde el punto de vista psicosocial, la simpatia que queria



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 27

Smith puede verse debilitada y ceder el paso a la desconfianza més o menos
generalizada. La armonia social que debia resultar de la cooperacién en el marco
de la division social del trabajo ha terminado: “un rapido crecimiento o exten-
sién del parasitismo” —escribe Marrs— “provoca siempre una especie de paré-
lisis que tiende a extenderse por todo el cuerpo social. El temor y la sospecha se
desarrollan, la moral declina, los esfuerzos socialmente orientados disminuyen y
el resultado inevitable es una desconfianza, una desunién y una desintegracién
crecientes” [op. cit.:244].

EL GLOBO, EL PARASITO Y EL PERVERSO

Dentro de la economia critica, no ha faltado el reconocimiento de que el perio-
do que va desde los afios noventa del siglo pasado hasta la actualidad guarda
bastante parecido con la época en que Hilferding habia descrito el arquetipo del
sistema financiero [Chesnais ef al., 2002:50]. Desde los afios setenta hubo transfe-
rencias de renta espectaculares hacia los poseedores de titulos [op. cit.:23], con la
conversion de ganancias de las empresas en dividendos de los propietarios [op.
cit.:34], y se consolid6 lo que Chesnais ha llamado un “régimen de acumulacién
dominado por lo financiero” [op. cit.:52], que desembocé desde los afios noventa
en una monumental “burbuja”, centrada en Estados Unidos. Al mismo tiempo,
los salarios de los estadounidenses fueron orillados a competir con los de paises
con salarios bajos [op. cit.:68], en particular con China. Fuera de esto, no habria
mayor innovacién, como no sea la de la “revolucién del microprocesador”, que
convirti6 al sector productor de informacién practicamente en el tinico relevante
de la economia estadounidense en los afios noventa. Chesnais insiste en que el
capital ficticio comprometido en la Bolsa no tiene la propiedad de crear nue-
vas riquezas [op. cit.:65], aunque para apropiarse de una mayor porcién de las
producidas necesita cambiar las formas de explotacién del trabajo [op. cit.:51].
Para la economia critica existe explicitamente en la economia internacional “una
dominacién parasitaria de la finanza sobre la economia real” [op. cit.:65], que a
veces ni siquiera puede seguir el ritmo de la “succién” de recursos reclamada
por los especuladores y los rentistas.

Dos respuestas han sido de mucha relevancia. En primer lugar se encuentra
una nueva divisién internacional del trabajo que, por decirlo de algtin modo,
“llevé a Adam Smith a Pekin”: China ha demostrado no sélo que el trabajo no ha
dejado de existir, sino que pueden recrearse las formas de explotacién mas des-
piadadas en el nuevo “taller del mundo”, en ocasiones peores a las del siglo xIx.
En segundo lugar, y para contrarrestar la caida tendencial (no la baja efectiva)
de la tasa de ganancia, consideramos que, aunque con frecuencia precarizado
y con un nuevo cardcter, el trabajo en general no se ha reducido a una mino-

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

28 Marcos Cueva

ria, sino que se ha ampliado cada vez mas (incluyendo a mujeres y jovenes),
en particular con la incorporacién del comercio y, mas atin, de los servicios. De
hecho, la caida de la tasa de ganancia desde finales de los afios sesenta se revirtié
parcialmente con un gran aumento de la productividad del capital [op. cit.:19],
pero sin incremento del coste del trabajo [op. cit.:24]. Lo que probablemente haya
borrado el origen de la riqueza sea una nueva divisién internacional del trabajo
en la que Estados Unidos ha pasado a convertirse en una nacién parasitaria en
potencia, en particular por las caracteristicas de su déficit exterior [op. cit.:66] o,
en todo caso, en buena medida, en un Estado rentista. Hoy, los abultados déficit
corriente y déficit comercial de Estados Unidos le permiten a este pais comprar
cosas que no necesita y con medios de pago que en realidad no tiene [Bonner y
Wiggin, 2006:257]; Washington pide prestado sin devolver (gracias a la confian-
za de la que todavia goza el délar), compra sin vender e importa sin exportar,
por describir a grandes rasgos una situacién inédita hasta los afios sesenta del
siglo xx [op. cit.:292]. Los salarios en términos reales se han estancado desde hace
30 afios y no se ha construido una sola fabrica desde hace 20 afos [op. cit.: 332-
333]. Contra el estereotipo del capitalismo protestante exitoso de Max Weber,
los estadounidenses han dejado de ahorrar: el ahorro nacional neto cay6 de 8%
del Producto Interno Bruto (PIB) en los afios setenta a 1.6 % en 2004 [op. cit.:292],
y la tasa de ahorro de los hogares se ubicé este mismo afio en cerca del 0% del
ingreso individual (0,2%) disponible [op. cit.:292]. Los estadounidenses viven a
crédito, de tal forma que un hogar promedio pasé de deber 25,892 ddlares en
1987 a 101,386 dodlares en 2005 [op. cit.:296]. La sociedad estadounidense produce
y compite menos en la economia real, pero consume por encima de sus medios
y se endeuda cada vez més para hacerlo: esto supone que de algtin lado sale la
riqueza que permite el tren de vida en Estados Unidos.

Frente a la debacle de Estados Unidos, distintos autores, entre ellos los ads-
critos a la teoria del “sistema-mundo” (Wallerstein y otros), han intentado pro-
nosticar el futuro del orbe. Hablar, a partir de algunos descubrimientos de la
fisica, de la posibilidad de un largo periodo de caos, es decir muy poco y obviar,
ademads de los esfuerzos tedricos e histéricos hechos desde finales del siglo xx.
Hablar de caos es quizas una manera de no pensar un problema, o de no formu-
lar la pregunta correcta. Por otra parte, tampoco puede adelantarse, como lo hace
hasta cierto punto Giovanni Arrighi [2007], sugiriendo que Marx se qued6 en
Detroit y Adam Smith se fue a Pekin, que China nivelard el desarrollo mundial
y ofrecerd alternativas a la decadencia estadounidense. No es éste el lugar para
abundar en el tema, puesto que la investigacién propuesta no es econémica, pero
no han faltado pruebas de que China, en una nueva divisién internacional del
trabajo que parecia impensable en tiempos de Gorz o de Schaff (si bien éste llegd
a prever el ascenso chino), no es sino la otra cara de la tendencia al parasitismo



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 29

estadounidense: es en gran medida, pese a la fachada de opulencia, el “rostro
inhumano” de una vuelta a condiciones de trabajo y de saqueo (bien vale la pena
acordarse de Rand) de los recursos (los humanos, pero también los naturales). El
propio Arrighi ha admitido que la admiracién por China no es a fin de cuentas
una novedad, puesto que ya la profesaban Quesnay, el mismo Smith y otros,
simplemente deslumbrados por el gigantismo demogréfico del territorio asiati-
co. Con el excedente comercial, China actda cual huésped de un parésito, y a lo
mejor con menos inteligencia de la que se le atribuye: coloca este excedente en
délares en el sistema financiero estadounidense para que éste pueda seguir pres-
tando y los estadounidenses logren seguir consumiendo, entre otros, productos
chinos (fabricados con frecuencia por empresas estadounidenses en China).

Si hemos propuesto otro enfoque, més interdisciplinario y en mas de un as-
pecto cercano a una “antropologia del parésito”, es porque el “caos” le dice muy
poco al hombre de la calle, y mucho menos lo puede orientar sobre la evolucién
de unas relaciones sociales que quizas se hayan vuelto patolégicas. Para acercar-
se a la experiencia cotidiana, nombrar y describir al parésito es también abrir
la posibilidad de nombrar uno de los rasgos principales del perverso, que se ha
vuelto “eficaz” porque se ha banalizado. Para que exista un perverso es nece-
saria una época que, supuestamente por estar en contra de la censura y a favor
de la tolerancia, se las ha ingeniado para rechazar cualquier establecimiento de
normas, de limites morales, civicos o religiosos que busquen gritar: “jesto no se
hace!” [Hirigoyen, 1999:14]. Para Marie-France Hirigoyen, el perverso comienza
con la seduccioén, para influir sobre la victima, utilizar el instinto protector de
ésta, corromperla y sobornarla, y llega luego hasta la violencia manifiesta [op.
cit.:79]. Con todo, “la estrategia perversa no aspira a destruir al otro inmediata-
mente; prefiere someterlo poco a poco y mantenerlo a disposicién” [op. cit.:81],
con maniobras hasta anodinas, y “excitarse” con un juego donde la victima
ofrezca resistencia, pero sin ser excesiva, con tal de prolongar la relacién y seguir
controlandola [op. cit.:81]. Cierto que puede haber un riesgo en un texto como el
de Marie-France Hirigoyen, el de que los victimarios se hagan pasar por victimas
con los Derechos Humanos por delante. Sin embargo, la autora da en el clavo
cuando sostiene que el perverso no practica la comunicacién directa porque “con
los objetos no se habla” [op. cit.:85], de tal modo que el mismo perverso “no
nombra nada, pero lo insinta todo” [op. cit.:86]. La autora no ha hecho més que
nombrar una forma de parasitismo, y no estaria mal, para concluir, dejar dicho
que no hay mensaje mds perverso (por lo menos en la variante narcisista) que
el que Estados Unidos y sus medios de comunicacién suelen lanzar al mundo: el
de pedir de los estafados la salvacién del estafador. En un pais con poca historia,
si ha de compararselo con otras latitudes, bien podria llegar a plantearse la nece-
sidad de una antropologia del parasito mas profunda que la sugerida aqui.

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, México, issn 1405-7778

30 Marcos Cueva

BIBLIOGRAFIA

Arrighi, Giovanni
2007 Adam Smith en Pekin, traduccién de Juanmari Madariaga, Madrid, Akal.
Bauman, Zygmunt

1999 La globalizacién: consecuencias humanas, traducciéon de Daniel Zadunaisky,
México, FCE.

2007 Vida de consumo, traduccién de Mirta Rosenberg, México, FCE.

Bonner, William y Addison Wiggin

2006. L’empire des dettes. A I'aube d'une crise économique épique, Paris, Les Belles Lettres.

Chesnais, F.,, G. Duménil, D. Lévy, I. Wallerstein

2002  La globalizacion y sus crisis. Interpretaciones desde la economia critica,_traduccién
Redaccion Viento del Sur, Madrid, Catarata.

Duménil, Gérard y Dominique Lévy

2007 Crisis y salida de la crisis. Orden y desorden neoliberales, traduccién de Guillermo
Marcelo Almeyra Casares, México, FCE.

Gorz, André

1982 Adios al proletariado (mds alld del socialismo), traduccién de Miguel Gil, Barcelona,
El Viejo Topo.

Haro, Eduardo

1973 La sociedad de consumo. Barcelona: Salvat.

Hirigoyen, Marie-France

1999 El acoso moral: el maltrato psicoldgico en la vida cotidiana, Traduccién de Enrique

Folch Gonzalez, Barcelona, Paidés.
Latouche, Serge

2005 L’invention de I'économie, Paris, Albin Michel.

Lenin. V.I.

(1916)1977 El imperialismo, fase superior del capitalismo, Moscu, Progreso.

Malthus, Thomas R.

(1798)1951 Ensayo sobre el principio de poblacion (introduccién de Kingsley Davis),
traduccion de Teodoro Ortiz, México, FCE.

Schaff, Adam

1985 (Qué futuro nos aguarda? Las consecuencias sociales de la sequnda revolucion
industrial, traduccién de Jordi Beltran, Barcelona, Critica.

Marrs, Wyatt

1960 Pardsitos sociales. Introduccién al arte de vivir sin producir en la sociedad moderna,

traduccion de Juan Garcia Puente, Madrid, Aguilar.

Marx, Carlos

(1877) 1973 El Capital. Critica de la Economia Politica, traducciéon de Wenceslao Roces,
Meéxico, FCE.

(1877) 1976  Trabajo productivo y trabajo improductivo, traduccién de Wenceslao Roces,
México, Roca.

Oser, Jacob y William C. Blanchfield

1980 Historia del pensamiento econdmico, traduccién de Paloma Maldonado Pallas,
Madrid, Aguilar.

Quesnay, Francois, P.-S. Dupont de Nemours

(1758)1985  Estudios fisiocriticos, estudio preliminar y traduccion de José E. Candela
Castillo, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.



PARA UNA ANTROPOLOGIA DEL PARASITO SOCIAL 31

Rand, Ayn
1961 Obras, Barcelona, L. De Caralt.
2006 La virtud del egoismo, traduccion de Luis Kofman, Buenos Aires, Grito Sagrado.

Salama, Pierre

1997 “Desarrollo de un tipo de trabajo improductivo y baja tendencial de la tasa de
beneficio”, Capitalismo y clases sociales, traduccion de Edmundo Espina,
Barcelona, Fontamara, pp. 113-141.

Saint-Simon

(1823)1960  Catecismo politico de los industriales, traduccién de Luis David de los Arcos,
Buenos Aires, Aguilar.

Serres, Michel

1980 Le parasite, Paris, Grasset.

Smith, Adam

(1759)1941 Teoria de los sentimientos morales, traduccién de Edmundo O’Gorman, México,
Colmex/ FCE.

(1776) 1981 Investigacién sobre la naturaleza y las causas de la riqueza de las naciones
(introducciéon de Max Lerner, estudio preliminar de Gabriel Franco), México,
FCE.

Veblen, Thorstein

(1899) 1944  Teoria de la clase ociosa, version directa de Vicente Herrero, México, FCE.

Cuicuilco volumen 15, nimero 43, mayo-agosto, 2008, 2007, México, issn 1405-7778






