De ritos y antropdlogos. Perspectivas
tedricas sobre el ritual indigena en la
antropologia realizada en México

Andrés Oseguera
ENAH-Chihuahua
A Margarita Hope

Resumen: Este texto es un bosquejo de las principales propuestas de andlisis sobre el ritual indigena
que se han presentado a lo largo del siglo pasado y principios del presente. Para ello, sélo retomo algunas
etnografias representativas (no aborda todos los trabajos sobre el ritual realizados en México) para
recoger de sus pdginas los presupuestos tedricos que las sustentan.

Abstract: In this paper I make a sketch of the main approaches of analysis about indigenous rituals
that have appeared throughout twentieth and twentieth-first century. That is why I only retake some
representative ethnographies (it is not a paper that approaches every single one of the studies on the
ritual done in Mexico) to gather from their pages the theoretical principals that sustain them.

Palabras clave: rituales indigenas, rituales paganos, Mesoamérica, sincretismo, instrumentalismo, semictica
Key words: indigenous rituals, pagan rituals, Mesoamerica, syncretism, instrumentalism, semiotics

INTRODUCCION

Cuando la ciencia antropoldgica en México empieza a dar sus primeros pasos
a principios del siglo xx, las practicas rituales de los indigenas eran considera-
das las expresiones empiricas del atraso y la enajenacién de la poblacién nativa
de México. Andrés Molina Enriquez, por ejemplo, preocupado por los grandes
problemas nacionales (titulo de su obra principal publicada en 1909), no dudé en
incluir a la “semidolatria” y a las supersticiones de los indigenas como los prin-
cipales obstaculos de su desarrollo e inclusion del resto de la nacién [1985:114 y
s.]. Los textos de este abogado y escritor prolijo sintetizan muy bien la perspec-
tiva que prevaleci6 durante los primeros afios del siglo xx en torno al estudio
de los rituales indigenas en México. La ténica comtn era negar o denostar las
llamadas “supersticiones” e “idolatrias” del mundo religioso de los indigenas,
pues resultaban contrarias a los principios rectores de esta filosofia positivista.
Para Molina Enriquez el ideal de un México moderno y desarrollado se conse-
guiria por medio de la unidad de los mexicanos, no solamente en cuestiones

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778.



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

98 ANDRES OSEGUERA

econdmicas y politicas sino también religiosas. Hacer desaparecer “toda diferen-
cia religiosa en el pais, o consumando, mejor dicho, la unidad religiosa que nos
importa tanto, ya que esa unidad tiene que ser uno de los més activos factores
de la constitucién de nuestra nacionalidad, y una de las causas determinantes de
la consolidacion de ésta para el futuro” [ibid.:403]. Toda vez que los rituales eran
considerados los sintomas de una enajenacién, su estudio era concebido parte de
una metodologia para identificar los problemas que se intentaban extirpar. Asi,
la “investigacién folklérica”, donde por supuesto se encontraban incluidos los
rituales indigenas, era pertinente, segtin Manuel Gamio, sélo para

sugerir medios adecuados para extirpar, sustituir o estimular esas practicas empiri-
cas a base del criterio cientifico humano y comprensivo con que hay que proceder
cuando se trata de innovar viejos habitos culturales es decir, respetando en cuanto
sea posible la tradicién, armonizdndola con las exigencias que impone el progreso
social moderno [1945:208].

Este primer acercamiento a los rituales indigenas, poco fructifero en térmi-
nos generales,' fue cambiando conforme se realizaban trabajos etnograficos mas
profundos y conforme las teorias antropoldgicas procedentes de Estados Unidos
y de Europa iban llegando a México. Como resultado de este acercamiento tedri-
co, es posible identificar, a lo largo del siglo xx y principios del xx1, al menos tres
diferentes perspectivas en torno a los rituales indigenas.

La primera no podia sino surgir de la preocupacién por el transito de las so-
ciedades tradicionales (folk) a las urbanas. Este enfoque sobre el ritual indigena,
que llamo comparativista, estaba en realidad subordinado a la preocupacién por
el cambio cultural de lo pagano a lo cristiano, de tal suerte que la identificacion y
la clasificacién de los rituales bajo estos rubros terminaria por convertirse en un
debate sobre el sincretismo religioso.

El segundo gran enfoque sobre los rituales indigenas, el instrumentalista,?
se deriva del estudio de los “sistemas de cargos”, tema ampliamente discutido
y debatido en los términos del estructural-funcionalismo difundido en México
por la Escuela de Chicago. Aqui, los rituales indigenas (las fiestas dispendiosas
de riqueza) son pertinentes en tanto permiten entender el papel social que cum-

! Los pocos estudios de la época sobre el ritual indigena se deben a los etnégrafos y viajeros ex-
tranjeros ajenos a los compromisos politicos del Estado mexicano. Al respecto destacan los tra-
bajos etnograficos de Carl Sofus Lumholtz [1945 (1902)] y de Konrad Theodor Preuss [1998].

2 Instrumentalista o racional es el tipo de accién guiada por un conjunto de reglas meditadas
que a los ojos del observador se vuelven sensatas. Esta accion instrumental, contraria a la
accién expresiva o emotiva, atin cuando puede ser conciente y meditada para conseguir
fines especificos, sigue “pautas tradicionales o habituales que simplemente se presuponen”
[Schutz, 1995:55].



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 99
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MIEXICO

plen, es decir, su funcién y por ello su existencia como tal. A raiz de esta visién
instrumental, que dio inicio con el estudio de las jerarquias civiles y religiosas
de los pueblos indigenas, se ha querido desentrafiar el papel que cumplen los
rituales en la conformacion de las identidades colectivas.

Finalmente, la tercera perspectiva da inicio una vez que se reconoce la exis-
tencia de significados preexistentes y ocultos en las acciones rituales. La comple-
jidad de esta tltima etapa es resultado de la confluencia de teorias antagénicas
pero regidas bajo el supuesto de que los actos rituales son los portadores de sig-
nificados en tanto que forman parte de un sistema de signos verbales y no ver-
bales. Asi, mientras que aquellos més cercanos a la antropologia interpretativa se
avocan al desciframiento de sistemas locales, los estructuralistas y con ellos los
defensores de una cosmovisién mesoamericana intentan armar, con las expresio-
nes rituales, modelos regionales y macro regionales. Atin cuando proceden de
manera diferente para armar los sistemas de signos, estas propuestas las ubico
dentro del enfoque semidtico del ritual debido al presupuesto compartido de la
existencia de signos portadores de significados que requieren de interpretacion.

Adelantdndome a las futuras criticas de aquellos antropélogos dedicados a
la afanosa labor de realizar historias meticulosas de la antropologia realizada en
México, advierto que este trabajo no intenta hacer una revisién exhaustiva de
cada uno de los trabajos etnograficos que se hayan escrito hasta ahora sobre el
ritual indigena. De hecho, intenta identificar algunos de los debates presentados
a lo largo del siglo xx y principios del siglo xx1. Es una propuesta que no sigue el
comun de las historias sobre la antropologia en México marcando etapas previas
y sucesiones de ideas y autores; de manera arbitraria, como todo recuento, se
trata de delimitar discontinuidades en el discurso antropoldgico que podrian
estar confluyendo en tiempo y espacio real.

LOS RITUALES INDIGENAS: ENTRE LO PAGANO Y LO CRISTIANO

Fue Robert Redfield, interesado en la concepcién religiosa como parte sustancial
de las comunidades tradicionales, el que marcé, ain cuando fuera de manera
indirecta, la primera vision tedrica para abordar los rituales indigenas. Efectiva-
mente, en su propuesta para entender las sociedades en la escala del “continuum
folk-urbano”, el ritual indigena estaria presente en las etnografias regidas por
este planteamiento.

Una de las caracteristicas de los pueblos que él denominaba folk en oposicién
a las comunidades urbanas era, precisamente, el predominio de las creencias
religiosas y las practicas rituales. Tepoztlin, a Mexican Village [1930] es un claro
ejemplo de esta preocupacién por la cosmovision y los rituales enmarcada en la
discusién comparativista. Cuando Redfield se refiere a las practicas curativas
de los nahuas de Tepoztlan, menciona al american indian thought en oposicién al

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

100 ANDRES OSEGUERA

pensamiento occidental [ibid.:161]. El pensamiento indio es considerado por el
autor el reducto de un conocimiento ancestral que habia prevalecido en las préc-
ticas curativas. Por ello, las comunidades folk eran para Redfield aquellas que
mantenian este conocimiento que muchas veces llegaba a ritualizarse: “in general
the medical treatments in use in Tepoztlin are like those of all folk communties a stock
of traditional curative acts tending to be ritualistic ” [ibid.:166].

El ritual es considerado una expresién del conocimiento tradicional, la pues-
ta en practica del saber magico y religioso. Ademads, es fundamental en el ana-
lisis general para determinar el trénsito de las culturas folk a las urbanas puesto
que, en estas tltimas, no habia una influencia decisiva del ritual en la vida diaria,
lo que si sucedia en las primeras.

Segun lo deja explicito el autor, los rituales eran una especie de mixtura de ele-
mentos practicos, mégicos y religiosos [Redfield, op. cit.:133]. Sin desarrollar mucho
laidea, Redfield distingui6 aquellos elementos précticos de los elementos expresivos
en los rituales, dando a entender que estos tltimos estaban asociados a la magia
y al pensamiento irracional, mientras que los primeros tendian a estar dominados
por el pensamiento racional. En las comunidades como Tepoztlan, los elementos
précticos y expresivos tenian una relacién de coincidencia, mientras que en las co-
munidades occidentales estaban totalmente desfasados [ibid.:133 y s.].

Cuando Redfield describe los rituales de passage y el simbolismo entre los
nahuas, su intencién no es tanto indagar el sentido “profundo” de las précticas
rituales o llegar al significado de los mismos, sino clasificarlas para determinar
si eran de origen “azteca” o europeas y ver con ello los momentos del cambio
cultural. Cuando hace una descripcion del carnaval de Tepoztlan, Redfield sélo
se atreve a decir que éste “significa descanso [y] esparcimiento” [1929:33]. Es
evidente que el dato etnografico se vuelve relevante sélo en la medida en que
responde al planteamiento del “continuum folk-urbano”.

Varios antropélogos, entre ellos Alfonso Villa Rojas, siguieron a Redfield en
la bisqueda de datos etnograficos para determinar cémo se trasformaban las so-
ciedades humanas. Efectivamente, Villa Rojas public6é dos trabajos con Redfield,
Chan kom. A Maya Village en 1933 y Notes on the Ethnography of the Tzeltal Communi-
ties of Chiapas en 1939. En este tltimo libro, los autores describen tanto la geografia
donde se encuentran las comunidades, como sus conflictos y su organizacion
politica. Ademas, muestran un gran interés en los aspectos relacionados con las
costumbres y fiestas patronales. La descripcion de los rituales tzeltales en la tltima
parte de esta pequefia monografia, estd enfocada, como en el caso de los nahuas de
Tepoztlan, a resaltar aquellos elementos que provienen de sus ancestros, que son
clasificados por los autores como costumbres “paganas” [1990 (1939):17].

Los estudios que Villa Rojas realiza en las comunidades mayas de la Penin-
sula de Yucatan estan enfocados al problema de las transformaciones culturales,



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 101
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

como resultado de los contactos que la poblacién maya habia tenido con otras
culturas. El fruto de ello fue una vasta etnografia publicada en 1945 con el titulo
The Maya of Eats Central Quintana Roo, que el Instituto Nacional Indigenista pu-
blicaria tiempo después como Los elegidos de los dioses. Etnografia de los mayas de
Quintana Roo [1987]. El aislamiento en el que se encontraban los mayas de ese
entonces permiti6 a Villa Rojas dedicarse al estudio de sus “tradiciones”, princi-
palmente la llamada “Cruz que habla”.

Las “tradiciones” son descritas en este trabajo para dar a conocer la forma
en que una cultura puede mantenerse y resistir al cambio cultural. Después de
hacer un recuento histérico en la primera parte de esta etnografia, Villa Rojas
describe la cultura material, donde incluye el tipo de casas, el mobiliario y los
utensilios domésticos, la indumentaria, los alimentos y su preparacién, arte-
sanias, entre otros. Posteriormente pasa al tema de la economia y la organizacién
social, donde aborda el parentesco y los sistemas de cargos. Al final, el autor se
extenderd en el tema de la religién, con apartados que van desde “el complejo
religioso pagano-cristiano” hasta el “universo de los mayas y su interpretaciéon”.
Villa Rojas parte del supuesto de que los indigenas mayas estan “dominados”
por el mundo sobrenatural:

El mundo de lo sobrenatural domina de tal modo la mente de estos indigenas que, don-
dequiera que éste se encuentra, cree ser vigilado por alguna cruz, dios o espiritu de los
muchos que rodean su existencia. De aqui la importancia de las ceremonias, ritos, y debe-
res religiosos que le permiten estar en buenas relaciones con todos esos seres [ibid.:277].

Como ya se ha mencionado, al autor le interesan las practicas rituales para
mostrar como el aislamiento de una cultura produce un tipo de religiéon parti-
cular que, por mezclar elementos “paganos” y cristianos, representa a las so-
ciedades tradicionales. Como la mente de los mayas estd dominada por lo so-
brenatural, para el autor resulta un indicador esencial de la etapa “tradicional”
en la que se encontraban los indigenas de Quintana Roo. A través del estudio
de lo sobrenatural el autor va narrando de lo mds cercano y conocido, a lo més
fantastico y exético. Empieza describiendo a los seres por él llamados catélicos,
después pasa por los seres paganos, que para el autor son el reducto de un co-
nocimiento prehispanico y posteriormente llega a las divinidades de los animales,
de los duendes y seres malignos como los “vientos” y los “aires”. Su clasificacién de
seres sobrenaturales le permite diferenciar dos tipos de ritual: el catdlico y el
pagano [ibid.:303].

En los trabajos de Villa Rojas hay una preocupacién por entender el signi-
ficado de los rituales, pero esta preocupacion estd claramente subordinada a la
descripcion de los elementos para el andlisis comparativista y determinar asi las
caracteristicas de los pueblos indigenas dentro de un continuum evolutivo. Sin

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

102 ANDRES OSEGUERA

duda, la narracién y la forma de exponer los datos obedece a una presuposicion
tedrica e interpretacion a priori consistente en demostrar que los mayas repre-
sentan una sociedad tradicional, una sociedad que ha tenido contacto con otras
sociedades mas civilizadas y, por ello, una sociedad que estd en el proceso de
cambio cultural.

No son pocos los trabajos etnograficos de extranjeros y nacionales que segui-
rian esta misma perspectiva caracterizada por distinguir lo pagano de lo cristiano.
Por ejemplo, en el trabajo monografico de Wendell Bennett y Robert Zingg sobre
los tarahumaras publicado en 1935 [1986], aparece, como parte medular de su etno-
grafia esta clasica divisién entre “rituales catélicos” y “rituales paganos”. El traba-
jo de Angel Maria Garibay entre los otomies de Huizquilucan, ademés de realizar
una etnografia sobre algunas celebraciones a divinidades prehispénicas, organiza
los datos etnograficos con esta divisién de “fiestas paganas” y “fiestas cristianas”
[1957:18]. Asi, mientras que el 3 de mayo estaba dedicado a la santa Cruz, el 10 de
agosto a san Lorenzo y el 15 de octubre a santa Teresa; del 30 de abril al 8 de mayo
se celebraba a Centéotl, diosa de la fecundad, el 25 de mayo a Huitzilopochtli y el
22 de septiembre a Teteoinan, “Nuestra Divina Madre” [ibid.:18 y s.].

La consecuencia tedrica mds importante de esta division de los rituales indi-
genas fue, en mi opinién, el debate desatado posteriormente sobre el sincretis-
mo. Este inici6 por la dificultad en la interpretacién, no del posible sentido ocul-
to de las practicas rituales sino de los origenes y sus contextos, imposibilitando
identificar y sustentar la diferencia entre lo pagano y lo cristiano. A raiz de esta
dificultad se presentaron dos posiciones encontradas: la coexistencia de los dos
aspectos del ritual era una muestra de la facilidad de los pueblos indigenas para
aceptar los elementos religiosos ajenos permitiendo con ello la transformacion
o yuxtaposicion de la religiosidad indigena, o bien, demostraba que lo que real-
mente prevalecia era una inmutabilidad “del esquema tradicional”, para usar
los términos de Bennett, de las fiestas supuestamente nativas.

Van Zantwijk, por ejemplo, en 1965 seguia creyendo que los dioses de los ac-
tuales tarascos eran representaciones mas o menos exactas de las divinidades de
sus antepasados autéctonos que vivieron antes de la conquista, y que, en general,
los indigenas del México actual compartian las mismas concepciones religiosas
que alguna vez presentaron las civilizaciones “olmeca” y “azteca” [1974:189].

En un sentido diferente pero siguiendo la misma discusién sobre el sincretis-
mo, Pedro Carrasco argumentaria que el “catolicismo popular” de los tarascos, es
decir, el que estaba desligado de la Iglesia catélica y de la ortodoxia institucional,
era esencialmente de origen hispano y no prehispanico como generalmente se lo
concebia [1976:59].

La discusién sobre el sincretismo siguié siendo tema de investigacién duran-
te varias décadas y basicamente pondria a los antropélogos a dilucidar qué era



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 103
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

exactamente lo que diferenciaba una cultura indigena de una mestiza. En algu-
nos casos ya se sabia de antemano qué comportamientos y elementos culturales,
que el antropdlogo observaba en las comunidades indigenas, eran el producto
de un préstamo cultural y cuéles eran aquellos elementos que permanecian y
perduraban por varios decenios, oriundos de una cultura aborigen. En otros,
debido a la dificultad de la interpretacion tanto histérica como antropolégica, se
haria una bisqueda en el pasado indigena y/o ibérico para intentar desentrafiar
la naturaleza prehispanica o colonial presentes en las practicas rituales, como lo
hizo George Foster en su libro Cultura y conquista publicado en 1985.

De alguna u otra forma, la mayoria de los antropélogos dedicados a enten-
der las précticas religiosas entre los indigenas han incursionado en la polémica
complejizando y enriqueciendo la discusién. Por ejemplo, Evon Vogt, sin de-
dicarse por completo al tema en cuestion, identificaba al menos cinco posibles
resultados del sincretismo. En el primero, los componentes en contacto entre la re-
ligién catolica y la indigena “se fusionan, se combinan, se hibridan o se mezclan en
partes iguales, tanto en sus formas como en sus significados”; en el segundo “los
rasgos espafioles estan encapsulados en los modelos culturales indios preexistentes;
en el tercero se propone que “los indios han llegado a ser bdsicamente catélicos
[...] porque las formas y significados de la religion hispano-catdlica e india eran
muy similares”; la cuarta derivacién del secretismo “es resultado de la domina-
cién colonial de los espafioles sobre los indios, al explotarlos como campesinos
mesoamericanos. Por eso hoy los indios mantienen su identidad por medio de
un simulado e impuesto ‘indianismo’ con costumbres de ‘sequnda mano’”; finalmente,
como quinto resultado posible se considera que “el actual sincretismo es fruto
de un proceso que entrana una creativa y muy selectiva recombinacion de formas y
significados simbélicos” [en Marzal, 2002:197].

Esta propuesta de Vogt, quien se inclinaria por la tiltima opcién por expresar
la verdadera naturaleza creadora del aspecto sincrético de la religion, era similar
al planteamiento que hiciera Manuel Marzal unos afios antes. De acuerdo con
este tedrico del sincretismo, el nuevo sistema resultante de la interaccién dialéc-
tica de dos sistemas religiosos, se caracterizard por presentar “ya la permanencia
de determinados elementos con su misma forma y significado, ya su pérdida to-
tal, ya la sintesis de otros elementos con sus similares de otra religién, ya, final-
mente, la reinterpretacién de otros elementos” [ibid.:199]. De este tiltimo resultado
Marzal identifica tres tipos de reinterpretacién indigena y afro-americana: 1) se
acepta el rito cristiano y se le da un significado indigena; 2) se conserva un rito
indigena y se le da un significado cristiano; 3) se acepta el rito cristiano, pero a
su significado se le afaden nuevos significados [ibid.].

La discusion sobre el sincretismo estd centrada en desentraiiar el sentido o
significado de los elementos considerando la presencia de, al menos, dos siste-

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

104 ANDRES OSEGUERA

mas religiosos. Sin embargo, el significado estd subsumido a la bisqueda de los
origenes o del proceso de la conformacién de las nuevas creencias y con ellas
los rituales. Uno de los problemas tedricos que se deja ver en estos planteamien-
tos es, sin duda, la presuposicion de sistemas religiosos previos a su posible
confluencia en un espacio y en un tiempo especifico. Se presupone, porque no
estd explicito en el discurso de los teéricos del sincretismo, que dichos sistemas
religiosos estan en estado de “pureza”: complemente armados, congruentes y
cerrados. Me parece que es un problema tedrico porque no existe posibilidad de
verificar, por més que la historia documental nos permita investigar, la existencia
de sistemas totalmente congruentes y sin préstamos previos de otros sistemas.

LOS RITOS Y SU PERTINENCIA SOCIAL

El sistema de cargos ha sido una de las vetas mas aprovechadas por la antropo-
logia realizada en México para entender no sélo los aspectos normativos de las
organizaciones comunitarias (economia y politica) sino también para acercar-
se a los aspectos relacionados con la cosmovisién y la ritualidad indigena. Es
probable que esto se deba a que el sistema de cargos fue considerado, desde la
década de los treinta del siglo xx, una especie de hecho social total: la economia,
la politica y la religiéon parecian estar reguladas por este sistema, comparable
con instituciones como el potlatch y con los grupos de filiacién unilineales de
las sociedades africanas, que permitian la adscripcién de los individuos a una
colectividad determinada.

Aunque fueron diversos enfoques tedricos los que permitieron el analisis del
sistema de cargos en México [Korsbaek, 1996:32], 1a perspectiva sincrénica del fun-
cionalismo predominé durante varias décadas. Asi, a riesgo de simplificar dema-
siado, me parece que la discusion respecto al papel que cumplian las festividades
donde participan obligatoriamente los cargueros y los mayordomos, se centraba
en explicar el dispendio econémico que contrastaba con la austeridad y pobreza
de la vida cotidiana.

Frank Cancian en su libro Economics and Prestige in a Maya Community. The
Religious Cargo System in Zinacantan, publicado en 1965, analiza el sistema reli-
gioso de una comunidad desde una perspectiva evidentemente funcionalista.
Consideraba que los cargos religiosos permitian la integracién y la cohesion de
los integrantes de la comunidad asi como su mantenimiento como sociedad tra-
dicional. El sistema representaba, ademads, una institucién que lograba reunir a
muchos pueblos en un solo centro ceremonial, puesto que inducia, a partir de un
“ritual comtn” y de “simbolos comunes”, el fortalecimiento de los lazos de inter-
dependencia entre los zinacantecos [1976:182 y s.].

El sistema de cargos es considerado la institucién donde todos los varones
podian participar y acatar, de manera obligatoria, las normas y valores sociales



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 105
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

para el propio funcionamiento de las comunidades tradicionales y su propia
integracion. Pero habfa también otro componente importante, Cancian vefa en
el sistema de cargos una estratificacion social: “la participacién en el sistema de
cargos refleja la clasificacion econémica de un individuo y determina, en gran
medida, su ubicacién social” [1976:138].

Se alejaba, en este sentido, de las interpretaciones de Eric Wolf [1991] y Man-
ning Nash [1958], para quienes los conflictos en las comunidades indigenas eran
resueltos por medio de la nivelacion econémica, mediante la distribucién de la
riqueza en las fiestas patronales y en el sistema de cargos.? Para Cancian era evi-
dente que si existia una nivelacién pero también una estratificacién econémica
en el sistema religioso, que desembocaba en una estratificacién social considera-
da de mayor importancia por los zinacantecos. Con la “teoria del consenso de la
sociedad”, Cancian argumentard que, puesto que existian valores compartidos
en torno al sistema de cargos, esta institucion se caracterizaria por reafirmar, con
su puesta en marcha, dichos valores sociales, “recompensando maés a las perso-
nas que responden mejor a ellos”.

Si ocupar un cargo en el sistema civil o religioso resultaba un dispendio econé-
mico para los pocos indigenas que lograban llegar a los principales cargos, los in-
dividuos eran recompensados con el prestigio y el estatus tan valorados en dichas
sociedades. Los valores sociales se reforzaban al participar en dicho sistema per-
mitiendo la integracién de la comunidad. Efectivamente, se consideraba que era
una institucién homeostatica, organizada y equilibrada que permitia la integra-
cién (interdependencia y compromiso) de los miembros de una sociedad, a pesar
de la estratificacién que representaba que unos cuantos mantuvieran un prestigio
mucho mayor que otros, cuando se mantenian en el sistema y acaparaban los dis-
tintos cargos de mayor importancia [1976:187-190]. Y en esta integracion los ritua-
les eran decisivos: “el propésito explicito de la jerarquia religiosa es garantizar la
realizacién de rituales para los santos de las iglesias catélicas locales. La tradicién
establece que se lleven a cabo estos rituales, y se tiene la creencia de que la comu-
nidad que no los efectte sufrird consecuencias perjudiciales” [ibid.:46].

Desde esta perspectiva, los rituales eran percibidos por los antropélogos
como actos colectivos que permitian la cohesién y el equilibrio de las comuni-

* Sin embargo, a diferencia de considerar a las fiestas una forma igualitaria de distribucién de la
riqueza por medio del dispendio econémico y el considerable tiempo invertido en los rituales
por parte de los cargueros o mayordomos, Marvin Harris argumentarfa, citando ejemplos etno-
graficos, que muchas veces los cargueros eran los individuos més prosperos de las comunidades,
aspecto que indicaba que el sistema festivo no evitaba las diferencias de clase entre las comuni-
dades indigenas, sino que, al contrario, las agudizaba. “El punto es que los cargos no acarrean la
ruina para todo el mundo”, sobre todo para los principales y caciques que se beneficiaban con
la venta de los productos que se consumian en las festividades [Harris, 1964:28 y s.].

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

106 ANDRES OSEGUERA

dades indigenas; “es la presencia simultdnea de todos los ocupantes de cargos,
ciertos eventos especiales y la multitud de gente, lo que convierte a estas fiestas
en un acontecimiento extraordinario” [Cancian, 1976:73].

Destaca, por otro lado, un aspecto interesante en las investigaciones sobre
los sistemas de cargos, que incluso estd ausente, como lo demuestra Rodrigo
Diaz, en los propios trabajos de Durkheim: considerar a los rituales elementos
sociales relacionados con el poder [1998:105]. Asi, puesto que para llevar a cabo
un ritual “resulta muy costoso para el ocupante de un cargo”, no todos los indi-
viduos de una sociedad tienen acceso a determinados rituales. La estratificacion
por la riqueza y el prestigio que genera el sistema religioso que analiza Cancian,
se expresa en la ejecucion de los rituales, es decir, en los costos que éstos exigen
a los cargueros. Siguiendo esta misma logica, los rituales son considerados actos
voluntarios por el deseo del prestigio y al mismo tiempo, coactivos por las exi-
gencias sociales de participacién [Smith, 1981:23 y s.]. Las formas de acceder al
poder tienen pues esta doble cara de obligacién y de interés para acceder a él:

En todas partes las comunidades pequefias emplean la murmuracién y el poder po-
litico para imponer la obediencia a sus normas. Esas comunidades también suelen
tener vigorosos sistemas internos de prestigio, ya que la vida en los pequefios pobla-
dos es tan ptiblica que la gente se ocupa con toda naturalidad en continuas y mutuas
evaluaciones y graduaciones. En situaciones tales, un hombre que quiera destacarse
tiene, l6gicamente, que hacer un llamativo sacrificio personal en aras de los ideales
comunitarios [Smith, 1981:24].

Ademéds de expresar las diferencias econémicas y de prestigio dentro de una
comunidad, los rituales o el sistema de fiestas era considerado una forma politica
de los grupos indigenas de automantenerse para hacer frente a sistemas politi-
cos y econdmicos externos. De esta forma, Smith argumentara que dicho sistema
de fiestas es mds una “reaccién institucionalizada de los indios ante la manera en
que se los incorporo6, politica, econdmica y socialmente, al estado colonial”, que
una forma de nivelacion econémica dentro de la sociedad [1981:25]. Los rituales
y el dispendio econémico que les caracteriza para mejorar la posicién social son,
de acuerdo con el autor, expresiones de una situacién de premercado.

El debate se circunscribe al papel que juegan las festividades en las comuni-
dades. Se considera exclusivamente el aspecto instrumental de la accién ritual,
olvidando el expresivo. Para los antropdlogos que se insertaron en este debate,
los rituales son concebidos, implicita o explicitamente, como acciones dirigidas
a satisfacer un fin en especifico: para estos investigadores es posible encontrar
en las propias secuencias de los rituales indigenas que los define y los distingue,
un sentido “légico” para conseguir determinados fines: ya sea para lograr la
distribucién de la riqueza para el bien comunitario, ya sea para incrementar el



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 107
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

prestigio y el poder de mayordomos o fiesteros o para hacer frente al sistema
politico y econdmico que los oprime.

Bajo esta mirada instrumental los rituales han aparecido como un pretexto
para hablar, entre otras muchas cosas, de la identidad indigena. Sin hacer alusion
al sistema de cargos, diversos estudios han visto a las fiestas y a la ritualidad indi-
gena como la expresién determinante encargada de fortalecer la identidad. Pedro
de Velasco, por ejemplo, en Danzar o morir. Religion y resistencia a la dominacién en
la cultura tarahumara [1987], sefiala que los indigenas de la sierra Tarahumara se
habian convertido a la nueva religién catélica por la necesidad de definirse, ante
la “amenaza de los invasores” (los blancos), con una propia identidad religiosa-
cultural. Las fiestas “fueron —como hemos visto— el medio de re-elaborar su
comprensién del mundo (su religiosidad). Pero, ademds, han sido el medio de
conservar, transmitir y expresar dicha identidad y de lograr la cohesién y el con-
senso de los Tarahumaras en torno de sus valores fundamentales” [ibid.:268].

Hablar entonces del sentido social de las practicas rituales significa, sobre
todo, remitirse a la identidad; “el ritual es un procedimiento por medio del cual
se estructuran y reproducen —con base en la construcciéon de un tiempo y un
espacio particulares— las identidades tanto individuales como sociales” [Portal,
1997:64]. Los ritos, llevados a cabo en cerros, pueblos o ciudades, permiten la co-
hesién, la pertenencia y fortalecen la organizacién comunitaria, en suma, recrean
y construyen la identidad de un pueblo o de un grupo. Resulta dificil, después
de hacer este tipo de generalizacion, decir algo nuevo: pareceria que ya se ha
dicho todo sobre la naturaleza de las acciones rituales.

MODELOS LOCALES Y REGIONALES: LA DISPUTA SOBRE MESOAMERICA

El andlisis de los rituales indigenas cambiaria completamente con la perspectiva
semidtica de la religiosidad indigena. Aqui no se trata simplemente del resul-
tado de una propuesta tedrica, pues es claro que la teoria interpretativa, el es-
tructuralismo y la vision mesoamericanista intentan, a su modo, desenredar los
significados ocultos y preexistentes de las practicas rituales.

Comienzo con la propuesta interpretativa porque represento, desde la déca-
da de los setenta del siglo xx, el cambio necesario para volver a los rituales un
objeto privilegiado de andlisis.* Portadores de una capacidad normativa y cogni-

* Adiferencia de la teoria interpretativa, la entrada del estructuralismo a México fue tormento-
sa [Giron et al., 1987:9-17]. Veinte afos después de la publicacién de Las estructuras elementales
del parentesco de Claude Lévi-Strauss [1998 (1949)] y en medio de una revalorizacion del marxis-
mo y una efervescencia de la antropologia comprometida con los desfavorecidos del sistema
capitalista, aparece la tesis de licenciatura de Ivan Zavala, que muy posiblemente represen-
ta el primer trabajo que expone de manera seria la propuesta teérica del estructuralismo
en México. Sin embargo, unos afios antes, el poeta Octavio Paz escribe Claude Lévi-Strauss

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

108 ANDRES OSEGUERA

tiva, los rituales empezaron a figurar en los trabajos antropolégicos como un ele-
mento central de la vida social de los indigenas y de su estilo de vida forjado du-
rante varios siglos. Evon Vogt, principal exponente en México de esta propuesta
tedrica, es claro al respecto: “a lo largo de los siglos Zinacantan ha desarrollado
toda una red de creencias, simbolos, formas estructurales y secuencias de con-
ductas, que en su conjunto forman un estilo de vida coherente” [1973:155].

De la misma forma que Jacques Soustelle [1982 (1940)] y Laurette Séjourné
[1984 (1957)] realizaron sus andlisis interpretativos sobre la religién precolombi-
na, con la teorfa interpretativa de las précticas rituales de los pueblos indigenas,
el analisis del ritual tendra una perspectiva esencialmente criptolégica, enfocada
en develar el sistema “oculto” que reproducen los individuos en sus practicas
rituales. “A menudo, si no en todos los casos, buena parte de lo que es sistema-
tizante en una cultura se mantiene oculto, si no inconsciente, y sé6lo adquiere
significado para el investigador después de repetidas observaciones del compor-
tamiento” [Vogt, 1993:14].

Los modelos de pensamiento que buscan los antropdlogos constrifien al indi-
viduo; regulan la conducta de los individuos sin que ellos se den cuenta. Como se-
falara Alan Ichon, este esquema o “visiéon del mundo” expresado en un conjunto
de creencias, rituales, ceremonias, cultos, danzas y dioses nativos, “tiene el mérito de
existir sin haber sido solicitado; mi informante ha podido, ciertamente, ser condu-
cido a coordinar su visién; pero él no la ha inventado” [1990:37 (1969)].

Si el etnégrafo logra descifrar los mecanismos del modelo “habra descifrado
el sistema y sabra lo que se necesita para conducirse debidamente en la infini-
dad de situaciones y de contextos con los que se enfrenta” en cualquier tipo de
sociedad estudiada [Vogt, 1973:155]. Con la idea de la “réplica estructural” entre
el sistema social y el sistema ritual, se hace evidente la importancia del estudio
de la cosmovisién indigena en sus propios términos. Lo que importa no es saber
cémo las creencias pueden ser entendidas a partir de los esquemas del propio
antropodlogo, sino descifrar la estructura ceremonial para adentrarse en el siste-
ma que regula el comportamiento social.

o el nuevo festin de Esopo [1967], donde intenta hacer una revision critica y completa de la obra
del etndlogo francés. Resulta sintomdtico que haya sido el poeta mexicano uno de los prin-
cipales expositores del estructuralismo en México pues demuestra el fuerte distanciamiento
entre la postura politica e intelectual del poeta y el grueso de la academia, principalmente
de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia, que rechazaba tajantemente, durante
ese tiempo, todo tipo de influencias tedricas por considerarlas armas del imperialismo. Du-
rante esa época la simple idea de acercarse a las discusiones sobre la mente humana desde
la perspectiva estructuralista era (y sigue siendo en varias instituciones mexicanas) perder
el tiempo sacando “conclusiones [...] aberrantes y facilmente encaminadas a sustituir a la
investigacion cientifica por la especulacién metafisica” como ya lo advertia, parodiando un
poco a Augusto Comte, Angel Palerm en 1970 [en Zavala, 1975].



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 109
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

En Ofrenda para los dioses [1993], Vogt hace explicita la intencién de interpre-
tar los significados colectivos de las practicas rituales, basdindose en la exégesis
local y en los términos de los propios zinacantecos dentro de su cultura maya.
Las interpretaciones (y las descripciones etnogréficas) se convierten en una tarea
detectivesca, caracterizada por encontrar relaciones ocultas de significado, mas
alla de las intenciones de los individuos. Muchos estudios posteriores seguiran
las huellas de la exégesis que los rituales dejaran plasmadas en la practica para
encontrar un sistema coherente y oculto. Por ejemplo, Satil Millan, en un trabajo
reciente, hablard en los mismos términos al referirse a las representaciones sim-
bélicas de los huaves:

Las correspondencias que el pensamiento indigena formula entre distintos planos,
conectando jerarquias comunitarias con entidades animicas y autoridades civiles con
procesos rituales, revelan la preocupacién de una cultura por establecer relacio-
nes coherentes entre esferas de la vida social que de otra forma serfan incompati-
bles entre si [2007:32].

Entre las peculiaridades climaticas de la regién del istmo de Tehuantepecy el
conjunto de rituales y creencias en torno a los santos patronales y seres miticos,
Millan tratard de establecer un sistema totalmente coherente, ajeno a cualquier
tipo de contingencia espacial o temporal, donde todos los elementos concuerdan
con una légica conformada por semejanzas y diferencias semanticas que, vistos
aisladamente, no presentan una relaciéon y por lo tanto una légica. De hecho, los
actos rituales tienen una explicacién l6gica al estar constrefiidos por el sistema;
un sistema que va dejando en el tiempo sus componentes, es decir, que deja de
ser perfecto, pero que el antropélogo se empena en restaurar para armar el rom-
pecabezas ya inexistente.

Si cada accién ritual tiene sentido en tanto que esta relacionada con un orden
colectivo, la interpretacion particular de cada accién se entendera como la parte
de un todo. Por eso, tanto Vogt como sus seguidores, que son muchos, haran hin-
capié en la necesidad de encontrar el modelo compuesto tanto por las creencias
como por los actos rituales. Sin embargo, no queda claro si es necesario com-
prender primero el modelo para interpretar las partes o comprender las partes
para poder descifrar el modelo. Como sefiala Jeffrey Alexander que se detiene en
explicar esta contradiccién presente en los estudios interpretativos de la escuela
norteamericana, el problema puede resumirse asf:

Los todos mismos no estan ‘de veras alli’ [puesto] que también ellos dependen de
un salto imaginativo a partir de las partes. Los todos se construyen pensando acerca
de la relacion entre las partes significativas, pero la significacion de las partes sélo se
puede abordar si damos por sentada la existencia de un todo [1995:238].

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

110 ANDRES OSEGUERA

En Ofrenda para los dioses, Vogt va transitando de la interpretacion de las par-
tes por si mismas para desarrollar el sistema de pensamiento de los indigenas de
Zinacantan, a la interpretacién de estas partes recurriendo al presunto modelo
general. De esta forma, cuando no existe una exégesis convincente que permita
dilucidar el significado de algtin elemento de un ritual, el autor trata de interpre-
tarlo mediante el modelo general. En el caso, por ejemplo, de unos collares con
monedas de plata que se ponen a las imdgenes de los santos, Vogt se interroga
de la siguiente manera:

Por qué los collares estan formados por monedas de plata sigue siendo en parte un
enigma. Por su apariencia redonda y brillante pueden ser simbolos de “pequefios soles’
y representar los dias al ser contadas. Pero también tiene importancia en el mundo con-
temporaneo, en que segtn los indios los ladinos tienen casi todo el dinero y los indios
son pobres y necesitan obtener mas dinero, que los collares estén hechos de dinero, que
se cuenta todos los domingos en una especie de rito de ‘aumento” 1993:186].

Vogt no sélo trata de entender el significado de los collares utilizando el
significado de la palabra xlok” ual que hace referencia a la accién de contar y
exhibir los collares (ual significa mes), sino que también recurre a sistemas ya
conformados que supuestamente rigen y significan las acciones rituales, como
los calendarios prehispanicos y el contexto interétnico de Zinacantan.

El problema de considerar un modelo previo para entender las partes del
ritual ha tenido, sin embargo, una salida atractiva en México: Mesoamérica. Para
muchos investigadores que retoman ciertos principios de la propuesta interpre-
tativa (la unidad sistémica del pensamiento), la genial idea de Alfredo Lépez
Austin [1995:15] del “nucleo duro mesoamericano” vino a remediar infinidad
de problemas interpretativos. No solamente fue posible hablar de Mesoamérica
como una “superdrea cultural” como la definié Paul Kirchhoff en 1943, sino tam-
bién, y fundamentalmente, como una cosmovisiéon abarcadora caracterizada por
encauzar el sentido de las practicas rituales de los indigenas:

En las actuales religiones indigenas se encuentran vivas tantas creencias y practicas
de la vertiente mesoamericana, hay tantos nticleos resistentes al cambio, que siempre
es fructifero recurrir a ellas para el estudio de la religién mesoamericana y, recipro-
camente, asi es posible explicarlas en el contexto histérico de una tradicién milenaria
[Lépez Austin, op. cit.:12].

Desde esta perspectiva, cuando se habla de los rituales indigenas y de sus
creencias se apela a estos “ntcleos resistentes al cambio”. Como forma de pensa-
miento y vehiculo de comunicacion, la religion es entendida como una especie de
mecanismo interno de las sociedades mesoamericanas que, al pasar de los siglos,
se mantiene sin cambios. Pareciera que los nticleos duros mesoamericanos tienen



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 111
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MIEXICO

la misma naturaleza que aquellas estructuras inconscientes mencionadas por Fer-
nand Braudel [1999:73], caracterizadas por su larga vida, que contienen o albergan,
como marcos resistentes y tenaces, el pensamiento de civilizaciones anteriores:

Aunque la tradicién cultural mesoamericana de las elites con su sede en las grandes
ciudades y los templos que eran centro de estudio y conocimiento al mismo tiempo que
escenarios de espectaculares ceremonias y sacrificios , fue violentamente interrumpida
por la conquista espafiola, ciertos elementos de la cosmovision, sobre todo los referen-
tes al medio ambiente, el culto agricola y la observacién de la naturaleza, sobrevivieron
durante la época colonial y hasta la actualidad, y siguieron teniendo vigencia entre
grupos indigenas que en regiones apartadas conservan su identidad cultural a pesar de
los radicales cambios en su organizacién socioeconémica y politica [Broda, 1988:14].

Para interpretar los rituales es necesario, primero, conocer cuales son las ca-
racteristicas de estos ntcleos resistentes al cambio. Lépez Austin, por ejemplo,
construye modelos regionales o “fondos conceptuales” para estudiar el pensa-
miento de los antiguos nahuas. Estos modelos, obtenidos de las tradiciones ac-
tuales de varios pueblos y de documentos histéricos, constituyen un listado de
“principios basicos” (organizados por oposicién) con la posibilidad de ser apli-
cables a todos los pueblos antiguos y recientes, con tradicién mesoamericana.

La independencia de la estructura mitica de Mesoamérica respecto a la vo-
luntad y decisién de los actores que la reproducen, es un reflejo de su misma
creacion, regenerandose ella misma hasta el infinito. La estructura es la que con-
diciona los cambios y las creaciones en relacién con su contenido —asi proven-
gan de la religién catdlica— para ubicarlos dentro del modelo. Partiendo de la
idea de que la cosmovision estd estructurada por nociones del medio ambiente,
del cuerpo humano y de las fuerzas animicas del hombre con respecto al cosmos,
los rituales representan el vinculo entre lo abstracto de la cosmovisién y la “ac-
tuacién” social de dichas creencias y nociones religiosas [Broda, 2001:16 y s.].

No caer en estos presupuestos tedricos ha sido dificil para los investigadores
que se han abocado al estudio del ritual indigena. Por ejemplo, en La mitad del
mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies [1990], Jacques Galinier trata de
entender las “estructuras metales de la sociedad otomi” analizando sus propios
rituales y, desde mi punto de vista, tratando de desligarse de la perspectiva meso-
americanista. El cuestionamiento que Galinier hace al inicio del trabajo es signi-
ficativo al respecto: se pregunta si el “orden ritual, consciente o no, corresponde
a una vision del mundo en el sentido kantiano del término, del cual seria la
expresion empirica y concreta, socialmente compartida o nada mas una produc-
cién cultural parcial, cuya inteligibilidad dependera sélo de un saber esotérico”
[ibid.:28]. Por supuesto, el autor se inclinaré por la idea de que los rituales, por
ser expresiones colectivas que impregnan a la comunidad, son los portadores

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

112 ANDRES OSEGUERA

de una “trascendencia auténtica” [ibid.:28 y s.]. Existe una “légica oculta” en
los rituales pero ésta puede ser entendida independientemente de los mitos y
las exégesis, a pesar de que estos “elementos del discurso ‘que se adhieren al
ritual sin ser realmente parte de él" son, al igual que los grandes relatos miticos,
componentes esenciales de un universo de representaciones, por lo menos en el
contexto de las sociedades mesoamericanas” [ibid.:30].

Galinier considera que mediante la observacién de actos repetitivos es po-
sible llegar a entender el modelo cognoscitivo de los otomies. Es decir, en su
investigacion los rituales son el punto de partida y no el punto de llegada como
podemos apreciar en los trabajos de los mesoamericanistas: “[...] el analisis de
los rituales se me presenté como una especie de caneva que me permitiria definir
una cierta concepcion amerindia del mundo con mayor seguridad que si me hu-
biese apoyado tinicamente en los discursos y relatos cosmolégicos” [ibid.:31]. Sin
embargo, esta preeminencia del ritual frente a otras fuentes de informacién no
siempre antecede al descubrimiento del sistema; de hecho, en muchas ocasiones
el autor se lanza a descifrar las reglas del universo de manera independiente a
los rituales, aventurandose como lo haria cualquier mesoamericanista:

A lo largo del mundo mesoamericano, la tradicién prehispanica presentaba al uni-
verso bajo el aspecto de una estructura estratificada, compuesta de diferentes capas.
Entre los otomies, esta representacion se ha mantenido mds o menos intacta: los diferen-
tes niveles son denominados “mundos” (simhoi). El universo se percibe como una
estratificacion vertical de siete niveles o, mdas precisamente, de 3+1+3, es decir, tres
mundos aéreos, un mundo terrestre habitado por los hombres y tres mundos subte-
rraneos simétricos de las tres capas celestes [ibid.:491] (énfasis mio).

Como en este caso, muchos trabajos mas o menos recientes sobre el ritual se
han caracterizado por coquetear con la propuesta interpretativa al tratar de des-
cubrir el modelo oculto de las representaciones simbolicas, pero al final terminan
reconociendo “los ntcleos resistentes al cambio”. Deniele Dehouve [2007], por
ejemplo, en su investigacién sobre el depdsito ritual entre los tlapanecos de Gue-
rrero, intenta desentrafar los significados latentes de las palabras pronunciadas
por los rezanderos asi como de los objetos que las acompafian. Atin cuando las
exégesis de los indigenas sean vagas y difusas, para Dehouve “no existe aspecto
alguno de las ceremonias que no tenga su sentido”, de hecho, esta ambivalencia
es parte del caracter polisémico de los rezos, de los objetos rituales y de la teolo-
gla para lograr la identificaciéon de los hombres con las divinidades y asegurar
un intercambio entre los mismos [ibid.:32, 215-221]. Pero las similitudes del de-
posito ritual con otros grupos indigenas actuales y prehispanicos son la prueba
fehaciente de la resistencia al cambio de principios estructurales mesoamerica-
nos como “la invitaciéon de un ser sentado”, la “reconstituciéon del mundo” y, por



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 113
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MEXICO

supuesto, la polisemia o la concentracién de significados en un mismo objeto
ritual [ibid.:255 y s.]. Aqui no sélo los actos rituales de los tlapanecos son subsu-
midos a una expresion de la religiosidad regional y ancestral, sino que la misma
naturaleza de los simbolos y el pensamiento mitico (la 16gica de lo concreto) que
acompana al depdsito ritual son tratados como si fueran una peculiaridad exclu-
siva de Mesoamérica.

De la misma manera, Maria Eugenia Olavarria en Cruces, flores y serpientes.
Simbolismo y vida ritual yaquis [2003] comienza desentrafiando los significados lo-
cales para terminar con la demostracién de un modelo general entendible sélo a tra-
vés de sus trasformaciones. Este es un trabajo sin duda novedoso no sélo porque
se aborda a los rituales como una forma de activacién de la cosmovision yaqui,
sino porque la interpretaciéon de los mismos se vale de la metéafora del texto. Aun
asi, la autora va transitando conforme avanza esta propuesta, al estructuralismo,
para argumentar que “[...] el modelo yaqui se situaria como un momento mas
del conjunto de transformaciones mesoamericano” [ibid.:235].

Los estructuralistas han compartido, en términos generales, los presupuestos
tedricos de los mesoamericanistas [v. Bonfiglioli, 1995, 2006; Jauregui y Bonfiglioli,
1996]. Esto es porque ambos reconstruyen modelos mentales y porque ambos en-
cuentran en los rituales y en los mitos los significantes, organizados en oposicio-
nes, de estos modelos. Sin embargo, los estructuralistas van mas all de la simple
constatacion de nticleo duro mesoamericano al proponer cadenas paradigmaticas
y una serie de transformaciones entre los distintos modelos. Sin embargo, bajo el
supuesto de que existe una sobreabundancia de significantes y un reducido nu-
mero de significados, los estructuralistas no hacen sino corroborar que gran parte
de los rituales y mitos de los pueblos indigenas de la actualidad estan dialogando
con los principios del mundo mesoamericano. “Asi, la rivalidad de los hermanos
astrales coras Hatsinkan y Sautari es equivalente, dentro de este dilatado universo
mitico, a la del par Quetzalcéatl y Tezcatlipoca” [Jauregui, 2002:68 y s.].

Era cuestién de tiempo para que los seguidores de la propuesta interpretativa
se enfrentaran en un debate con los historiadores y antrop6logos mesoamericanis-
tas. Sin embargo, el debate parece no cuestionar los presupuestos de fondo que
caracterizan la perspectiva semidtica: los actos rituales hacen referencia, en tanto
que signos no verbales o verbales, a un significado. Lo que se ha puesto a discu-
sién, por parte de los primeros, no es la existencia de los significados (ocultos en
este caso) o recurrir a la historia para sustentar el caracter sistémico —los signi-
ficados siguen existiendo y ademads, al interpretarlos, siguen formando sistemas
y modelos locales construidos con retazos del pasado local y colonial [v. Millan,
2008:77]— sino a la propia existencia de un modelo general en el que, como ma-
nual de interpretacién, puedan incluirse, sin importar las distancias espaciales,
cada una de las expresiones rituales de los indigenas del México contemporaneo.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

114 ANDRES OSEGUERA

La critica en realidad se reduce a la difusién y preexistencia del significado
depositado en un modelo tinico narrado en tiempo precolombino, dejando de
lado la polifonia de sentidos ocultos en cada expresién ritual de los grupos in-
digenas. La unidad y el modelo s6lo pueden existir a nivel étnico y no regional.
Los que siguen buscando el niicleo duro mesoamericano se empefian, segiin sus
criticos, en negar la diversidad en aras de ver una unidad de pensamiento en una
“superarea cultural”. Ahi donde unos quieren ver una sobreabundancia de sig-
nificantes y un reducido niimero de significados, los otros invierten la ecuaciéon y
quieren ver una sobreabundancia de significados en significantes parecidos.

Poner en duda lo dado por supuesto, es decir, desarticular un modelo de
interpretacion como el mesoamericano, ha tenido ciertos ecos epistemolégicos
con el cuestionamiento que hicieran Viveiros de Castro [2002] y Philippe Descola
[2004] al conjunto de oposiciones, empezando por el de naturaleza-cultura, con-
sideradas universales y rectoras de la construccién del pensamiento etnolégico.
Como los antropdlogos que hacen investigaciones sobre la cosmovisién y los
rituales indigenas de México, estas propuestas invitan a empezar de cero, es
decir, tratar de entender las propias categorfas del pensamiento indigena para
que aquellos seres o “existentes” antiguamente encasillados en oposiciones ema-
nadas del pensamiento occidental (Iéase prehispanico), sean finalmente escucha-
dos para invertir las relaciones entre los términos. Cansados ya del nticleo duro
mesoamericano, no son pocos los que han sido tentados por este perspectivismo
¢ahora si sera posible entender el “verdadero” punto de vista del nativo reafir-
mando las diferencias étnicas?

Con respecto al ritual, parecerfa que con este neologismo (perspectivismo),
no ha cambiado mucho la “perspectiva”; sigue siendo la puesta en escena de
significados ocultos descifrados por el ingenio del antropdlogo: recurriendo a
las costumbres antiguas ya desaparecidas, a las lenguas indigenas contenedoras
y reveladoras de las “nuevas” oposiciones, y a las exégesis locales narradas en
codigos esotéricos. De hecho, los vaivenes interpretativos que alguna vez aque-
jaron a Vogt, sobre la preeminencia imaginativa de un todo que da sentido a las
partes de un sistema o viceversa, no han desaparecido.

Es claro, sin embargo, que los mayores aportes al estudio del ritual en Méxi-
co han surgido, independientemente del debate, desde esta perspectiva semi6-
tica. En varios casos los rituales han sido reveladores no sélo de los supuestos
significados ocultos que encubren las acciones sino de la propia naturaleza dia-
léctica de la estructura social de las comunidades indigenas. Por ejemplo, segtin
Johannes Neurath, los rituales entre los huicholes permiten el regreso a los ori-
genes, “lo que significa que los eventos narrados en los mitos de creacion vuel-
ven a suceder” [Neurath, 2000:58]. Pero ademas, el ritual permite legitimar “las
instituciones de autoridad tradicional”, salvando “las contradicciones aparentes



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 115
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MIEXICO

de la ideologia en realidades sociales no cuestionadas” [Neurath, 2002:32]. En
un mismo sentido, Ingrid Geist [2005], valiéndose de la nocién del performance
propuesto por Victor Turner a través de la analogia del drama social, aborda los
rituales huicholes como practicas transformadoras de la realidad. Es en los espa-
cios liminares y liminoides, que los rituales abren constantemente, donde emer-
ge el significado para la construcciéon de la cosmogonia, pero ademés donde se
muestran los sentidos mas profundos y contradictorios de la realidad social.

CONCLUSIONES

La brdjula para identificar las diferentes perspectivas y, con ellas, los debates
que suscitan, ha sido la lectura de las obras antropolégicas realizadas en México
sobre los pueblos indigenas durante el siglo xx y principios del xx1. Sin duda,
las ausencias de antropélogos nacionales y extranjeros en este trabajo son ma-
yores de lo que quisiera. El espacio y la premura han sido determinantes para
omitir obras paradigmaticas que podrian enriquecer los debates que ya se han
sefialado. Por otro lado, poner sobre la mesa estos debates no significa que to-
dos los trabajos escritos sobre la ritualidad indigena encajen perfectamente en
los mismos; muchos investigadores que han sido defensores de una perspectiva
también han incursionado, como lo vimos en el caso de Vogt, en otros debates y
por lo mismo, las obras son mucho mas diversas de lo que aparentan.

Identificar discontinuidades en el discurso antropolégico mexicano, por més
arbitrario y subjetivo que parezca, tiene una virtud: obtener una visién general
que posibilite la construccién de nuevas propuestas y por lo tanto nuevos deba-
tes. Por ejemplo, seria novedoso y hasta deseable que, después de mas de dos
décadas del predominio de la perspectiva semiética, las nuevas investigaciones
sobre el ritual indigena experimentaran con las propuestas de la antropologia
cognitiva, sobre todo aquella que propone alejarse de la biisqueda de signifi-
cados preexistentes, ocultos y por lo tanto, sin conexién alguna con la practica
cotidiana y local [Oseguera, 2008]. Sélo asi sera posible advertir un cambio de
perspectiva donde los rituales sean objeto de estudio para entender las formas
simbdlicas del pensamiento y, al mismo tiempo, revelar la dimensién cambiante
de la realidad indigena.

BiBLIOGRAFIA

Alexander C., Jeffrey

1995 Las teorias sociolégicas desde la segunda Guerra Mundial. Andlisis multidimensional,
Barcelona, Gedisa.

Bennett, Wendell C. y Robert M. Zingg

1986 Los tarahumaras. Una tribu india del norte de México, México., IN1, Coleccién nim.
6, Clasicos de la Antropologia, publicado originalmente en 1935, Chicago,
University of Chicago Press.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

116 ANDRES OSEGUERA

Bonfiglioli, Carlo

1995 Fariseos y Matachines en la sierra Tarahumara. Entre la pasién de Cristo, la transmisién
comico-sexual y las danzas de conquista, México, INI.

2006 “El peyote sus metaforas curativas: los casos tarahumara, navajo y otras variantes”,

en Bonfiglioli, Carlo, Arturo Gutiérrez, Marfa Eugenia Olavarria (Eds.), Las vias
del noroeste I: una macrorregion indigena americana, México, IIA-UNAM.
Braudel, Fernand

1999 La historia y las ciencias sociales, Madrid, Alianza editorial.
Broda, Johannna
1991 “Presentacion”, en Broda Johanna, Stanislaw Iwaniszawski y Lucrecia Maupomé

(Eds.), Arqueoastronomia y etnoastronomia en Mesoamérica, México, UNAM.
Broda, Johannna y Félix Baez-Jorge (Coord.)

2001 Cosmovision, ritual e identidad de los pueblos indigenas de México, México, Conaculta/FCE.
Cancian, Frank
1976 Economia y prestigio en una comunidad maya. El sistema religioso de cargos en

Zincacantan, México, INI.
Carrasco, Pedro
1976 El catolicismo popular de los tarascos, México, SEP, serie Sepsetentas nim. 298.
Descola, Philippe
2004 “Constructing Natures. Symbolic Ecology and Social Practice”, en Descola
Philippe y Gisli Pélsson (Eds.), Nature and Society. Anthropological perspectives,

Nueva York, Routledge.

Dehouve, Deniéle

2007 La ofrenda sacrificial entre los tlapanecos de Guerrero, México, Plaza y Valdés/
Universidad Auténoma de Guerrero/Centro de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos.

Diaz, Rodrigo

1998 Archipiélagos de rituales. Teorias antropolégicas del ritual, México, Anthropos/ uam.

Foster, M., George

1985 Cultura y conquista. La herencia espafiola de América, Jalapa, Universidad
Veracruzana.

Galinier, Jacques

1990 La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies, México, uNaM / Centro

de Estudios Mexicanos y Centroamericanos / INI.

Gamio, Manuel

1945 “El material folklérico y el progreso social”, en América Indigena, Organo
Trimestral del Instituto Indigenista Interamericano, vol. 5, num. 3.

Garibay K., Angel Maria

1957 Supervivencias de la cultura intelectual precolombina entre los otomies de huitzquilucan,
México, Instituto Indigenista Interamericano, ediciones especiales nim. 33.

Geist, Ingrid

2005 Liminaridad, tiempo y significacion. Pricticas rituales en la Sierra Madre Occidental,
Meéxico, INaH, Coleccion Cientifica.

Giron, Nicole, Ives-Marie Gourio y Jests Jauregui

1987 “Presentacion”, en Jauregui Jesus e Yves-Marie Gourio (Ed.), Palabras devueltas,
INAH /Instituto Francés de América Latina / Centre D’Etudes Mexicaines et
Centroamericaines.



DE RITOS Y ANTROPOLOGOS. 117
PERSPECTIVAS TEORICAS SOBRE EL RITUAL INDIGENA EN LA ANTROPOLOGIA REALIZADA EN MIEXICO

Harris, Marvin

1964 Patterns of race in the Americas, Nueva York, Columbia University, Walker and
Company.

Ichon, Alain

1990 [1969] La religion de los totonacas de la sierra, México, Conaculta / INI.

Jauregui, Jests

2002 “La serpiente emplumada entre los coras y huicholes”, en Arqueologia Mexicana,

vol. IX, ndm. 53, enero-febrero.
Jauregui, Jests y Carlo Bonfiglioli (Coord.)

2006 Las danzas de conquista I. México Contempordneo, México, Conaculta / FCE.
Korsbaek, Leif (Comp.)

1996 Introduccion al sistema de cargos, México, Universidad Auténoma del Estado de México.
Lévi-Strauss, Claude

1998 [1949] Las estructuras elementales del parentesco, Barcelona, Paidds.

Lépez Austin, Alfredo

1995 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

Lumbholtz, Carl Sofus

1945 [1902] EI México desconocido. Cinco afios de exploracion entre las tribus de la Sierra

Madre Occidental; en la tierra caliente de Tepic y Jalisco, y entre los Tarascos de
Michoacin, México, Herrerias.

Marzal, Manuel M.

2002 Tierra encantada. Tratado de antropologia religiosa de América Latina, Madrid,
Pontificia Universidad Catdlica de Pera / Editorial Trotta.

Millén, Sail

2007 El cuerpo de la nube. Etnografia de las representaciones huaves sobre las jerarquias
civiles y religiosas, México, INAH.
2008 “Mesoamérica en la mira: una carta de Daniele Dehouve”, en Diario de campo,

enero-febrero, nim. 96.

Molina Enriquez, Andrés

1985 [1909] Los grandes problemas nacionales (1909) y otros texto, 1911-1919, Prélogo de
Arnaldo Cérdova, México, Era.

Nash, Manning

1958 “Political Relations in Guatemala”, en Social and Economic Studies, vol. 7,
Kingston, pp. 65-75.

Neurath, Johannes

2000 “El don de ver. El proceso de iniciacion y sus implicaciones para la cosmovisién
huichola”, en Desacatos, Revista de Antropologia Social, ciesas / sep / Conaculta,
invierno.

2002 Las fiestas de la Casa Grande. Procesos rituales, cosmovision y estructura social en una

comunidad huichola, México, INAH / Universidad de Guadalajara.

Portal Ariosa, Maria Ana

1997 Ciudadanos desde el pueblo. Identidad urbana y religiosidad popular en San Andrés
Totoltepec, Tlalpan, México DF, México, uam-Iztapalapa / Direcciéon Nacional de
Culturas Populares / Direccién General de Publicaciones del Conaculta.

Olavarria, Maria Eugenia

2003 Cruces, Flores y Serpientes. Simbolismo y vida ritual yaquis, México, uaMm-Iztapalapa
/ Plaza y Valdés.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

118 ANDRES OSEGUERA

Oseguera, Andrés

2008 “Rituales y evocaciones entre los pimas de la sierra Madre Occidental”, en
Dimensién Antropolégica, INAH, en prensa.

Paz, Octavio

1967 Claude Lévi-Strauss o el nuevo festin de Esopo, México, Joaquin Mortiz.
Preuss, Konrad Theodor
1998 Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros,

en Jauregui, Jesus y Johannes Neurath (Comps.), México, INI / Centro Francés
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos.

Redfield, Robert

1929 “El carnaval en Tepoztlan, Mor.”, en Mexican Folkways, vol. 5.

1930 Tepoztlan: A Mexican Village, Chicago, The University of Chicago Press.

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas

1933 Chan Kom. A Maya Village, Washington, Carnegie Institution, Pub. 448.

1990 Notas sobre la etnografia de algunas comunidades tzeltales de Chiapas, San Cristdbal de las
Casas, Chiapas, publicado originalmente en 1939, Washington, Carnegie Institution,
Pub. 509. Contributions to American Anthropology and History, no. 28.

Schutz, Alfred

1995 El problema de la realidad social, Buenos Aires, Amorrortu.

Séjorné, Laurette

1984 [1957] Pensamiento y religion en el México Antiguo, México, FCE / SEP.

Smith R., Waldemar

1981 El sistema de fiestas y el cambio econdmico, México, FCE.

Soustelle, Jacques

1982 [1940] El universo de los aztecas, México, FCE.

Villa Rojas, Alfonso

1987 Los elegidos de los dioses. Etnografia de los mayas de Quintana Roo, México, INI.

Publicado originalmente en 1945, Washington, Carnegie Institution, Pub. 559.
Velasco R., Pedro de., S.]J.
1987 Danzar o morir. Religion y resistencia a la dominacion en la cultura tarahumara,
México, Ediciones Centro de Reflexion Teolégica.
Viveiros de Castro, Eduardo

2002 A inconstancia da alma selvagem e outros ensaios de antropologia, Sdo Paulo, Cosac
& Naify.

Vogt Z., Evon

1973 Los zinacantecos: un grupo maya en el siglo XX, México, Sepsetentas niim 69, SEP.

1993 Ofrendas para los dioses. Andlisis simbélico de los rituales zinacantecos, México, FCE.

Wolf, Eric

1991 Pueblos y culturas de Mesoamérica, México, Era.

Zantwijk, van R. A. M.

1974 Los servidores de los santos. La identidad social y cultural de una comunidad tarasca,

Meéxico, INI.

Zavala Echevarria, Ivan

1975 “Lévi-Strauss en México”, en Estudios Politicos. Revista del Centro de Estudios Politicos,
Facultad de Ciencias Politicas y Sociales-unaM, vol. 1, ntim.1, abril-junio.





