El ydmari, clave de acceso a la
cosmologia raramuri

Carlo Bonfiglioli

[...] el caminar de los rardmuri es,
en el plano celeste, la danza.
[Montemayor, 1995:57]

Resumen: ;Qué relacién hay entre los cddigos gestuales y sonoros de la danza y los relatos verbales que
refieren a los tiempos de la creacion? Una vez mds esta pregunta constituye el eje de nuestras indagaciones
sobre ritualidad y “mitologia implicita” en la cultura rardmuri (tarahumara). La peculiaridad del complejo
yumari-sacrificio-ofrenda es brindar una sintesis poderosa de aquellas nociones cosmoldgicas que
conciernen a las relaciones de los seres humanos con el mundo celeste. Al refrendar su reciprocidad con la
divinidad creadora por medio del “lenguaje vital de los comienzos” —centrado en el codigo de la alimentacion
y en la metdfora del camino—, los rardmuri conjuran la muerte del Sol, haciendo posible la regeneracién
de la vida césmica. De ahi que se autoconsideren las columnas del cielo.

Abstract: What is the relationship between the gestural and sonorous codes of dance and the verbal
narratives that refer to the times of the creation? Once again, this question is the cornerstone of our
inquiry into rituality and “implied mythology” in Raramuri culture. The peculiarity of the yiimari-
sacrifice-offering complex is that it offers a powerful synthesis of cosmological notions that concern the
relationships of human beings with the celestial world. In renewing their reciprocity with the creator
deity through the “vital language of the beginnings” —centered on the code of the nourishment and on
the metaphor of the path— the Raramuri avert the death of the Sun, making the regeneration of cosmic
life possible. For this reason, they consider themselves the pillars of the sky.

Palabras claves: Tarahumara (Rardmuri), danza, cosmologia, mito, ritual

Key words: Tarahumara (Raramuri), dance, cosmology, myth, ritual

Al igual que otras cosmologias indigenas americanas —conjunto de normas es-
tructurantes que orientan las concepciones sobre la naturaleza y las relaciones
entre distintos tipos de objetos y seres (inmortales y mortales; humanos y no-
humanos), en distintas dimensiones temporales y espaciales—, la raramuri es la
sintesis original y permanente de distintas tradiciones, sintesis que deriva de un
proceso de reelaboracién simbélica en el cual se perciben las huellas intermiten-

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778.



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

46 CarLO BonriGLIOLI

tes y borrosas de una historia lejana y otras més claras de turbulencias recientes.
El andlisis de este proceso es atin incipiente. Las razones estriban en diversos
factores: la poca atraccién de los arquedlogos para esta parte del continente y
tipo de temaéticas, la naturaleza efimera o perecedera de la propia materia expre-
siva, la escasez de fuentes documentales exhaustivas (en comparacién con otras
regiones) y otras més. En este panorama, hay sefiales alentadoras de nuevas in-
vestigaciones etnohistéricas y arqueoldgicas. En el frente un poco estancado de
nuestra disciplina, algunos etnélogos estamos contribuyendo al conocimiento
antropoldgico de la Sierra Tarahumara, con registros etnograficos y plantea-
mientos nuevos. Al escarbar por debajo de las apariencias, estamos identifican-
do las caracteristicas de un sistema cosmolégico que, por derecho propio, se esta
abriendo al fértil campo de las comparaciones. En efecto, la pieza del sistema
cosmoldgico rardmuri que analizaremos en las paginas que siguen —la danza del
yumari— bien podria ser pertinente para este tipo de analisis, con el fin de de-
mostrar que el didlogo, planteado, en otras ocasiones, entre las culturas serranas
del noroeste indigena mexicano y aquéllas de adscripcién mesoamericana u otras
mas nortefias, es mas que una hipétesis de trabajo. Dejaremos esta tarea para otra
oportunidad cerniéndonos, por el contrario, a un contexto etnografico de menor
amplitud. Atn asi, los sonidos de este didlogo a distancia no pasaran inadvertidos
al lector familiarizado con la literatura antropolégica de otras tradiciones. A los in-
teresados prometemos otro episodio; mientras tanto, limitémonos a lo rardmuri.

LLAS FORMAS TRIPARTITAS Y CUATRIPARTITAS DEL TIEMPO Y DEL ESPACIO'

Las nociones que estructuran el sistema cosmolégico mencionado se aprecian
de manera dispersa en la cotidianidad y de manera privilegiada (o condensada)
en las practicas y creencias religiosas, campo al que se adscribe el presente estu-
dio. En tanto practica ritual, fuertemente pautada en el tiempo y en el espacio,
la danza es parte constitutiva de este sistema, lo mantiene, por asi decirlo, en
movimiento, enganchando la accién de los seres humanos con la de otros seres
que habitan el espacio cdsmico. Simplificado en extremo, el primer conjunto de
datos que debemos considerar para comprender la relacién danza del ydmari-
cosmovision es el siguiente.

Los pocos mitos cosmogoénicos a nuestra disposicién? hablan de la creacién
como una transicién en tres etapas, de un mundo oscuro, frio y hiimedo a un
mundo luminoso, templado y sélido, donde fue posible la vida como la per-

! Isabel Martinez estd trabajando este tema como tesis de maestria (2007). Las reflexiones com-
partidas con ella al respecto han sido sumamente enriquecedoras.

? Estos mitos los encontramos sobre todo en la recopilacién de Gardea y Chévez [1998], pero tam-
bién en las obras de Lumholtz [1981], Mondragon ef al. [1995] y Gonzélez [1987], entre otros.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 47

cibimos ahora. El principal artifice de esta transiciéon fue Onoriiame, “el que es
padre”, deidad que en el ritual y en los discursos ceremoniales es identificado
tanto con Tata Riosi como con el Sol.* Fue él quien soplé el aliento a los prime-
ros seres humanos, permitiéndoles caminar y pensar; y también fue él quien los
castigd con la muerte —por medio de las aguas y del calor— por sus repetidas
transgresiones a las normas divinas. Pero en cada etapa, los sobrevivientes de
esos castigos recibieron algo nuevo para mejorar su vida: primero las semillas,
después los animales y por tltimo las danzas, la miisica y los conocimientos re-
ligiosos para comunicarse con él y cumplir con sus mandatos. Sobre la creacién
del cosmos no hay, en cambio, relatos igualmente interesantes; s6lo unos cuan-
tos [Lumholtz, 1981:292; Bennett y Zingg, 1978:490; Pintado, 2005:170 y s., entre
otros] precisan que en una de estas épocas unos pocos rardmuri danzaron para
que la tierra himeda y lodosa se endureciera. Conocemos, sin embargo, a través
de nuestros datos y de otros colegas, algunas caracteristicas de su arquitectura,
una combinacién bastante simple de formas tripartitas y cuatripartitas [Merrill,
1992:115]. En el plano vertical se habla de tres niveles arriba, tres abajo y uno
intermedio: la superficie terrestre, “redonda como un tambor” y rodeada por las
aguas [Gonzélez, 1987:402 y s.]. En sus cuatro extremos —el oriente, asociado con
el mundo de arriba y con el movimiento solar ascendente; el poniente, asociado
con el mundo de abajo y con el movimiento descendente; el norte, el sur— hay
cuatro columnas que sostienen los pisos superiores y comunican la tierra con el
cielo. Distintos tipos de “entradas” —cuevas, arroyos y manantiales— permiten,
en cambio, la comunicacién entre la superficie terrestre y los niveles inferiores.
En la cuarta etapa y en el centro del espacio césmico, entre el mundo de
arriba, asociado también con el cielo diurno y presidido por el poder solar del
Onoriiame, y el mundo de abajo, asociado con el cielo nocturno y dominado por
los poderes oscuros del diablo, estan los raramuri actuales. Su tarea csmica es
alimentar el Onortiame, hacerle fiesta con ofrendas y danzas; de no hacerlo, el
astro con el cual se le asocia dejaria de correr por la béveda celeste, o bien su
luz se apagaria, como en los tiempos primigenios.* Es por esto que se consi-

* Tata Riosi —evidente raramurizacién del término Padre Dios— puede también aparecer, en
ciertos relatos, como el creador de todas las cosas, incluyendo el astro solar. Desde hace dé-
cadas hay indigenas que reciben instruccion escolar en internados religiosos, hecho que se
refleja en los relatos miticos. No obstante, la identificacion de dios con el Sol y de Eyériiame
(o la virgen) con la Luna es frecuente aun en nuestros dias. Como podra apreciarse en las
paginas que siguen, se trata de un dios que tiene todas las caracteristicas solares y, al mismo
tiempo, es dotado también de las pasiones humanas (enojo, compasion, etcétera).

* “Si no es asi [si no hacemos las fiestas al Onoriiame] se va a apagar el sol y nos vamos a
quedar a oscuras asi como vivian los anaydhuari (los ancestros)” [Patricio Borja, Tehuerichi,
1-12-2001]. Hay otras fuentes etnogréficas que refuerzan lo dicho, comenzando por la reco-
pilacién de relatos indigenas de Gardea y Chavez [1998] y la obra de Merrill [1992].

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

48 CarLO BonriGLIOLI

deran a si mismos como los “pilares del cielo” [Gonzalez, 1987:398-421; Levi,
1993; 1998:309], aforismo que de forma poderosa condensa la centralidad de los
raramuri en el sostenimiento de la vida césmica. De una u otra manera todas
las danzas raramuri remiten a este concepto; pero la que mejor lo sintetiza es el
yumari y en breve veremos el por qué.

EL YOMARI Y SU LOGICA SACRIFICIAL®

Varios son los autores que nos han precedido en esta tarea, comenzando por las
obras clasicas de Lumholtz [1981:324-343] y Bennett y Zingg [1978:417-447], cu-
yas aportaciones etnograficas son particularmente importantes por la época a la
que se refieren. Recientemente, Velasco [1983:132-151], Pintado [2005:167-187] y
Garrido [2006:160-194], han avanzado, con logros desiguales en la interpretacion
de esta fiesta-danza abordando distintos temas: el principio de reciprocidad con
lo divino; la propiciacién de la lluvia y la renovacién de la naturaleza, el man-
tenimiento de la armonia césmica. Por razones de espacio reservadas a un arti-
culo de mediana extensién, no podemos detenernos en comentar los avances de
cada autor. Sélo precisamos que una parte de nuestras interpretaciones presenta
puntos de coincidencia con sus trabajos, pero difiere bastante en el tipo de datos
utilizados, en las argumentaciones y en el planteamiento general del texto.

Nuestro punto de partida es el contexto mitico al cual el ytimari hace referencia.
En un par de ellos, se dice que al comienzo de los tiempos los rardmuri se comian en-
tre ellos, razén por la que el Onordame les entreg?d los animales con el fin de que de-
jaran estas practicas abominables. En uno en particular, recopilado en la comunidad
donde realizamos nuestras investigaciones, se precisa que esta entrega de animales
se hizo “para que bailaran la danza del ytimari y ya no se comieran a sus hermanos”
[Felipe Ramiro, de Riwirichi, en Gardea y Chavez 1998:22]. Mas alld de plantear el
paso de un estado precultural, caracterizado por una transgresion implicita de las
normas divinas, a otro cultural marcado por la reprobacién de la misma, la rela-
cién entre danza y alimentacién implicada en esta afirmacién es mejor comprendida
dentro del contexto dancistico-ritual que nos ocupa. En efecto, todo consumo de
carne animal implica un ofrecimiento del mismo al Onortiame —para alimentarlo—
en el marco de una celebracion festiva atravesada de principio a fin por la danza del
ytimari. No hay ytmari sin sacrificio de animales y viceversa. En otra parte de este
mito se entiende, ademas, que el incumplimiento de esta ofrenda-danza desembocé
en la muerte temporanea del Sol (un eclipse). Para que éste renaciera

los ancianos se fueron a la cima de un cerro alto con agua caliente y lo ofrecieron a

los cuatro puntos cardinales [...] (alli) habia un toro muy grande [...] fue a éste el

> Con Alejandro Fujigaki, quien prepara su tesis sobre “muerte y sacrificio en la cultura rara-
muri”, he compartido las reflexiones sobre el tema.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 49

primero que sacrificaron. Luego cantaron y bailaron el ytimari y ofrecieron la carne
de las reses y con el dia sali6 el sol [ibid.].

Otro relato, sintetizado por Gémez [1948:58], afirma lo siguiente:

Tanto la Luna como el Sol, su esposo, sufren eclipses. La tltima vez que se eclipsé este
ultimo cada familia mat6 una chiva para darle de comer al astro para que se aliviara y,
ademas, bailaron ytimare, pues temian que se acabara el mundo. También la Luna se
“enferma” con los eclipses pero se alivia echdndole agua caliente para que tome.

En plena analogia con su antecesor mitico, el yimari de hoy es una danza
petitoria realizada en cualquier periodo del afio tanto en los patios comunita-
rios (en proximidad de las iglesias) como en los patios domésticos, sobre todo.®
Algunos autores [Pintado, 2005; Garrido, 2006] han insistido, recientemente, en
que su fin més importante es pedir la lluvia. A esto hay que afiadir otros fines
especificos como agradecer la cosecha, prevenir la enfermedad tanto de seres hu-
manos como de los animales y las plantas domésticas o bien, evitar percances
climatolégicos. Coincidimos con Velasco [1983] en que el propésito represen-
tativo que subyace a todos los demés es, en realidad, refrendar la relacion de
mutua dependencia que se estableci6 desde el comienzo de los tiempos entre los
raramuri y el Onortiame. Esta relacion, que apela al principio de reciprocidad
—asimétrica y jerarquizada— con lo sagrado, y explicitamente asumida por los
mismos agentes como una marca identitaria frente a los mestizos y los blan-
cos [ibid.], es también explicada, en los discursos ceremoniales y en platicas de
otro tipo, como una manera “para pedir perdén” [Gardea y Chavez, 1998:82, 87;
Bennett y Zingg, 1978:430, 439]. Desde luego no se trata de un perdén para “cul-
pas” particulares (aunque éstas puedan existir) sino, como Lumholtz lo sefialé
[1981:326], de una falta colectiva por no bailar lo suficiente, hecho que refleja su
sentimiento de deuda permanente con el dador de la vida.

El mismo Padre que nos cuida desde arriba es que ensefi6 a los que vivieron prime-
ro, como debiamos hacer para que viviéramos compartiendo nuestra alegria todos los
anos. [...] Hace mucho tiempo, cuando apenas comenzaba la vida aqui en la tierra, que
asi vivia haciendo fiesta la gente. Si no vivimos asi ahora, haciendo tutuguri,” no va a te-
ner fuerza el mundo® [Mauricio Batista, de Tatawichi, en Gardea y Chavez, 1998:100].

Los tinicos yumari que se realizan en los espacios comunitarios son, en Tehuerichi y en la
mayor parte de las comunidades cercanas, aquéllos de peticién de lluvia (en corresponden-
cia aproximada con el solsticio de verano) y de agradecimiento por la cosecha (11 noviembre,
fiesta patronal de san Martin).

En muchas partes de la Sierra Tarahumara ytmari y tutuguri son usados como sinénimos;
sin embargo, ciertos autores que los consideran como danzas diferentes aunque relaciona-
das, entre ellos, Lumholtz [1981:324-348]. Un recuento de este aspecto puede acotarse en el
articulo de Pintado [2005].

8 “No va a tener fuerza el mundo” /“ke tasi jwérima je'nali kawi.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

50 CARLO BonFiGLioL

La exégesis indigena es importante para aclarar estos aspectos del ritual.
Sabemos que en el pensamiento raramuri, la “alegria” es salud, inversamente a
la tristeza que es portadora de enfermedad. Asociado con esto y, en particular,
con el contexto festivo al cual hacemos referencia, el término “fuerza” —cuya
raiz rardmuri, iwé, se asocia a todo lo que tenga que ver con vigor, &nimo, ener-
gia, sustento [Brambila, 1976:210-212], comenzando por la componente animica,
arewd, también denominada iwigd—, debe entenderse como circulacién de sus-
tancias vitales que regenera la vida a través de la muerte, cuestion que, sin lugar
a dudas, comienza con el despunte en las cuatro direcciones cardinales de la
sangre de la res recién sacrificada.

La primera clave que el yamari nos brinda para acceder a la cosmologia rara-
muri estriba, por tanto, en una légica sacrificial. No obstante, hay cuestiones que
aun quedan sin respuesta. ;Por qué recurrir a la danza para ofrendar los alimentos
al Onortame? Si la ofrenda serfa mas que suficiente para cumplir este mandato,
entonces ;jpor qué danzar? ;Cudl es, dentro del rito, la funcién representativa de
los c6digos no verbales y, en particular, del cédigo gestual y coreografico?

Enseguida brindaremos una etnografia condensada de los cédigos dancisti-
cos —espacio y actores ceremoniales, acciones coreograficas— para proceder a
su andlisis. Los datos son de nuestras observaciones en la microrregion del Alto
Rio Concho, en los afios 1987-1988 y 2000-2007, cuya etnografia extensa sera pre-
sentada en otra ocasion. Estamos enterados de otras variantes regionales. Una
de ellas es la variante barranquefia descrita por Bennett y Zingg [1978], Pintado
[2005] y Garrido [2006]. Aquélla aqui considerada es, en cambio, representativa
de la regioén oriental de la Sierra Tarahumara.

EL MITO DANZADO

El patio donde se realiza el ytiimari —en rardmuri, awirachi— es un espacio que,
por la combinacién de formas cuadrada y circular,’ su orientacién sobre el eje es-
te-oeste, las caracteristicas y ubicacién del altar [Bennett y Zingg, 1978:419; Levi,
1998:308], y las acciones rituales que ahi se realizan, debe ser considerado un modelo
del cosmos que permite reducir las dimensiones de lo sagrado en escala humana.
De acuerdo con este mismo principio, el Onortiame es representado por una o mas
cruces —segun los indigenas, representacion de un cuerpo humano— “vestidas” de
tela blanca y con algunos collares. En los pies de la misma se tiende una cobija sobre
la cual se disponen, en distintos momentos de la ceremonia, los alimentos-ofrenda,
ciertas medicinas ceremoniales, la cornamenta de la res sacrificada y, cuando se trata
de un ytimari comunitario, las efigies catdlicas custodiadas en el templo.

° Mas que ser sefialados en el piso, como sucede con las danzas de curacién, los limites del
patio del ydmari son marcados por las coreografias adoptadas por los danzantes.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 51

La figura central de la danza, que por lo general comienza de noche y termi-
na después del amanecer, es el cantador (wikardame), persona a quien el Onoria-
me ha provisto de los conocimientos necesarios para conducir el rito en cuestion.
Sus principales herramientas comunicativas son la sonaja y el canto, un estribi-
llo sonoro combinado, a veces, con palabras indescifrables que constituyen una
suerte de dotacion secreta de cada cantador. Al igual que otros cantos y otros
conocimientos religiosos, se dice que es el Onortiame quien le ensefia este estribi-
llo a través de los suefos. En su tarea, el cantador es acompanado por algunos
hombres y mujeres que entran y salen del escenario de acuerdo a su voluntad o
de manera obligatoria, dependiendo del tipo de coreografias realizadas.

Al igual que otras danzas, ningtin yimari es igual a los demaés. En la coreo-
grafia, puede haber variaciones respecto al momento del dia en que comienza,
a la duracién, la combinacién de las trayectorias de los danzantes e incluso, el
ndmero de cantadores. En ciertos casos se introduce, por breves momentos, un
“paso retrocedido” que encontramos también en ciertas danzas de curacion. Pese
a esto, la comparacién de distintos casos observados permite encontrar patrones
coreograficos relativamente estables en el continuum dancistico. En particular, hay
cinco segmentos mayores: 1) el saludo inicial al Onortiame en los cuatro puntos
cardinales; 2) una serie prolongada de trayectorias lineales; 3) una serie prolon-
gada de trayectorias circulares; 4) una serie menor de trayectorias lineales; 5) el
saludo final. La descripcion de cada segmento es la siguiente.

1. Sonaja en la mano, el cantador se desplaza, caminando, hasta el altar para
saludar al Onortdame. Mirando hacia la cruz (y el oriente), eleva y sacude
su instrumento tres veces, por algunos segundos, ejecutando tres giros
del cuerpo sobre el propio eje en sentido antihorario-horario-antihorario.
A cada giro se realiza una sacudida. La misma accién es repetida en cada
uno de los puntos cardinales, quedando la cruz en el centro de este re-
corrido. El desplazamiento de un punto a otro es en sentido antihorario,
mirando primero hacia el oriente, luego hacia el norte, el poniente y el sur,
para terminar nuevamente al punto inicial.’ Concluido el acto, el canta-
dor regresa a su posicién base. Parado en su lugar, y sin dejar de mirar la
cruz, sacude varias veces la sonaja de manera continua. La danza propia-
mente dicha va a comenzar.

2. El primer segmento coreografico consiste en una serie de idas y vueltas
sobre el eje este-oeste, de la posicién base hasta el sector altar-cruz y vi-

10 Esta secuencia privilegia los puntos hacia donde se dirige la mirada que, en nuestra opinién,
es lo importante, y no aquéllos por donde se desplaza el cantador —el oeste, sur, este, norte,
y nuevamente al oeste—. El comienzo es hacia el este porque es el punto por donde sale el
Sol-Onortiame, y el punto donde se ubica la cruz que lo representa.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

52 CarLO BonFiGLIOLI

ceversa. A partir de este momento, danza y canto iran de la mano. EI des-
plazamiento se ejecuta con un “paso cojo”, de corta amplitud, con acento
sobre el pie derecho, marcado por el ritmo ternario de la sonaja. De esta
forma se realizan varias piezas, cuya duracién varia entre 10 y 20 minutos,
intercaladas con descansos.

3. A cierta hora de la noche comienza el segundo segmento coreogréfico. El
traslado inicial hacia la cruz se combina con un gran niimero de trayecto-
rias circulares alrededor del altar, coreografias predominantes en esta fase
de la danza. El grupo de los hombres, liderados por el cantador, y el grupo
de las mujeres (cuya presencia es ahora obligatoria) las ejecutan formados
en dos circulos concéntricos, unos y otros ubicados alternadamente al in-
terior o al exterior. Otro dato importante: cada grupo se desplaza, ademas,
en direccién inversa a la del otro: cuando los hombres se mueven en sen-
tido antihorario, las mujeres lo hacen en sentido horario y viceversa. En
este caso también son numerosas las piezas ejecutadas, de igual duracion
que las anteriores.

4. La danza termina con una serie numéricamente menor de trayectorias li-
neales, cuando el sol ya estd alto en el cielo.

5. El epilogo propiamente dicho es el saludo de despedida al Onortiame,
marcado por una sacudida de la sonaja en la posicién base y el caracteristi-
co jMatéteraba! (gracias) del oficiante, término con el que se suele concluir
los discursos ceremoniales y otras operaciones rituales.

Procedamos ahora con el andlisis de las trayectorias lineales y circulares —pun-

tos 2, 3 y 4—. Sobre la férmula gréafica del saludo regresaremos mas adelante.

Maés arriba deciamos que los rardmuri se refieren al ytimari como una ma-

nera de “pedir perdon” al dador y creador de la vida. No cabe duda que la
tarea dancistica llevada a cabo por el cantador al recorrer, de manera incesante,
con ese pasito cojo, dificultoso, y ese canto ligubre y melancélico, los pocos
metros que lo separan de la cruz (o bien que la rodean), refuerzan este con-
cepto: son la expresién gestual y sonora de ese sentimiento de stplica y deu-
da permanente de los seres humanos ante su divinidad. También es evidente
que, por medio del sacrificio corporal, se busca, implicitamente, “obligar” al
Onortame a escuchar y devolver el contenido de la peticion. La ejecucién de
las trayectorias lineales sobre el eje este-oeste plantea, ademads, una analogia
obvia y congruente entre los desplazamientos dancisticos y el recorrido solar.
Esto explica por qué, en las trayectorias lineales, las mujeres salen un poco mas
atras de los hombres (como dicen los rardmuri, las mujeres, al igual que la luna,
siempre salen detrds de su contraparte masculina). Por tanto, el cantador y los
danzantes no representan tinicamente a los seres humanos que “apenados y
endeudados” van detrds del Onortiame para solicitar su apoyo, sino también



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 53

—esta vez por analogia de género— a los astros mayores y a su recorrido por
la béveda celeste."

Pero ;como relacionar esta interpretaciéon con el patrén concéntrico de las
trayectorias circulares y con la constante inversién coreogréfica entre el grupo de
los hombres y el grupo de las mujeres? ;Y a qué nos remite, ademas de lo dicho,
ese pasito cojo que acompana toda la danza? Una vez mas la respuesta estd en
las versiones del mito de la creacién mencionadas al inicio de este apartado.

En el mito, para representar el colapso del astro luminoso se utiliza una figu-
ra metaférica tipicamente mesoamericana: el eclipse. Dado el contexto hasta aqui
analizado es entonces evidente que la sobreposicién de los circulos, es decir, el
patrén concéntrico de las trayectorias, representa la sobreposicion de los astros
mayores, es decir, la muerte del sol, acontecimiento con el que el conjunto ytimari-
ofrenda se relaciona por partida doble: es el incumplimiento de la danza, la causa
de esta muerte y, a la vez, el cumplimiento, la propiciacién de su renacimiento.
También esta claro que la inversién coreografica entre el grupo de las mujeres y
de los hombres simboliza el enfrentamiento primigenio entre la Luna y el Sol,
enfrentamiento presente en la cosmovision de muchos grupos mesoamericanos,
antiguos y actuales. Hay un momento de la danza en que este conflicto llega inclu-
so a teatralizarse. Mientras los dos grupos giran en sentido contrario, una mujer
adulta intenta sorprender y despojar al cantador de la sonaja, instrumento de su
poder sacerdotal. En caso de que lo logre, el cantador buscard recuperarla para re-
cobrar sus poderes, que, en el mito, el Sol “enfriado” por la Luna, rescata por medio
del suministro de agua caliente y de la ofrenda de la carne —en el rito, la esencia
etérea del caldo y la carne de la res sacrificada ofrendados al Onortdame.

De acuerdo con esta tonica representativa —de “muerte-renacimiento solar”—,
otros detalles encuentran su interpretacion pertinente. Asi, el paso dancistico cojean-
te no se adscribe tinicamente a la retérica de la stiplica y de la reciprocidad asimé-
trica, también expresa la dificultad del astro oscurecido para caminar en la béveda
celeste; dificultad, ademds, de aquéllos ancestros miticos para recorrer la oscura su-
perficie terrestre [Lumholtz, 1981:292]. La suministracién de plantas medicinales a
todos los presentes (ofrecida primero en los cuatro puntos cardinales con el esquema
descrito anteriormente), no sélo propicia la curaciéon del sol y el alejamiento de la en-
fermedad, también evoca su correspondiente mitico. Por tltimo, la cornamenta
de la res depositada en el altar, utilizada por un nifio a final de la ceremonia para
fingir una embestida a cada uno de los presentes, no representa solamente a la res
sacrificada por la ocasion, sino también el mitema del “primer toro”."?

" El caracter polisémico de los danzantes no es privativo de esta danza. En todas las danzas
tarahumaras los danzantes siempre adquieren una doble personalidad.

12 “Habia un toro muy grande que habia venido al mundo a comer gente por mandato del

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

54 CarLO BonFiGLIOLI

El abismo que separa el tiempo del mito de aquello del rito, los sucesos acon-
tecidos y aquéllos posibles, se disuelve asi en una suerte de cosmologia implicita
y especular fundamentada en la renovacion del movimiento solar. Traducidas
al lenguaje del mito, las trayectorias lineales recuerdan la peticién primera, es
decir, la danza con la cual se propici6 el renacimiento solar en el tiempo primi-
genio. Y traducidas al lenguaje del rito, las trayectorias circulares evocan —para
conjurarlo— el peligro latente de la muerte solar, riesgo que se quiere evitar
por medio del ofrecimiento de la carne de las reses, la tarea c6smica de los rara-
muri. Enmarcado en la reciprocidad con lo divino, el conjunto de significantes
yumari-sacrificio-ofrenda, expresa, por medio de una devolucién de sustancias
vitales, la renovacién de una alianza iniciada en los tiempos miticos permitién-
doles solicitar, con el lenguaje vital de los comienzos, todo tipo de intervencién
al Onortiame. He aqui, en la relacién mito-rito, la segunda clave de acceso a la
cosmologia brindada por el yamari.

LA REGLA DEL “TRES POR CUATRO"”, CAMINO SOLAR, CAMINO DE LOS RARAMURI

Nos falta aclarar un dltimo punto para entender la esencia del ytimari, algo que
nos conduce al corazén de ese simbolismo solar que lo cruza de inicio a fin: la
regla del “tres por cuatro”.”

Amedianoche, al amanecer y al mediodia, la danza se interrumpe (o termina)
para llevar a cabo la ofrenda de alimentos al Onortiame, cuya ejecucién observa
el mismo patrén espacial, secuencial y gestual mencionado cuando describimos el
saludo a la cruz del cantador: tres giros sobre el propio eje en sentido antihora-
rio-horario-antihorario y tres elevaciones en cada uno de los puntos cardinales.
En este caso, en lugar de la sonaja y del “saludo sonoro”, las elevaciones concier-
nen a la sustancia etérea del animal sacrificado y de los alimentos de maiz, su
fuerza vital. Las caracteristicas numéricas —no las direccionales— de esta accién
se explican por su analogia con las formas tripartita y cuatripartita del espacio
c6ésmico. La ofrenda se eleva tres veces porque el destinatario de la misma vive
en el tercero de los pisos celestes; mientras que su repeticion en los cuatro puntos
cardinales corresponde a la ubicacién de las cuatro columnas que sostienen el
cielo, lugar en el que los rardmuri encuentran idealmente al Onortiame:

[...] All4 en la orilla, desde donde solamente hay orillas, dicen que hay alli unas co-
lumnas, y dicen que son de fierro las columnas que ahi estan hacia arriba, para que no
se caiga [el cielo]. Si acaso se pasara mas alla de donde estan erguidas las columnas,
dicen que se podria subir bien [al cielo] pasando alla arriba en donde esta el que es

Onortdame, fue a este al que primero sacrificaron” [Felipe Ramiro, de Riwirichi, en Gardea y
Chavez, 1998:22].
13 La denominacion es nuestra.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 55

padre, yendo alld al otro lado. Dicen que el que es padre estd arriba y que lo encon-
traremos alld donde estdn las columnas paradas. Dicen que pasando detrés de ellas
podemos subir [...] [Erasmo Palma, de Tucheachi, en Gonzélez, 1987:404].

Este concepto de circulacion de fuerzas y sustancias por las columnas del cielo
encuentra un sustento incuestionable en la tradicién mesoamericana [Lépez Aus-
tin, 1994], por lo que no hace falta insistir en esto. La interpretacion de los patrones
antihorarios y horarios es, en cambio, mas problemaética pero no insoluble. ;Con
cudles aspectos de la cosmovisién se relacionan? La pregunta nos acompana (e
intriga) desde hace tiempo ya que son una constante de la ritualidad raramuri.
En otras ocasiones los hemos interpretado como una representacién de caminos
ascendentes y descendentes que, dependiendo del contexto en que se ejecutan,
recorren los muertos, los enfermos, los aliados del Diablo o del Onortiame, para
desplazarse entre distintos lugares del espacio césmico: inframundo, cielo, orien-
te, poniente, centro. Pese a las variaciones representativas, intuimos desde un
principio que el referente principal de estos enigmaticos desplazamientos debia
ser el caminante por excelencia: el Sol-Onortiame, guia supremo (nijiyiirame) [José
Librao, de Rikusachi, Gardea y Chavez, 1998:38] del pueblo raramuri. No olvide-
mos que las referencias a su caminar por la boveda celeste recurren constantemente
en las palabras ceremoniales' y que su recorrido diario y su posicion en el cielo o
en el horizonte son, para los indigenas, el “pan de cada dia”. Pero, ;cuales despla-
zamientos solares fungen como referentes concretos de estos patrones direcciona-
les, los desplazamientos diurnos o aquéllos anuales? Ya sefialamos, al hablar de las
trayectorias lineales del ytimari, que los desplazamientos sobre el eje este-oeste
remiten a los primeros; veamos ahora por qué los desplazamientos antihorarios y
horarios pueden asociarse a los segundos.

Desde el 21 de diciembre hasta el 21 de junio, entre el solsticio de invierno y
de verano, el astro amanece, cada dia, un poco mas a la izquierda en el horizon-
te; es decir, desde su extremo este-sur “camina”, en sentido antihorario, hacia
el extremo este-norte. Asimismo, la secuencia de todos los puntos cenitales en
este periodo muestra cémo el astro va colocdndose, con el paso de los dias, un
poco més arriba en el cielo. Con su paulatina ascensién en el firmamento —la
secuencia de los cenit— y su lento desplazamiento antihorario en el horizonte
—Ila secuencia de los amaneceres—, “el Sol chiquito”, como le dicen los raramu-
ri al sol decembrino, se hace cada dia “mas fuerte”, mas luminoso (mas horas
de luz), mas calido." A partir del solsticio de verano y hasta el nuevo solsticio de

" En los discursos ceremoniales es frecuente referirse a Onoridame y Eyertiame, “la que es
madre”, con la expresién “los que caminan arriba”.

15 Esto presenta, ademads, una analogia con el ciclo de vida de las personas, cuyo cuerpo pasa del
estado liquido, frio y oscuro del vientre materno, al estado seco, calido y luminoso de la vejez
(los viejos son depositarios del conocimiento tradicional y, de alguna forma, del poder solar).

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

56 CARLO BonFiGLIoLI

invierno, el sol recorre el camino inverso, sufriendo un proceso de debilitacién,
asociado con su desplazamiento horario y descendente. Desde luego, se trata de
un continuum de alternancias respecto del cual sélo la cultura, con la arbitrarie-
dad que la caracteriza, puede establecer cual es el punto de partida y cémo va-
lorarlo. El predominio simbélico del sentido antihorario sobre el sentido horario
en la ritualidad rardmuri corresponderia entonces a la superioridad atribuida a
la etapa de crecimiento-reforzamiento solar —cuando de “chiquito” el astro se
hace “adulto”— sobre la etapa de descenso-debilitacién. Ahora bien, al realizarse
la combinacién de giros antihorarios-horarios-antihorarios en los cuatro puntos
cardinales, se establece una relacion entre los movimientos solares intersolsti-
ciales con el simbolismo de la elevacion de sustancias a través de las columnas,
produciéndose con ello esa condensacion de significados y temporalidades evi-
denciada en el apartado “el mito danzado”. El tiempo no es eterno para los rara-
muri, sino una categoria ciclicamente renovable a través de sus actos; actos que
también renuevan el fortalecimiento solar y, consecuentemente, el sostenimiento
de la vida césmica.

Desde luego, la interpretacion que se acaba de presentar no pretende ser la
ultima palabra al respecto —hay mas datos etnogréficos que analizar y mas temas
que discurrir—.** Consideramos, sin embargo, que se trata de un avance signifi-
cativo, respaldado no sélo por los datos contextuales mencionados a lo largo de
estas paginas sino también, por los andlisis de otros rituales y otras teméticas, tan-
to nuestros [Bonfiglioli, 2005, 2006, en prensa] como de otros."” Pero, siguiendo el
hilo de nuestras interpretaciones, nos atrevemos a plantear lo siguiente. Ejecutada
en su forma mds sintética —una sola combinacién antihoraria-horaria-antihoraria,
o0 incluso un solo giro antihorario, a manera de saludo ritual de la deidad o del
chamdn que la representa— o en su forma mas elaborada —el “tres por cuatro”
ejecutado por decenas de danzantes matachines alrededor de la cruz atrial o alre-
dedor del altar del ytimari, o bien por los danzantes que protagonizan la semana
santa a manera de procesiones alrededor de la iglesia— esta regla, apela siempre,
silenciosamente, al simbolismo de los pilares césmicos, de los niveles celestes, del
recorrido solar y, por analogia, al caminar de los rardmuri por el camino del sol.

16 El mds importante entre ellos refiere a la asociacion registrada por Lumholtz [1981:329-333]
entre ytiimari-venado y tutuguri-guajolote, tema tratado por Pintado [2005] aunque, en nues-
tra opinién, de manera poco consistente.

7 Nos referimos, por ejemplo, a los estudios sobre cuerpo-tiempo-espacio de Martinez [2007];
aquéllos sobre muerte y sacrificio de Fujigaki (en prensa); los de Aguilera [2005] sobre icono-
grafia textil; los de Garrido [2006] sobre ritualidad en la regiéon occidental de la sierra y otros
mas. Pero lo mas importante han sido las discusiones sostenidas con Martinez y Fujigaki en
el Seminario sobre Historia y Antropologia de la Sierra Tarahumara y con otros colegas en el
Seminario Las Vias del Noroeste.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 57

EL SISTEMA COSMOLOGICO RARAMURI (A MANERA DE CONCLUSION)

Hemos llegado a definir una regla que no sélo atraviesa toda la ritualidad rara-
muri sino que sintetiza también una parte importante de sus nociones cosmo-
légicas, particularmente aquéllas que conciernen a sus relaciones con el mundo
de arriba. Una vez aqui, es pertinente sefialar cuél es la articulacion del ytdmari
con las demds piezas que conforman el sistema ritual y cosmolégico del gru-
po en cuestion. Si la danza que se acaba de analizar es la piedra angular para
entender la circulacién de las fuerzas vitales en el tiempo y el espacio césmico
—hecho que renueva las relaciones arménicas con el mundo celeste con obvios
beneficios tanto para la agricultura como para la salud de los seres humanos y
de sus animales—, los rituales de curacién regulan, en cambio, las relaciones de
los rardmuri con el complejo conjunto de seres y situaciones que producen enfer-
medad: plantas, animales, rocas y seres humanos, asociados, de forma estable o
aleatoria, a la oscuridad y a los poderes del diablo [Bonfiglioli, 2005, 2006].

Constantemente temidos, los chamanes-brujos (sukuriiame) pueden actuar
por fuerza propia o bien convencer a otros seres, incluyendo algunos tendencial-
mente benéficos como el peyote (Jikuri) y el Bakinoa, a actuar en perjuicio de los
raramuri. Asi, la preocupaciéon por mantener relaciones equilibradas con estos
seres y para alejar la enfermedad es uno de los aspectos mds importantes de la
idiosincrasia rardmuri, de ahi que los rituales de curacién y los chamanes que
los realizan, representantes a todas luces del Sol-Onortame, estén presentes en
todo tipo de fiesta, sea para producir, con sus acciones, efectos preventivos como
curativos stricto sensu. Entre estos tiltimos, los més representativos son, sin duda
alguna, los rituales conocidos como raspa del Jikuri y de Bakéanoa.

En una regién donde todos, en teorfa, pueden recibir el don de los poderes
chamaénicos, no es demasiado sorpresivo que Jests Cristo (Sukristo) haya sido
asumido como el ancestro de todos ellos; pues, al fin y al cabo también los misio-
neros dicen que “era un doctor muy bueno, que levantaba hasta los muertos”.

De ahi que esta figura se haya convertido, en una sociedad eminentemente
chamaénica, en una suerte de héroe cultural y que los dos momentos importantes
de su vida, el nacimiento y la muerte, sean ritualizados por medio de dos ciclos
importantes: el ciclo matachin y el ciclo de cuaresma-semana santa. El primero de
ellos es protagonizado por los matachini, danzantes asociados, con su simbolismo
floral, a la Madre (Eyertiame-Virgen), la tierra y los poderes del crecimiento —el
polo positivo del mundo de abajo—. Sus danzas pueden comenzar después de la
semana santa, acompafando toda fiesta relacionada con el ciclo del maiz. Pero el
climax de sus actuaciones es en diciembre, mes de transicién entre el tiempo de
la Madre —nueve meses entre el equinoccio de primavera y el solsticio de invier-
no—y el tiempo del Padre, periodo que simbélicamente inicia con el nacimiento

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

58 CARLO BonFiGLioL

del Hijo y termina con su muerte. En otro estudio [Bonfiglioli, Gutiérrez y Ola-
varria, 2004] hemos argumentado que la complejidad de la semana santa estriba
en la articulacién-condensacion de distintos 6rdenes simbélicos (astral, étnico,
ecoldgico y otros mas). Pero la clave de esta celebracion es la presencia del Judas
y de los fariseos, figuras falicas asociadas con el diablo y la transgresién sexual.
Su derrota —en el caso de Judas, una “quema”— por mano de los aliados del
Sol-Onortiame, hace que el semen por ellos versado —evidentemente asociado,
en la mentalidad de un pueblo eminentemente agricultor, a la semilla vegetal—
y la sustancia vital relacionada,’® traspase a la tierra. Esto se presenta, ademads,
con una segunda modalidad. Como aquélla de la res sacrificada en la danza del
yumari y, como toda sangre, la sangre de Cristo, intermediario de Onortame,
ancestro de los chamanes, también contiene sustancia vital. La sangre y el semen
de los ancestros —los fariseos también lo son— “mojan” simbélicamente la Tie-
rra. La lucha entre seres celestes y seres inframundanos librada a lo largo de la
semana santa es también para que lleguen las primeras lluvias, indispensables
para barbechar y aguantar el paso por la temporada, breve pero intensa, de calor.
Al semen y la sangre se afiade ahora este elemento potencialmente devastador
(sequia), si la temporada de lluvias no llega a tiempo. Dicen los yaquis que de
la sangre de Cristo nacen las flores de la virgen y de los matachines, en otras pala-
bras, se activan las fuerzas del crecimiento. En la Sierra Tarahumara, como en
otras partes del noroeste mexicano, todo el periodo relacionado con el ciclo del
maiz es generador de ansia social. Por esto hay que regresar a bailar ytimari y
matachin, para alimentar nuevamente al Sol, activar las fuerzas del crecimiento
y, ahora si, pedir la lluvia, festejar la llegada de los primeros frutos, agradecer
la cosecha. Con el fin de las lluvias, comienza la pizca. Los matachines salen a
danzar en mayor niimero; se intensifica su temporada. Después de que la Tierra
ha parido sus frutos, la Madre también pare al Hijo. El “Sol chiquito” comienza
a caminar rumbo al norte, a subir un poquito més arriba, dia tras dias, en el
cielo. Los chamanes se hacen mas activos, la transicién de la temporada hiimeda
a la temporada fria ha traido frutos y alegria pero también el peligro latente de la
enfermedad;” es precisa su intervencion. La alternancia inestable de los ciclos
ecoldgicos y aquélla de los ciclos festivos, el peligro latente de la enfermedad asi
como la circulacién de fuerzas y sustancias vitales contintia. Onortiame y seres

18 Galinier, utiliza el término “energia” [1999] para el contexto mesoamericano, lo cual suena
l6gico también para el contexto rardmuri, aunque falta explorar su campo de aplicacién
lexicolégica. Guillén y Martinez [2005] y Martinez [2007] han documentado que la creacién
de un nuevo ser humano deriva, en una primera instancia, de la conjuncién de semen mas-
culino, sangre femenina y, después del parto, de aliento divino y calor solar.

¥ Martinez [2007] ha descubierto que al igual que en Mesoamérica, también para los raramuri,
los nifios recién nacidos acarrean la enfermedad acumulada en el vientre materno.



EL YUMARI, CLAVE DE ACCESO A LA COSMOLOGIA RARAMURI 59

humanos recorren el mismo camino, si es que la Luna no oscurece el Sol, y el
diablo y otros seres voraces no se entrometen en las andanzas de los segundos.
De ahi que la Sierra Tarahumara sea una tierra de cantadores y de chamanes.

BiBLIOGRAFIA

Aguilera, Sabina

2005 La faja raldmuli. Un entramado cosmolégico, tesis de licenciatura en etnologia,
México, ENAH.

Bennett, Wendell C. y Robert M. Zingg

1978 (1935) Los Tarahumaras, México, INT.

Bonfiglioli, Carlo

2005 “Jikuri sepawdme (la “raspa de peyote”): una danza de curacién en la Sierra
Tarahumara”, en Anales de Antropologia, México, 39-11, pp. 151-188.

2006 “El peyote y sus metédforas curativas: los casos tarahumara, navajo y otras

variantes”, en Bonfiglioli, Carlo, Arturo Gutiérrez y Maria Eugenia Olavarria
(Coords.), Las Vias del Noroeste I. Una macrorregion indigena americana, México,
IIA-UNAM, pp. 257-281.

en prensa “The Snake Symbolism in Rardmuri Dances: An Analytical Bridge Between
the Northwest Mexico and the Southwest of the United States”, en Annual Cord
Conference. Continuing Dance Culture Dialogues: Southwest Borders and Beyond.

en prensa “Danzas circulares, figuras espiroideas y predominancia del patrén levégiro
entre los Raramuri”, en Anales.

Bonfiglioli, Carlo, Arturo Gutiérrez y Maria Eugenia Olavarria

2004 “De la violencia mitica al mundo flor: transformaciones de la semana santa en el
norte de México”, en Journal de la Société des Américanistes, vol. 90-1, pp. 57-91.
2006 “Las vias del Noroeste: hacia una perspectiva sistémica de una macrorregion

indigena americana”, en Bonfiglioli, Carlo, Arturo Gutiérrez y Maria Eugenia
Olavaria, Las Vias del Noroeste 1. Una macrorregion indigena americana, México,
IIA-UNAM, pp. 15-32.

Brambila, David

1976 Diccionario rardmuri-castellano, México, Editorial Buena Prensa.

Fujigaki, Alejandro

en prensa “Dos cuerpos muertos: el cadaver humano y la victima sacrificial entre los
raramuri de la Alta Tarahumara”, en Anales de Antropologia.

Galinier, Jacques

1999 “L'entendement mésoamericain. Catégories et objet du monde”, en L'Homme,
151 (juillet/septembre), pp. 101-121.

Gardea, Juan, Martin Chavez (Eds.)

1998 Kite amachiala kiya nirtiami. Nuestros saberes antiguos, México, Gobierno del
Estado de Chihuahua.

Garrido, Juan Pablo

2006 Sistema ritual-festivo en la barranca tarahumara el caso de Guadalupe Coronado, tesis

de licenciatura en antropologia social, México, ENAH.
Gomez, Filiberto
1948 Rardmuri. Mi diario tarahumara, México, Talleres Tipograficos de Excelsior.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

60 CARLO BonFiGLIoLI

Gonzalez, Luis

1987 Cronicas de la Sierra Tarahumara, México, SEP.

Levi, Jerome M.

1993 Pillars of the Sky. The Genealogy of Ethnic Identity among the Rardmuri-Simaroni
(Tarahumara-Gentiles of Northwest México), PhD thesis, Cambridge, Harvard
University (Department of Anthropology).

1998 “The Bow and the Blanket: Religion, Identity and Resistance in Rardmuri Material
Culture”, Journal of Anthropological Research, vol 53, nim. 3, pp. 299-324.

Lopez Austin, Alfredo

1994 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

Lumbholtz, Carl

1981 (1902) EI México desconocido, México, INT.

Martinez, Isabel

2007 El camino solar. Ser humano y cosmos en el pensamiento rardmuri, borrador de tesis
de maestria en antropologia, México, I1A-UNAM, mecanografiado.

Merrill, William L.

1992 (1988) Almas rardmuri, México, INI y Conaculta.
Mondragén, Lucila, Jacqueline Tello y Argelia Valdez
1995 Relatos tarahumaras. Ki'd ra’ichaala rardamuli, México, Conaculta—Direccion

General de Culturas Populares.
Montemayor, Carlos

1998 (1995) Los tarahumaras. Pueblo de estrellas y barrancas, México, Editorial Aldus.

Pintado, Ana Paula

2005 “Rutuguli-Yimari: descripcién de las danzas, analisis del canto y perspectiva
comparada”, en Dimension Antropoldgica, aio 12, vol. 34, mayo-agosto, pp. 167-
187.

Velasco Rivero, Pedro de, S.].

1983 Danzar o morir. Religion y resistencia a la dominacion en la cultura tarahumar,

Meéxico, Ediciones CRT.





