El Yo-memoria
Una nueva aproximacion a los cantos
chamanicos amerindios

Carlo Severi

Resumen: En las tradiciones chamdnicas amerindias, la comunicacion ritual se distingue de la comunicacion
ordinaria porque aquella transfiere a un primer plano ciertos aspectos pragmaticos de la comunicacién y los
somete a una elaboracion imprevista, realizada a partir de una definicion reflexiva del enunciador. Esta
definicion, en términos pragmdticos, del enunciador puede arrojar nueva luz sobre el establecimiento de
las creencias implicadas en la accion ritual.

Abstract: In the Amerindian shamanic traditions, ordinary and ritual communication can be distinguished
from one another due to the capacity of the last —ritual— to transfer and bring to the frontage certain
pragmatic topics of communication. Only then ritual communication can submit these topics to an unexpected
elaboration, fulfilled through a reflexive definition from the enunciator. This definition in pragmatic terms from
the enunciator can throw new light on the establishment of beliefs implied in ritual action.

Palabras clave: chamanismo amerindio, comunicacién ritual, enunciacion, identidad

Key words: amerindian chamanism, ritual communication, enunciation, identity

¢Coémo describir, en términos formales, el contexto especifico que hace de la co-
municacion ritual, en el seno de la forma-canto chaménica amerindia, una ma-
nera de comunicar radicalmente distinta de la comunicacién normal? En este
articulo, propongo una respuesta a esta pregunta: dentro de diversas tradiciones
chamaénicas amerindias, el contexto ritual se distingue de la comunicacién or-
dinaria porque transfiere a un primer plano ciertos aspectos pragmaticos de la
comunicacién y los somete a una elaboracion imprevista, realizada a partir de
una definicién reflexiva y paralela del enunciador. En un libro consagrado al
estudio de la accién ritual [Houseman y Severi, 1998], Michael Houseman y yo
hemos sostenido que uno de los rasgos cruciales de la comunicacién ritual resi-
de en la manera en la cual, a través del establecimiento de una forma particular
de interaccién simbdlica, una identidad especifica de participantes se genera al

" Traduccién de Saul Millan.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778.



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

12 CARLO SEVERI

interior del ritual. En el caso que hemos tomado como ejemplo, un célebre ritual
de trasvestismo entre los iatmul de Nueva Guinea, el estudio de la interaccién de un
tio materno, que actiia como una madre y una esposa en relacién a una hija de
la hermana que actiia como una hija y un marido, conduce al analisis de una serie
de rituales que involucran grupos sociales cada vez mas importantes, donde la
competencia entre los hombres del clan de la madre de Ego y las mujeres del clan
de su padre juegan un papel central. Una de nuestras conclusiones ha sido que la
identidad de cada uno de los participantes estd construida, en el contexto ritual,
a partir de un conjunto de connotaciones contradictorias. En este contexto, por
ejemplo, se asume al mismo tiempo el papel de madre y de hija, el de hija de la
hermana y el de esposa, etc. El proceso de transformacién simbdlica realizado a
través de la accién ritual, que hemos llamado “condensacién ritual”, confiere al
contexto de la comunicacién una forma particular que lo distingue de las inte-
racciones ordinarias en la vida cotidiana.

El estudio de las tradiciones chamanicas amerindias, asi como el tipo parti-
cular de memoria que ellas implementan, me conduce actualmente a extender
esta aproximacién —fundada hasta ahora casi por completo en el analisis de la
accion— al examen de situaciones rituales en las que la accién parece jugar un
papel menor y se reemplaza en cambio por un uso especial del lenguaje. Cier-
tamente, el chamanismo amerindio no s6lo implica ciertas técnicas enunciativas
(que van del conocimiento de un repertorio de metaforas a la matriz de algunas
maneras de cantar), sino también una transformacién particular de la identidad
del que canta. Este, con menos frecuencia que aquél, jamas se conoce como al-
guien parecido a todos los otros. En virtud de su practica, deviene una especie de re-
presentante de la tradicién lo que se podria llamar un “Yo-memoria” por oposicién
al simple individuo. La pregunta que buscaremos responder sera, por tanto, ;c6mo,
en un nuevo contexto donde la “accién ritual” parece reducirse a la enunciacién de
un cantor, se realiza la transformacion de la identidad que caracteriza la interac-
cién ritual y el contexto especifico de comunicacion que la sostiene?

El estudio antropoldgico del simbolismo concede una atencién particular a
las diversas maneras en las que el lenguaje transforma la visién del mundo de los
participantes durante el transcurso de la celebracién de un ritual, construyendo
asi su propio universo de verdad. Una manera tipica de alcanzar ese resultado en
el chamanismo amerindio consiste en establecer un lazo metaférico o un conjunto
de relaciones misticas entre los objetos rituales y los seres vivientes. El jaguar del
cielo del Canto de la locura, que puede reunir en un solo ser a las cuerdas de uso fu-
nerario, voces de péajaros, pintura para decorar el rostro y representaciones rituales
del sol, ilustra ya esta forma de proceder. Otro ejemplo se encuentra en La ruta
de Mu, el canto cuna destinado a la terapia de un parto dificil [Holmer y Wassen,
1953]. En este canto, el nifio que debe salir del cuerpo de la madre se transforma



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 13

progresivamente en un ser hibrido, receptaculo de factores heterogéneos, que el
texto termina por llamar, al final de un largo desarrollo, “la perla en la gota de
sangre”. Sigamos brevemente, al interior del texto, las fases que conducen a esta
definicién del infante. Durante toda la primera parte del texto, el cuerpo de la
madre se encuentra transformado progresivamente en un arbol. Después de haber
donado una descripcién muy realista de la escena del parto y del sufrimiento de la
madre, el canto comienza a mencionar “las raices del cuerpo de la madre”:

Tus raices se extienden

En el lecho de oro de la tierra, tus raices te sostienen

Lejos, hasta el lecho de oro de la tierra, tus raices estan plantadas sflidamente [...]

Los animales escalan uno a uno tus ramas manchadas de sangre

Esta descripcion es seguida por un pasaje en el que el cuerpo doliente de la
enferma se representa como un drbol donde las ramas se agitan bajo el soplo de
un viento tempestivo:

Cuando el viento del Norte sopla a través de tu cuerpo

Tus ramas se doblan, tus ramas se estan doblando frente al viento [...]

Hacia el Este, tus ramas de plata se extienden [...] [ibid.:56 y s.; v. 184-188;

v. 58, 213].!

A partir de este pasaje, el cantor-chaman comienza a referirse, por una parte,
a la forma en que un “drbol sangra” y, por otra, al infante como un “fruto” que
estd a punto de “salir” del arbol. El chamén canta:

De cada una de tus ramas se vierte un liquido

Un liquido que gotea como la sangre [ibid.:184].

Esta serie de transformaciones (ellas mismas fundadas sobre una analogia
entre el cuerpo de la madre y el arbol, por un lado, y entre el infante y el fruto,
por el otro) se prolongan hacia otra serie construida a través del establecimiento
implicito de otra analogia, fundada sobre el eje fruto/perla. Asi, después de ha-
ber mencionado un “fruto en la gota de sangre” como un equivalente simbdlico
del infante, el canto concluye esta serie de transformaciones hablando de una
“perla en la gota de sangre”. Al seguir este proceso mds adelante, se podran
encontrar durante el canto enunciados como aquellos, donde el eje analégico
infante/fruto sangrante/perla de vidrio se desarrolla ulteriormente:

Las perlas de vidrio de tu collar se abren en sus rayas, en el interior son rojas

como la sangre

Las perlas de tu collar tienen el olor de la sangre [ibid.:59, v. 227 y s.].

Sin ir més alld de nuestro analisis del texto, podemos afirmar que la equi-
valencia establecida entre el fruto y el infante supone aqui una serie de “pensa-
mientos implicitos” que podrian resumirse de la siguiente forma:

! He retomado y verificado todas las traducciones a partir del texto cuna.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

14 CARLO SEVERI

La madre es un arbol

El nifio es un fruto

El cuerpo de la madre sangra

El arbol sangra

El fruto del arbol esta sangrando

El fruto es una perla de uso ritual

La perla (es decir, el nifio) esta sangrando

A través de la extension progresiva de esta manera de transferir grupos de
connotaciones analdgicas a los objetos y los seres vivientes, se realiza una transfor-
macion ritual del universo en la tradicién chaménica cuna. El instrumento ling{iis-
tico que opera esta transformacién es el mismo que emplean los chamanes para
memorizar los cantos y las imagenes pictograficas. Es a través de un nuevo pa-
ralelismo, de una “manera de tejer entre ellas imégenes verbales”, como lo llama
Townsley [1993:457], que los chamanes cuna ensayan con una matriz extraordina-
ria. Aqui se muestra claramente que el paralelismo no es solamente una técnica
de recitacién. Cuando él se concentra en la descripcién del sufrimiento, como en
este caso, la técnica se convierte también en un medio de construir una dimensién
sobrenatural, concebida como un doble invisible o, en todo caso, como un mundo
posible que posee una existencia paralela a la del mundo real. En este contexto,
por ejemplo, el chamén que habla de un “fruto donde gotea la sangre” se refiere a
su vez a la experiencia real de una madre y a una mujer-arbol que engendra frutos
humanos. Es en el seno de este proceso de evocacién, unido a la recitacién de can-
tos ordenados en secuencias de constantes y variaciones, que nace ese ser ambiguo
y en continua metamorfosis que hemos llamado “criaturas paralelisticas”. El ejer-
cicio organizado de una técnica memoristica orienta, asi, el tipo de imaginacién
que opera al interior del saber tradicional.

Pero sigamos avanzando. Habiamos dicho que la tradicién chamanica de los
cantos no se encuentra solamente caracterizada por el ejercicio de una mnemotéc-
nica, fundada en el paralelismo. En toda América, esta tradicién supone también
cierta transformacion de la imagen del enunciador. Este, que es a fin de cuentas
un simple individuo (tal como Pomian queria verlo), asume siempre el papel de un
representante de la tradicion. Su voz se convierte en la voz del conocimiento
comun. El chamdn deviene, asi, en lo que hemos llamado un “Yo-memoria”. A
una transformacion orientada de la palabra ritualmente enunciada, corresponde
por lo tanto una transformacién de la imagen del enunciador. ;Cémo se realiza
ese proceso? Veremos que el mismo instrumento de transformacién, que hemos
descrito hasta ahora como un medio para transformar la imagen del mundo ex-
terior, puede también ser utilizada bajo una forma reflexiva a fin de transformar
la imagen del enunciador. Es a partir del paso crucial entre el uso objetivo y el
uso reflexivo de la técnica paralelista que se establece ese contexto especifico



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 15

que caracteriza la comunicacién ritual en el caso de las tradiciones chamanicas
americanas. Veremos que en este contexto se produce un efecto mnemotécnico
mas especifico: el engendramiento de una creencia.

Regresemos, entre tanto, al canto cuna consagrado a la terapia de un parto
dificil y prosigamos con nuestro analisis. Como entre otros muchos cantos de la
tradicién cuna, La ruta de Mu comienza por una introduccién que contiene la evoca-
cién detallada de gestos y de procedimientos rituales, necesarios para la enuncia-
cién del canto. En esta seccion del canto, en efecto, vemos al chaméan en su choza,
pidiéndole a su mujer que le prepare una comida de platanos cocidos. Lo vemos
partir hacia el rio para lavarse, sentarse sobre su asiento ceremonial, comenzar
a tostar, en completo silencio, los granos de cacao en el bracero que se encuentra
frente a él. Enseguida, retine las estatuas que asistiran a la enunciacién del canto
ritual, se sienta una vez més y, finalmente, comienza a cantar. En La ruta de Mu,
texto del que ya hemos hablado y que Claude Lévi-Strauss [1958] ha evocado
en su célebre articulo, esta seccién ocupa gran parte de la trascripcion del canto
publicado por Holmer y Wassen en 1953. Ella precede, en efecto, la descripcion,
mas familiar para los especialistas del chamanismo, de las aventuras del alma
encantada por los espiritus, cuya ausencia provoca la patologia. Pero acerqué-
monos mas esta “introduccién”:

La partera abre la puerta de la choza

La puerta de la choza del chamén rechina

La partera va a entrar por la puerta en la choza del chaman

El chaman esta recostado en su hamaca, frente a ella

La primera esposa del chamén estd a punto de acostarse a su lado

La partera se dirige al chaman

El chamén le pregunta: “;Por qué has venido?”

El chamén le pregunta: “;Por qué has venido a verme?”

La partera responde: “Mi mujer dice que estd vestida con los ropajes calien-

tes de la enfermedad”

El chamén responde: “; Tu mujer dice que esta vestida con los ropajes calien-

tes de la enfermedad? Yo la escucho”

El chaman pregunta a la partera. “;Durante cuantos dias tu mujer se siente

vestida con los ropajes calientes de la enfermedad?”

La partera responde: “Durante dos dias, mi mujer dice estar vestida con los

ropajes calientes de la enfermedad”

El chaman le dice: “Tu mujer siente desde hace dos dias estar vestida con los

ropajes calientes de la enfermedad”

El chaméan dice: “Como no tengo luces para ver a través de las cosas, serd

necesario que entre en los lugares secretos y oscuros a través de su cuerpo”

La partera adelanta el pie para comenzar a caminar

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

16 CARLO SEVERI

La partera toca el suelo con su pie

La partera esta saliendo por la puerta de la choza del chamén

La partera adelanta un pie

La partera toca el suelo con su pie

La partera avanza otro pie

La partera esta entrando por la puerta de la choza habitada por la mujer

El chamén saca la pierna de su hamaca

El chamén desciende de su hamaca

El chamén coge su bastén

El chamén se mueve en su choza

La partera adelanta el pie

La partera toca el suelo con su pie

La partera avanza otro pie

El chaman se acerca a la puerta de su choza

El chaman abre la puerta

La puerta de la choza del chamén rechina

Cuando él abandona su choza, el chamén se detiene y observa alrededor de

él; parece desorientado

El chaman comienza a caminar en direccién a la choza habitada por la mujer

El chamén pone su pie sobre el camino que conduce a la choza habitada por

la mujer

El chamén mueve el otro pie sobre el camino que conduce a la choza habita-

da por la mujer

El chamén esta atravesando la puerta de la choza habitada por la mujer

Ellos estan poniendo un asiento ceremonial de oro sobre la hamaca donde se

encuentra la mujer enferma

El chamén se sienta sobre el asiento ceremonial

Ellos estan colocando un brasero bajo la hamaca, un bracero que tiene la forma

de una copa

El chaman coge algunos granos de cacao

El chamén coloca los granos sobre el bracero

Los granos de cacao se tuestan

Los granos de cacao hacen humo

El humo que sale de los granos de cacao llena la choza

Para comprender la paradoja implicita en una descripcion de este tipo, debe-
mos observar que todo aquello que el chaman esta describiendo en ese pasaje del
canto (el didlogo con la partera, el reencuentro con la mujer, el reconocimiento
de la enfermedad, el reencuentro con la mujer enferma y finalmente la prepara-
cién, fundamental para el rito terapéutico, del bracero) ya ha tenido lugar cuando
el cantor comienza a cantar. En otros términos, si cambiamos de perspectiva y



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 17

pasamos de una simple lectura del texto a la descripcion de las condiciones de
enunciacién del parlamento ritual, descubrimos que el chaman utiliza siempre
la tercera persona del singular para designarse a él mismo. Se produce asi una
suerte de regressus ad infinitum: un chaman, sentado frente a su bracero, al pie de
la hamaca donde se encuentra la mujer enferma, que habla de un chaman senta-
do frente a su bracero al pie de la hamaca donde se encuentra la mujer enferma,
etc. Incluso antes de comenzar a cantar, el cantor se describe a si mismo en el acto
de comenzar a cantar.

No es la primera ocasién que analizo esta situacién de apertura del parla-
mento ritual cuna. Durante mucho tiempo, sin embargo, me parecié que este
pasaje del canto reflejaba solamente una estrategia mnemotécnica bastante sim-
ple. Como ejemplo de uno de los numerosos “modos de enunciacién” que carac-
terizan a la sociedad cuna [Sherzer, 1983], La ruta de Mu incluye una descripcién
de las propias condiciones de enunciacién. Dada la importancia atribuida por el
chaman cuna a las circunstancias en las cuales un canto es enunciado, me parecia
natural que la tradicién se ocupara de transmitir, ademas del contenido del can-
to, el modo de empleo destinado a su enunciacién ritual. La manera mas simple
de transmitir esas instrucciones no podia ser mds que verbalizarlas, convirtién-
dolas en una suerte de “partida introductoria” del texto [Severi, 1996].

Actualmente advierto que esa interpretacién explica solamente un aspecto
superficial de la enunciacién ritual, y creo que es posible ir més lejos. Hemos
visto que el acto de cantar, en el cual se describe a “alguien que estd a punto de
comenzar a cantar”, tiene una primera consecuencia. Este acto introduce una
paradoja en cuanto al tiempo de la accién. Si observamos que, casi sin excep-
cion, el tiempo utilizado en esta parte del texto es el presente, eso se va a revelar
mas claramente. Ya hemos indicado que el enunciador, en el pasaje en cuestién,
afirma que se esta acercando al asiento ritual, a la hamaca y a la puerta, tras el
camino que conduce a la choza la mujer, etc., en un momento en el que él ya ha
completado sus acciones. Bl se encuentra, en efecto, sentado, como lo prevé la
tradicién, en “direccion al Este” y “hacia el mar”. La consecuencia inmediata de
esta descripcién “en abismo” es que todo aquello que esta expresado en presen-
te se refiere al pasado. Esta perspectiva paradéjica del punto de vista sobre el
tiempo tiene efectos adicionales sobre la situacion ritual. Uno entre ellos es parti-
cularmente importante para comprender la definicion de la identidad del enun-
ciador. Cuando ese tiempo presente, que va a pasar y que es caracteristico de la
palabra enunciada ritualmente, reencuentra el presente real —es decir, cuando
la descripcidn ficticia de la situacién se convierte en la descripcion realista de las
condiciones de enunciacion: del chamén realmente sentado, en este momento,
sobre el asiento ceremonial, que comienza realmente a cantar—, una situacién
paraddjica se produce, dado que es imposible en la vida cotidiana, en la que “un

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

18 CARLO SEVERI

individuo estd hablando de un individuo que estd hablando”. Al respecto, no
hay que olvidar un punto esencial: es precisamente cuando esa descripcion de
la posicién del enunciador se efectta, que se produce el “modo particular de la
comunicacién”, caracteristico del canto ritual. Una vez que esta parte del canto
ha sido correctamente enunciada, entonces puede comenzar el viaje del chamén ha-
cia el mundo sobrenatural. Es en este momento que el canto se convertird en un
instrumento terapéutico eficaz. La simple narracién de un viaje hacia el mas alla
no tendria, a los ojos de los cunas, efecto terapéutico alguno.

(Por qué, entonces, esta extrafia “enunciaciéon de la enunciacién” se torna
aqui necesaria? ;Qué cambia del enunciador a través de esta descripciéon aparen-
temente paraddjica? Esta definicién del chamédn como “enunciador designante
de un enunciador” deja de parecernos paradédjica cuando comprendemos que
se trata de una aplicacién adicional del mismo paralelismo que ha engendrado
criaturas quiméricas en estado perpetuo de transformacién, como son el jaguar
del cielo o la mujer-arbol. Para definirse como chaman, el cantor de La ruta de
Mu utiliza la misma técnica que hemos visto desplegarse en el texto, cuando el
infante se transforma progresivamente en un “fruto de donde gotea la sangre”.
Esta técnica de transformacién de un cuerpo, de una persona real en una pre-
sencia sobrenatural, descrita por el canto, se aplica aqui al mismo enunciador. La
transformacién no se describe jamds explicitamente al interior del texto, como
en el caso de la madre en La ruta de Mu, quien se convierte progresivamente en
un arbol, o como el caso del nifio que se convierte en el fruto. Sin embargo, a
partir del momento en que el cantor comienza a hablar de un cantor que recita
un canto, se produce una situacién totalmente nueva desde el punto de vista de
la definicién de la identidad del enunciador. Los enunciadores han pasado a ser
dos, de tal manera que uno es la imagen paralela del otro. Por un lado, se en-
cuentra el enunciador descrito como alguien que pertenece al mundo de alla (en
el paisaje sobrenatural descrito por el canto, durante el acto de prepararse para
un viaje hacia la bisqueda del alma perdida) y, por el otro, un enunciador que se
encuentra aqui, en la choza real, bajo la hamaca donde reposa la enferma. En su
canto, este tdltimo esta describiendo a aquel que se encuentra en otra parte.

Este primer modelo, todavia elemental, del proceso de construccién de un
enunciador plural, no representa un detalle episédico ni una excepcién. Al con-
trario, este medio de “redoblar la presencia” del cantor mediante la introduccién
de una paradoja temporal en la imagen que ofrece el canto, ilustra solamente una de
las maneras méas simples de definir un enunciador ritual y plural en la literatura cha-
manica. Veremos que ese proceso puede asumir formas muy elaboradas en las
tradiciones chamanicas amerindias. Después de todo, este andlisis inicial ayuda
a formular una respuesta a la pregunta que habiamos hecho a propésito del con-
texto de la comunicacion ritual en el caso del chamanismo amerindio.



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 19

Habiamos formulado la hipétesis? de que un contexto de comunicacién de-
viene ritual (y por lo tanto mas sujeto a la improvisacion que la forma narrati-
va, aunque fuertemente memorable) cuando se realiza una transformacién de
la identidad de los participantes, fundada sobre la presencia simultanea de con-
notaciones contradictorias. Ademds, habiamos afiadido que, en el caso iatmul,
este analisis se hab{a facilitado por el hecho de que en el ritual de travestismo
examinado en nuestro estudio la interaccién ritual se expresaba casi enteramen-
te a través de la accion. ;Como es posible construir una identidad ritual de ese
género, como en las tradiciones de cantos chamanicos amerindios, ahi donde
sOlo estd presente la recitaciéon de un parlamento ritual y donde las acciones
estan eventualmente descritas pero no ejecutadas?

Los procesos elementales que acabamos de describir parecen ofrecer un primer
medio ritual para multiplicar las identidades del enunciador. Veamos ahora mas
de cerca en qué contexto relacional se realiza y se desarrolla esta transformacion
que conduce a construir una imagen particularmente compleja del enunciador.

Ciertamente, no es necesario examinar aqui toda la literatura reciente que se
ha consagrado al chamanismo amerindio. De entrada, centremos nuestra aten-
cién en un punto. La “terapia” chamadnica, en la mayor parte de América, se ha
representado como el resultado de un conflicto entre dos rivales. Por un lado se
encuentran los espiritus patégenos (con frecuencia encarnados en la imagen de
un animal depredador, por ejemplo, un jaguar o una anaconda) y por el otro el
chamdén, ayudado por su espiritu auxiliar, frecuentemente conocido como un
espiritu de naturaleza vegetal que posee el poder de curar. Este tipo de interven-
cién ritual se ha considerado durante mucho tiempo como anéloga al modelo
siberiano. De acuerdo con este modelo, el objeto de la intervencién del chaméan
es el de reintegrar en el cuerpo del enfermo un alma o un principio espiritual que
fue sustraido. Por esta razén, se continda repitiendo, como Mircea Eliade [1974],
que el simbolismo del ritual chamanico se funda sobre la idea de un “viaje c6s-
mico” que el chaman emprende para reencontrar el espiritu que ha “robado” un
alma. Numerosos estudios etnograficos® permiten hoy ver con claridad que si
bien esta aproximacién puede dar cuenta parcialmente de los discursos indige-

2 Ha sido formulada en M. Houseman y C. Severi [1998].

* En el drea amerindia se encuentran por ejemplo: C. Crocker, Vital Souls ; Ph. Descola, Les
Lances du crépuscule; Ph. Descola et A. C. Taylor, «La remontée de 'Amazone»; C. Severi, La
memoria rituale; C. Severi, Cosmology, Crisis and Paradox. On the Image of White Spirits in Kuna
Shamanistic Tradition; 1. Wilbert, Mystic Endowment. Religious Ethnography of the Warao Indi-
ans; G. Townsley, «Song paths...»; M. Carneiro de Cunha, «Pontos de vista sobre a floresta
amazonica: camanismo e tradugdo». En Asie, voir surtout A. De Sales, «Je suis née de tes coups
de tambour». Sur le chamdnisme magar (Népal, C. Humphrey, Shamans and Elders. Experience,
Knowledge and Power among the Daur Mongols.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

20 CARLO SEVERI

nas sobre la actividad chaménica, no explica nada la complejidad de las practicas
rituales puestas en escena por los chamanes amerindios. En otros términos, esta
perspectiva explica acaso lo que los chamanes dicen que hacen cuando ofrecen al
etnélogo un comentario sobre sus actividades rituales. Sin embargo, no permite
explicar lo que hacen realmente en la escena del ritual ni los textos que efectiva-
mente enuncian en sus cantos, los cuales tratan siempre el tema del “viaje” de
manera imprevista, compleja y especifica.

Los investigadores que han estado més atentos a la realidad etnografica se
han dirigido al aspecto preformativo de los cantos chamaénicos, reservando una
nueva atencién a la manera en que se realizan una serie de transformaciones
simbolicas a través del uso especial de la palabra. Algunos de ellos [Tambiah,
1985; Tedlock, 1983] han comprendido muy bien que este aspecto es tan impor-
tante, si no mas, que el aspecto narrativo del canto chaménico.

A la luz de esta nueva perspectiva, resulta que la comprensioén del chama-
nismo no depende tan sélo de la descripcién de categorias fundamentales del
discurso chamanico. Se trata de comprender aquello que se realiza concretamen-
te en la escena ritual, a través de un uso sin duda especifico de las modalidades
de emisién vocal, que pueden concernir a una pluralidad de aspectos del habla,
desde la simple modulacién sonora de la voz hasta la utilizacién de un lenguaje
especial. Edmund Leach [1966:407] ha escrito que en el lenguaje ritual “no hay
distincién entre las palabras, por una parte, y el ritual por la otra; en este contex-
to, la misma enunciacién de las palabras constituye el ritual”. Ciertamente, esto
vale también para las tradiciones chamanicas amerindias.

Maés recientemente se ha reconocido que, en el caso del chamanismo, el cen-
tro de la accién ritual no esta constituido por la exploracién cosmolégica de un
“mas alla”. El ritual chamanico amerindio comprende dos aspectos esenciales:
un proceso especifico de metamorfosis implicado en el modelo del viaje, y la
idea de una depredacién simbdlica que sera efectuada por el chamén hacia un
espiritu animal patégeno. Se ha concluido que “cantar para sanar” equivale a ir
de caceria contra los cazadores de humanos mas peligrosos, generalmente repre-
sentados por un animal sobrenatural que puede ser un jaguar o una anaconda
miticos, como ya hemos sefialado. En este contexto, la enfermedad ya no aparece
como un “mal exterior” relativamente indefinido, sino como una crisis de la re-
lacién consigo mismo.

Estas recientes perspectivas han renovado profundamente nuestro cono-
cimiento de las tradiciones chamédnicas: la palabra ritual no es considerada ya
como el fragmento de un discurso generalmente imaginario sobre el origen o la
naturaleza del universo, tal como lo conciben los indigenas, sino como un instru-
mento de este acto de depredacion simbolica [Descola, 1993]. Esta nueva manera
de considerar al chamén, no ya como una figura aislada sino como el término



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 21

de un complejo conjunto de relaciones (como las que estan representadas en el
modelo de la depredacién simbdlica), constituye ciertamente un progreso. Sin
embargo, la naturaleza de la relacién que se establece entre el chaman y su rival
sobrenatural en el seno del ritual, permanece atin mal comprendida, asi como la
que une al chaman con el enfermo.

Es evidente que la identidad ritual asumida por el chaman durante el rito no
puede reducirse a la sola inversion de la imagen de su adversario sobrenatural.
Es significativo, en efecto, que ahi donde la etnografia esta en posicién de ofre-
cernos una imagen detallada de la actividad chamaénica, la figura del chaman
se hace cada vez mas paradéjica. Este, de hecho, puede representarse como el
enemigo principal de un jaguar o de una anaconda. Pero con frecuencia se le
representa igualmente como una encarnacion posible de esos espiritus animales. En
consecuencia, la identidad ritual del chamén puede oscilar entre la imagen de
un espiritu terapéutico y benéfico y aquella, amenazante, de un depredador sim-
bélico [Crocker, 1985; Viveiros de Castro, 1991]. El ejemplo més sorprendente de
esta ambivalencia, casi siempre con presencia latente, se presenta sin duda en
el caso de los Jivaros o Achuar del Amazonas ecuatoriano, donde se piensa que
cada caso de enfermedad sofiado por un chamén ha sido siempre provocado en
realidad por otro chaman [Descola, 1993].

Esta ambivalencia amerita toda nuestra atencién. En la mayor parte de Amé-
rica, un aspecto crucial —muy poco estudiado— surge con claridad: convertirse
en el adversario de un ser sobrenatural no es jamds un proceso susceptible de
conducir a un estatus simbélico permanente, a una funcién social estable. En el
marco de la tradicién chamaénica, no se sufre jamés una transformacion simboli-
ca que se efectiia de una vez y para siempre. Ya sea terapetitica o adivinatoria, la
funcién del chaman es generalizada, cuando todos los miembros del grupo pue-
den asumir esa funcién, o bien es inestable. Llegar a ser capaz de actuar como
chaman, de realizar una curacién, constituye un estado del espiritu o del cuerpo
excepcional y temporal. Este estado debe ser adquirido nuevamente cada vez
que se celebra un ritual terapéutico. Para ser capaz de cazar al depredador so-
brenatural, el chaman debe sufrir una transformacién especifica durante cada
ritual que celebra. Su estado simbdlico, la identidad que implica su poder, es por
lo tanto inherente a la accion ritual. Ritualmente construido, con frecuencia unido
al empleo de alucinégenos, este estado amenaza con desaparecer cada vez que el
ritual se termina. Es por esta razén que la representacion paradéjica del chaman
no se reduce solamente a una concepcién ambigua de sus poderes. Esta ambi-
gliedad tiene una forma.

Considerada desde el punto de vista del grupo de relaciones que implica,
la identidad ritual del chaman, que involucra a la vez un depredador y un con-
tra-depredador, estd en realidad fundada sobre un conjunto de connotaciones

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

22 CARLO SEVERI

contradictorias. Dicha identidad asume aqui la complejidad que caracteriza a
toda relacién ritual [Houseman y Severi, 1998]. Es bajo esta perspectiva que la
construccion de la identidad del chaman, en tanto enunciador complejo y plural
del que ya hemos visto un ejemplo extraido de La ruta de Mu, revela su verda-
dera significacion. No se trata, sin embargo, de un caso aislado. El “Canto del
Demonio” (Nia-Igala), un canto cuna que he estudiado en otra parte, ofrece un
ejemplo particularmente elaborado de esta construccién de la identidad ritual
del chaman-cantor. Recordemos que se trata de un canto utilizado para sanar
eso que los cunas llaman hoy la locura. La concepcion sobre la que se funda el
parlamento ritual es bien conocida: el jaguar del cielo ha atacado a un ser humano.
La consecuencia es que la persona se encuentra obligada a imitar el comportamiento
del depredador sobrenatural y puede, en ese instante, convertirse ella misma
en un depredador, en términos indigenas, en un “cazador humano”.* El enfermo
puede, segtn la concepcién indigena, penetrar en los suefios o en los pensamientos
de otros y provocar asi angustias y episodios de locura. Este estado contagioso se
describe, en la tradicién chamanica, como una imitacién progresiva del espiritu
animal. Caracterizado por la aparicién de algunas crisis ocasionales de compor-
tamiento, el proceso puede conducir a una identificacién completa con el jaguar
sobrenatural. Al alcanzar este estado de la patologia, la persona afectada por lo
que los cuna llaman “locura” es definitivamente considerada la encarnacién del
espiritu patégeno. La légica del modelo de interpretacién, unida a la idea de la
depredacion simbdlica que acabamos de mencionar, nos conducira en este caso
a prever, durante la recitacién del canto, a una confrontacién directa entre un
espiritu terapéutico de naturaleza vegetal, aliado a los humanos, y un espiritu
patoégeno de naturaleza animal. El acto de caceria realizado por el jaguar serd
compensado por un ataque reciproco de caceria simbdlica, dirigido contra él.

En el Canto de la Locura, como en otros casos, la situaciéon es mucho maés
compleja. Ante todo, el jaguar al que el chaman deberd hacer frente no es un
animal como los otros; siempre estd representado como un ser de naturaleza
excepcional, que posee un estatus ontolégico muy diferente de los depredadores
que uno puede encontrar en la vida real. En el caso cuna, las maneras de indicar
ese estatus excepcional del jaguar del cielo son numerosas. Como hemos visto,
el jaguar del cielo se representa siempre como un ser doble. Cuando aparece a lo
largo de un canto, no es jamas enteramente él mismo: puede aparecer como un
péjaro que ruge a la manera de un jaguar o bien como un jaguar que canta con
la voz de un péjaro. La doble naturaleza del jaguar esta representada gracias a
una aplicacion perfecta de la técnica paralelistica, que permite construir, como
hemos visto, verdaderos mosaicos de palabras [ibid.:126-129].

* El término cuna es tulekintaked. A este respecto, v. C. Severi [1996:49-69].



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 23

En tanto encarnaciéon amenazante de la muerte y de la locura, el jaguar del
cielo se define como un animal en estado de metamorfosis perpetua. En efecto,
es precisamente esta coincidencia ontoldgica particular, esta interaccion de dos
especies de animales, el pajaro y el jaguar, lo que representa en la tradicion su esta-
tus sobrenatural [Severi, 2001]. En segundo lugar, no hay que olvidar que este ser
doble se representa siempre como un ser invisible. Su presencia no se manifiesta
mas que a través del sonido. Las tinicas imagenes que pueden representarlo se
cristalizan a través de la luz deslumbrante del sol o bien como imagenes oniricas
que no se peciben mds que con los ojos cerrados. En otros términos, la presencia
del jaguar no se puede percibir a través de su propia voz, sino solamente a través
de la serie de gritos provenientes de otros animales. Cuando el jaguar sobrenatu-
ral atraviesa la selva, manifiesta su paso provocando una serie caracteristica de
gritos de animales. El cazador que cruza la selva podr4, en estas circunstancias,
escuchar la voz de un péjaro o de un simio, el grufiido de un jabali o incluso el
grito de un ciervo, pero jamds podra percibir la imagen de todos esos animales.
El jaguar de la tradicién chamanica es invisible, inmerso en una serie incesante
de metamorfosis, dotado de mdltiples identidades.

Para librar un combate con ese ser excepcional, el chaman debe llegar a ser
capaz de realizar una transformacion analoga. Debe convertirse en un ser mul-
tiple, dotado también, como el jaguar, de una identidad plural. En el ritual, esta
transformacion simbolica se realiza a través del establecimiento de una comple-
ja relacion entre el celebrante y el espiritu depredador. Siguiendo la forma de
existencia del jaguar, forma que se cristaliza sobre todo en términos sonoros, el
chaman debe, para conquistar esta identidad mdltiple, adquirir lo que podria-
mos llamar una voz compleja: una voz en la cual se evoque toda una variedad de
criaturas diferentes, potencialmente enemigas.

En la tradicién cuna, la locura de un enfermo se interpreta de entrada en tér-
minos actsticos: la locura marca la presencia de la voz del jaguar en el cuerpo de
una persona enferma. El enfermo acoge al jaguar en sus pensamientos y en sus
suefios, y se encuentra asi obligado a “hablar su lengua”. El chamén cuna tiene
dos medios para combatir el surgimiento de una palabra animal en el seno de la
voz de un ser humano. En una primera parte del canto, explora el camino sobre-
natural que conduce al lugar donde la purpa, el alma perdida que preside el ejer-
cicio del pensamiento, ha sido atrapada por los espiritus. Al hacerlo, se propone
hablar la “lengua de los espiritus vegetales”, lengua en la que se transmiten los
cantos chamaénicos de los cuna. El chaman-cantor se identifica con un espiritu
vidente de la selva, y particularmente con el arbol Balsa, representado como un
viejo adivino que asume la funcién del espiritu auxiliar. El chaman incorpora
asi dos poderes, el de curar y el de ver lo que no es visible para los profanos. Esta
primera transformacién se encuentra ligada al redoblamiento de su identidad,

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

24 CARLO SEVERI

como cantor y como protagonista del canto, de la que ya hemos hablado. Pro-
nunciando las palabras “el chamén”, el celebrante va por tanto a designar ese yo
que pertenece al canto como un espiritu adivino de naturaleza vegetal.

En este momento, se trata solamente de una primera etapa en la definicién
de la identidad ritual del chaman. Una vez que ésta ha alcanzado el lugar donde
se encuentra el alma perdida en la narracion del viaje chaménico, la relacién sim-
bélica que lo une al paciente cambia de manera radical. En este punto, el chaman
no so6lo debe encarnar el espiritu vegetal, sino también representar los espiritus
animales que residen en el cuerpo del enfermo, donde maés bien les presta su
voz. Desde el momento en que describe el poblado en el que habitan los anima-
les, como le impone el canto, comienza a emitir una larga serie de gritos de ani-
males. Se trata de “gritos de caceria” lanzados por los espiritus animales, los nias
en los que el jaguar se transforma por turnos. Se escuchara entonces un pajaro,
un mono, un jabali, un ciervo, etc. He aqui el texto:

Aqui los nias se transforman en pecaris, los pecaris estdn aqui, con sus vestimentas
negras. Gritan «ya-ya-ya-ya».

Los pecaris se convierten desde ahora en nias, se transforman en nias, los nias se
transforman

Ellos se transforman en amos de los animales de piel rayada; por encima de los arbo-
les, los nias de piel rayada gritan: «turgu-turgu».

Los animales de piel rayada se convierten desde ahora en nias, se transforman en
nias, los nias se transforman

Ellos se transforman ahora en ciervos jévenes, los nias estan ahi, al pie de los arboles,
con sus vestimentas negras, con sus cuernos entrelazados, ellos gritan: «me-me».
Los jovenes ciervos se convierten desde ahora en simios, en lo alto, sobre los arboles, los
nias gritan ahora: «ti-ti-ti-ti», «uli-uli», «uma-uma» [C. Severi, 1996, p. 138-140, v. 251 sq]

En esta seccion crucial del Canto del Demonio, el chaméan no sélo canta como
espiritu vegetal de la selva, dado que habla en la lengua de los espiritus vegeta-
les que es la de los cantos, sino también y simultdneamente, por decirlo asi, como
espiritu animal. A través de la secuencia de gritos animales que aparecen en esta
fase de la recitacién ritual, es la voz del jaguar del cielo la que se vuelve presen-
te. El chaman se convierte asi en una especie tnica e inesperada de enunciador,
conformado por una serie de connotaciones que indican simultineamente los
espiritus aliados y los espiritus enemigos, los vegetales y los animales, el sabio
adivino representado por el arbol Balsa y el jaguar del cielo.

Este uso reflexivo de la técnica paralelistica, que habiamos visto caracterizar
al enunciador de La ruta de Mu, donde el chaman comienza a cantar el canto
describiéndose a él mismo, no es mas el principio de un proceso que engendra,
aqui, resultados espectaculares. En la secuencia del Canto del Demonio que hemos
analizado, una infinidad de connotaciones contradictorias (en el plano temporal,



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 25

espacial y simboélico en general) se acumulan sobre la figura del enunciador del
canto. El chaman se vuelve un enunciador complejo, capaz de prestar su voz a
una serie de diferentes seres invisibles. Lo que en el caso de La ruta de Mu no es
mas el medio relativamente simple de redoblar la presencia del enunciador, se
desarrolla aqui mediante un proceso mas amplio que termina por concentrar
en el cantor toda una serie de identidades contradictorias. La voz del chamén,
podriamos decir, acoge el eco de los gritos de los espiritus animales.

Podemos asi concluir que el discurso indigena sobre la terapia chamanica
(ese discurso que constituye la ideologin) esta fundado, en el chamanismo ame-
rindio, sobre la oposicién simbdlica de dos términos: el paciente visto como espi-
ritu animal, por un lado, y la terapia considerada como un espiritu de naturaleza
vegetal, por el otro. Sin embargo, desde un punto de vista relacional, es necesa-
rio reconocer que la identidad del chaman, tal como se manifiesta en la escena
ritual, es més bien compleja. Esta se haya fundada en un proceso acumulativo,
a través del cual los rasgos caracteristicos de uno de los polos de la oposicion (el
enfermo-jaguar) son gradualmente incluidos en la esfera de influencia del polo
opuesto (el chamén vegetal). La identidad ritual que el chaman adquiere de esta
manera, a través de la manifestaciéon sonora de voces diferentes que aparecen
en la misma voz del enunciador, revela un estatus l6gico comparable al que se
atribuye al jaguar sobrenatural, subsumiendo una serie de connotaciones con-
tradictorias que se sittian en diferentes niveles l6gicos.

No hay que olvidar que el tinico medio para realizar esta transformaciéon
es, en este contexto, la recitacion ritual. Ningtin gesto acompana esta recitacion:
los chamanes cuna, en el transcurso del ritual, permanecen rigurosamente in-
moviles. Sin embargo, la palabra pronunciada no es tratada solamente como
un medio para designar, o incluso transformar, una imagen del mundo —como
en el caso de la mujer-arbol o del nifio “perla que gotea la sangre” en La ruta
de Mu—. La recitacion se utiliza, sobre todo, como un medio para designar la
identidad de una voz, una voz compleja que indica la naturaleza excepcional
del enunciador. A través de la aparicién de los gritos de animales al interior de
la “lengua vegetal de los cantos”, el depredador sobrenatural y su adversario
humano se vuelven simultdineamente perceptibles. Se hacen presentes en la
escena del ritual.

Podriamos concluir este andlisis del caso cuna formulando la hipétesis de
que, precisamente, es este uso especifico del lenguaje —relativamente distinto
de la significacién de los textos— lo que caracteriza la forma-canto tal como se
encuentra en las tradiciones chamanicas amerindias. El lenguaje no sélo se utili-
za como medio para generar sentido o como un medio “mégico” de realizar un
acto terapéutico, sino sobre todo, como una mdscara aciistica: un medio reflexivo
de generar la identidad ritual del enunciador.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

26 CARLO SEVERI

Podemos ahora responder la pregunta que habiamos formulado al inicio de
este articulo: jcomo describir, en términos formales, el contexto especifico que
hace de la comunicacién ritual (en nuestro caso, en el seno de la forma-canto
chamanica) una manera de comunicar radicalmente distinta de la comunicacion
normal? Respondemos que el contexto ritual, tal como ha sido ilustrado aqui,
se distingue de la comunicacién ordinaria en que, mas alla del sentido de las
palabras, transfiere a un primer plano ciertos aspectos pragmaticos de la comu-
nicacion y los somete a una elaboracion imprevista, efectuada a partir de una
definicién reflexiva y paralelistica del enunciador. Se tratard por lo tanto de un
locutor al que le serd atribuida un habla distinta de todas las demaés, no solamen-
te por el estilo y el género de metéforas utilizadas, sino también y sobre todo
a causa de esta construcciéon compleja de una figura del enunciador real, que
hemos propuesto llamar un “Yo-memoria”.

BIBLIOGRAFIA

Austin, J.A.
1962 How to do things with words, Oxford, Oxford University Press.
Carneiro de Cunha, M.

1998 “Pontos de vista sobre a floresta amazonica: Xamanismo e Tradug¢do”, Mana-
Estudos de Antropologia Social, abril, pp. 7-18.
Chapin, M.

1988 Pap Ikala, Quito, Abya Yala.

Chapin, M., J. Howe y J. Sherzer

1980 Cantos del congreso cuna, Panama, Universidad de Panama.

Crocker, C.

1985 Vital Souls, Tucson, Arizona Univesity Press.

Descola, Ph.

1993 Les lances du crépuscule, Paris, Plon.

Descola, Ph. y A. C .Taylor

1993 La remontée de I’Amazone, L'Homme, Special Issue, pp. 126-128.

Sales, A. de

1991 “Je suis née de tes coups de tambour”, Sur le chamdnisme Magar, (Népal), Paris,
Société d’ethnologie.

Eliade, M.

1974 Le chamdnisme et les techniques archaiques de I'extase, Paris, Payot.

Fausto, C.

2001 Inimigos Fiéis. Historia, guerra e xamanismo na Amazonia, Editora da Universidade
de Sao Paulo.

Fox, R.

1988 To Speak in Pairs. Essays in the Ritual Languages of Eastern Indonesia, Cambridge,
Cambridge University Press.

Goody, J.

1977 “Mémoire et apprentissage dans les sociétés avec et sans écriture; la transmission
du Bagré”, en L’'Homme, pp. 29-52.



EL Yo-mEMORIA. UNA NUEVA APROXIMACION A LOS CANTOS CHAMANICOS AMERINDIOS 27

1987 The Interface between the Oral and the Written, Cambridge, Cambridge University Press.

Holmer, N.

1947 A Critical and Comparative Grammar of the Cuna Language, Goteborg.

1951 Cuna Crestomathy, Goteborg.

Holmer, N. y H. Wassen

1953 The Complete Mu Ikala, Goteborg, Etnografiska Museet.

Houseman, M. y C. Severi

1998 Naven, or The Other Self, A Relational Approach to Ritual Action, Leiden-Boston-
KoIn, Numen Book Series, J. Brill, pp. I-XVI y 1-325.

Howe, J.
1986 The Kuna Gathering, Austin, Texas University Press.
1976 “Communal Land Tenure and the Origin of Descent Groups among the San

Blas Kuna”, en M. W. Helms, F. O. Loveland, Frontier Adaptations in Lower
Central America, Filadelfia, ISHI Publications.

Humphrey, C.

1996 Shamans and Elders. Experience, Knowledge and Power among the Daur Mongols,
Oxford, Oxford University Press.

Humphrey, James Laidlaw

1995 The Archetypal Actions of Ritual, Oxford, Clarendon Press.

Kramer, E.

1970 Literature among the Cuna Indians, Goteborg, Ethnographical Museum.

Leach, E.

1966 “Ritualization in Man in Relation to Conceptual and Social Development”, en
Philosophical Transactions of the Royal Society of London, series B, vol. 251, nim.
722, pp. 403-408.

Lévi Strauss, C.

1958 “L'efficacité symbolique”, en Anthropologie Structurale I, Paris Plon.

James Lord

1960 The Singer of Tales, Cambridge (Massachussets), Harvard University Press
(Second Edition 2000).

Perrin , M.

1976 Le Chemin des Indiens Morts, Paris, Payot.

Severi, C.

1996 La memoria rituale. Follia e immagine del bianco in una tradizione amerindiana,
Florencia, La Nuova Italia. Traduccion al espafiol, La memoria ritual, Quito,
Abya Yala, 1993.

1993 “Talking about Souls. On the Pragmatic Construction of Meaning in Kuna

Ritual Language”, en P. Boyer (Ed.), Cognitive Aspects of Religious Symbolism,
Cambridge, Cambridge University Press.

1997 “The Kuna Picture-Writing. A Study in Iconography and Memory”, en Salvador,
M. (Ed.), The Art of Being Kuna, Layers of Meaning among the Kuna of Panama,
Catalogue de I'Exposition, Los Angeles, Fowler Museum of the University of
California at Los Angeles, pp. 245-273.

2001 “Cosmology, Crisis and Paradox on the image of White Spirits in Kuna
Shamanistic Tradition”, en Roth, M., Ch. Salas (Eds.), Disturbing Remains: A
Comparative Inquiry into the Representation of Crisis, Los Angeles, Getty Institute
for the History of Art and the Humanities Publications.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

28 CARLO SEVERI

Severi, C. y E. Gomez,

1983 “Nia Ikala, Los pueblos del camino de la locura. Texto cuna y traducciéon
espafola”, en Amerindia, Revue d’ethnolinguistique amérindienne, nim. 8.

Sherzer, J.

1983 Kuna Ways of Speaking: An Ethnographic Perspective, Austin, University of Texas
Press.

1990 “The Grammar of Poetry and the Poetry of Magic. How to Grab a Snake in the
Darién”, en J. Sherzer, Verbal Art in San Blas, Cambridge, Cambridge University
Press.

Smith, P.

1979 “Sur quelques aspects de I'organisation des rites”, en Izard, M. y P. Smith, (Eds),
La fonction symbolique, Paris, Gallimard.

1991 “Rite”, en Dictionnaire de I'ethnologie et de I'anthropologie, Paris, PUF.

Stout, D.

1947 San Blas Cuna Acculturation, Nueva York, Viking.

Tambiah, S. J.

1985 Culture, thought and social action, Cambridge, Harvard University Press.

Tedlock, D.

1983 The Spoken Word and the Work of Interpretation, Filadelfia, University of
Pennsylvania Press.

Townsley, G.

1993 “Song Paths. The Ways and Means of Yaminahua Shamanic Knowledge”, en
L’'Homme, ndms. 126-128, abr.-déc., XXXIII (2-4), pp. 449-468.

Viveiros de Castro, E.

1989 From the Enemy Point of View, Chicago, Chicago University Press.

1991 “Spirits of Being, Spirits of Becoming: Bororo Shamanism as Ontological
Theatre”, en Reviews in Anthropology, nam. 16, pp. 77-92.

Wilbert, J.

1993 Muystic Endowment. Religious Ethnography of the Warao Indians, Cambridge
(Massachussets), Harvard University Press.





