MILLAN, Saul, El cuerpo de la nube. Jerarquia
y simbolismo ritual en la cosmovision de un
pueblo huave, NaH/Conaculta, coleccion
Etnografia de los pueblos indigenas de

México, serie Estudios monogréficos,
México, 2007, 272 pp.

Resena de Carlos Guadalupe Heiras Rodriguez

En 2003, Sadl Millan presenté una tesis que, galardonada dos afios mas tarde
con el premio Bernardino de Sahagtin otorgada por el INAH a la mejor tesis de doc-
torado en antropologia, es ahora publicada en la coleccién Etnografia de los
pueblos indigenas de México. Andlisis etnografico de la cosmovisién huave, es
asi porque el grueso de la informacién de que da cuenta fue obtenida directa-
mente sobre el terreno (sin por ello haber obviado una exhaustiva revisién de la
produccién etnografica sobre los huaves, Oaxaca y Mesoamérica en general) y
porque —aqui reside, desde nuestra perspectiva, su mayor virtud— da cuenta
de la especificidad cultural de su objeto de estudio, puesto que, en palabras del
autor, “la cultura sélo se cristaliza cuando se distingue de otra” [p. 21]. A contra-
corriente de aquellas investigaciones que tienden a confirmar interpretaciones
generalizables a Mesoamérica en detrimento de los datos etnograficos locales, el
ahora libro del profesor e investigador de la ENAH se concentra en las précticas
y representaciones de un pueblo huave para, sélo entonces, entablar didlogo
con etnografias de otras regiones indigenas del pais. Este texto sobre jerarquia y
simbolismo ritual es doblemente valioso en la medida en que ofrece una lectura
de un pueblo que resulta a todas luces distinto en el panorama mesoamericano,
pues se trata no de un pueblo de agricultores sino, sobre todo, de pescadores, ha-
blantes de una lengua no cercanamente emparentada con el resto de las lenguas
indigenas de México. Esta especificidad cultural, propia de toda sociedad pero
particularmente relevante en el caso huave inscrito en el &mbito mesoamericano,
es evidente para el autor, quien escribe:

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778.



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssn 1405-7778

210 CarLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

Mientras otros pueblos indigenas de Mesoamérica han convertido el maiz en un cen-
tro de referencia, sobre el que giran gran parte de las creencias y las representaciones
(Lépez Austin, 1994), los huaves han hecho del agua el punto de articulacién que
conecta a los santos, los vientos y las entidades animicas [p. 141].

Y si el pivote de la cultura huave es el agua, el lenguaje con que opera este
mecanismo cultural es la mitologia y las nociones sobre el cuerpo, mientras que
la maquina no es otra que la estructura social, fundamentalmente aquélla que se
manifiesta en el sistema de cargos y en las actividades rituales que organiza.

El cuerpo de la nube es, como anuncia el subtitulo, un estudio de comunidad,
San Mateo del Mar, pero no limitado a ésta, pues el autor no duda en convo-
car informacion de las comunidades vecinas cuando ello le resulta conveniente,
particularmente en el capitulo histérico en el que da cuenta de las circunstancias
regionales oaxaquenia e istmefia, centrandose en la entonces cabecera huave: San
Francisco del Mar. Sin apologizar los membretes que definen las diversas disci-
plinas sociales, Satil Millan tiende puentes entre la historia y el presente etnografico
con recurrentes lecturas antropolégicas del pasado y una rigurosa reconstruccién
diacrénica que da contexto a su lectura sincrénica de un pueblo huave. Aunque
ciertamente ofrece un panorama general de la historia colonial de la regién, su
recuento se centra en algunos aspectos de la organizacion social. Este recuento
histérico permite a Milldn convocar a diversos historiadores para ofrecer un pa-
norama de la Oaxaca colonial con especial énfasis en el Istmo de Tehuantepec
y el litoral huave: de la explotacién de la sal, la industria ganadera y la pesca a
la nobleza indigena y la macehualizacién; de las haciendas marquesanas, las 6r-
denes religiosas y el clero secular a las comunidades huaves, sus mayordomias,
cofradias y hermandades, para mostrar la gradual integracion de la economia
comunitaria con la de la cofradia; de la jerarquia civil a la religiosa, para expo-
ner la transformacién de los cargos que derivé en una nocién de prestigio del
carguero cifrado en la articulacién de las corporaciones jerarquicas inscritas en
las ideas, creencias y representaciones huaves del territorio y la autoridad que
fueron plenamente vigentes hasta hace unas décadas.

Es aqui que conviene llamar la atencién sobre la metodologia a la que recurri6
Millan para producir buena parte del cuerpo de la nube. En contraste con un texto
como “El depredador celeste” en que, frente a una comunidad erosionada por la
occidentalizacién, Galinier (1990 [1984]) recurre a una —digamos— arqueologia
de los estratos culturales profundos de la sociedad mazahua guiado por su conoci-
miento previo de una sociedad lingiiisticamente emparentada (la otomi oriental),
Millan, frente a una sociedad como la huave en que “se habia derrumbado el mun-
do religioso tradicional” [Signorini, 1979:94], opta por la reconstruccion a partir
de lo que es posible verificar hoy pero también, y sobre todo, respecto al sistema



EL CUERPO DE LA NUBE. JERARQUIA Y SIMBOLISMO RITUAL EN LA COSMOVISION DE UN PUEBLO HUAVE 211

de cargos, con base en lo que sus informantes sefialan como las practicas que eran
vigentes hacia mediados del siglo xx. El resultado: un modelo cultural enteramen-
te sistematico en la conexién de dominios que van de las jerarquias civil y religiosa
a la mitologia, evidenciando que, en realidad, la definicién de tales campos no es
otra que la de la mirada occidental cuando, en cambio, las culturas ofrecen sus
propios recortes de la realidad. Respecto del parentesco escribe:

Hace ya varias décadas que David Schneider (1984) puso en duda la existencia de un
dominio auténomo denominado parentesco. Siguiendo su ejemplo, algunos antrop6-
logos han insistido en la premisa de que el parentesco es una construccién cultural,
no solo en el sentido de que es una representacién mas o menos transparente de una
serie de hechos que existen en la naturaleza, sino en el sentido de que el parentesco
se va construyendo significativamente en cada cultura, antes de ser algo parecido a
un objeto empirico observable. Desde una perspectiva cultural, los hechos de la pro-
creacion no definen necesariamente la “sustancia compartida” que da sentido a las
relaciones de parentesco. Esta sustancia no tiene que ser necesariamente el producto
de la relacion sexual; puede ser el alimento que se comparte, la leche que alimenta
a los nifios, la tierra que se trabaja, la casa que se habita o la tumba de los muertos.
Como ha recordado Bloch (1993), no hay ninguna necesidad de que, en un sistema
de parentesco, el nacimiento deba definir a la persona. Puede definirla la muerte, el
proceso de matrimonio o la construccién de una casa. Cada una de las concepciones
de persona da lugar a un sistema de parentesco distinto, que puede basarse en el
nacimiento, en la tumba, en la casa o en la comida [p. 136].

En este sentido, El cuerpo de la nube devela la forma en que los huaves cons-
truyen un campo de representacién y ejercicio de la autoridad que resulta in-
disociable de la tradicién oral y las practicas rituales o, dicho de otra forma, no
hay tal cosa como el sistema de cargos, sino que lo pudiéramos denominar como
tal, extiende sus dominios a la esfera de la mitologia y la nocién de persona,
ofreciendo elementos precisos que apuntan al estudio de esa cultura a través
de su nocién de cuerpo. En el marco de las unidades domésticas y las unidades
sociales intermedias (barrios, que en San Mateo son denominados secciones), el
libro ofrece una reconstruccién del sistema de cargos sanmatefio abocado a la ri-
tualidad comunitaria que, como hemos referido, encuentra en el agua su “punto
de articulacién”. Si bien no pretende ser una monografia que dé cuenta suma-
riamente de todos los aspectos de la comunidad, sin duda ofrece un panorama
extenso del ciclo ritual anual y de algunos aspectos relevantes de esta ritualidad,
particularmente de aquéllos que constituyen ese campo en que ocurren despla-
zamientos de sentido que van del cuerpo a la sociedad, del mito a las autorida-
des, del ritual al parentesco, inscritos siempre en precisos sistemas clasificatorios
que distinguen lo femenino de lo masculino, el norte del sur, lo alto de lo bajo, las
autoridades y los santos principales de las y los secundarios.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

212 CarLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

Particularmente atento a los términos de la construccién social de la reali-
dad, Millan devela las conexiones que las palabras huaves establecen entre esos
campos que resultan discretos para una mirada extranjera, haciendo propias
aquellas perspectivas que, en detrimento del vocabulario técnico de la antropo-
logia y las descripciones funcionalistas de los estudios sobre el sistema de cargos
en Mesoamérica, buscan dotar de su propio sentido a las précticas culturales. Sin
suscribir algtin argumento sapir-whorfiano, en la perspectiva de Millan, la labor
etnogréfica consiste precisamente en conectar las practicas sociales con las nocio-
nes culturales que las nombran, esto es, encontrar en las palabras de los actores
(los términos para nombrar la autoridad y las autoridades, y de ahi al cuerpo)
el medio privilegiado para dar cuenta del sentido de las practicas (el sistema de
cargos y de ahi a la cosmovisién).

¢(Cuadles son [...] los métodos que permiten identificar una representacién que no exis-
te en el repertorio de nuestra propia cultura? David Schneider sugiere que las pala-
bras son la principal via de acceso para identificar las “construcciones culturales”
(sabemos, por ejemplo, que la nocién de espiritu es una construccién cultural porque
tiene un nombre y a ese nombre corresponde un significado). Pero las palabras, ad-
vierte, tienen una caracteristica fundamental que es necesario considerar: nunca en-
cierran un significado singular, excepto en un ntimero limitado de circunstancias. De
ahi que la labor de la etnografia consista en determinar qué significados sobrevienen
en determinadas circunstancias y en qué forma “los diferentes significados de las

217

palabras se conectan entre si” (Schneider, [...1984]:4) [p. 36].

Instalada en dos de los temas clésicos de la etnologia mesoamericanista (el
sistema de cargos y el complejo constituido por las entidades animicas), la apues-
ta de Millan esta cifrada en el cuestionamiento tanto de los estudios etnograficos
abocados a la estructura social que resultan ciegos a las representaciones locales,
como de aquéllos que, a la inversa, pretendiendo dar cuenta de la cosmovisién
nativa obvian la organizacién comunitaria. Asi, su principal critica esta dirigida
a aquellas investigaciones de los sistemas de cargos que “promovieron una re-
presentacion hasta cierto punto uniforme de la poblacién indigena de México”:

[...] en un ejercicio de interpretacién que ha confundido las nociones locales de auto-
ridad con las funciones explicitas de los cargos, proyectandolas generalmente hacia
las clasicas distinciones entre politica, economia y sociedad [p. 28].

En pocas palabras, el modelo que ofrece la reconstruccién de Millan y las
palabras de sus interlocutores es uno en que la participacién de los hombres en
la sociedad —via las comidas colectivas (angoch ombas, “encontrar el cuerpo”)
ofrecidas en ocasién del matrimonio y el bautizo, y la alianza matrimonial (an-
goch owixeran, “encontrar el brazo”), asi como en el paso por los cargos jerarqui-
zados cuyo proceso culmina en la condicién de montag ombas, “los que tienen el



EL CUERPO DE LA NUBE. JERARQUIA Y SIMBOLISMO RITUAL EN LA COSMOVISION DE UN PUEBLO HUAVE 213

cuerpo grande”— redunda en su equiparacion con los habitantes ancestrales de
San Mateo, los monbasoic (hombres de “cuerpo-nube”), aquéllos que, a diferencia
de los huaves contemporaneos, conocian la identidad de su alter ego (ombas), aqué-
llos que eran los responsables del arribo de las lluvias, responsabilidad que, con
la llegada del cristianismo, quedé en el cuerpo de las autoridades civiles. Asi, el
paso de los hombres por los cargos escalafonados de las jerarquias civil y religiosa,
cuyo ingreso implica estar casado y cuya culminacién redunda en la constitucién
de su cuerpo, no es otro que el de la restitucién de un cuerpo perdido en el tiempo
primigenio, “cuando los huaves eran atin gente de costumbre” (contraportada).

No es gratuito [...] que el término empleado para designar a los “parientes” (acualaats)
sea un concepto que remite a las representaciones corporales, “a semejanza del cuer-
po humano que debe su forma y consistencia a la arquitectura del esqueleto”, como
indicaba Signorini [1979:129]. Formado por el verbo acual (“concebir”) y el sustantivo
olaac (“huesos”), el término tiene el sentido de un organismo constituido por diversos
elementos vinculados entre si, en una relacion que resulta del proceso de crecimiento
puesto en marcha por el acto de la concepcion. La idea subyacente es por lo tanto la de
un proceso inicial que parte del concepto de acualaats (“esqueleto”) para culminar en
formaciones sociales més extensas, donde la nocién de ombas (“cuerpo”) sirve para re-
presentar la culminacién de un proceso gradual. De ahi que la trayectoria emprendida
a través de un grupo ceremonial, de los cargos civiles y de ciertas mayordomias tenga
por resultado la constitucion de un grupo designado con ese término [p. 135].

Pero revisemos con detenimiento los datos etnograficos que Millan conecta
para llegar a estas conclusiones. La complejidad del sistema de cargos aparece
construida en torno a dos categorias opuestas: napaliich (“designacién, nombra-
miento”), que refiere a un criterio territorial, y jervis (del castellano “servicio”),
de caracter vitalicio. El primero esta sujeto a un limite temporal, mientras que
el segundo, que no atiende a la unidad territorial del cargo, aparecia ligado a
uno de los cuatro grupos ceremoniales que existian hace algunas décadas: los
danzantes de Malinche, los danzantes de Serpiente, “los que tocan el tambor” y
“los que corren a caballo”, grupos entre los que, con excepcion de los encargados
de la iglesia, los hombres de San Mateo debian elegir para formar parte por el
resto de su vida. El sistema escalafonario de estos grupos ceremoniales defi-
nia los cargos mayores como ombas o “cuerpo” del grupo, del que los cargueros
formarian parte incluso después de cumplir sus compromisos ceremoniales: el
ofrecimiento de alimentos.

A diferencia de los miembros de los cuatro grupos ceremoniales, quienes
participaban de la jerarquia eclesidstica no arribaban al final de su carrera a la
condicién de ombas y estaban exentos de los nombramientos civiles, al tiempo
que eran equiparados a ellos en atencién al caracter anual de sus tareas y al “he-
cho de portar los bastones de mando que identifican a la autoridad comunitaria”

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

214 CaRLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

[p. 88]. Esta distincion entre los cargos civiles y los eclesidsticos, sin embargo, no
hace sino subrayar que:

[...]1a jerarquia civil y la jerarquia religiosa se separan en la base pero se integran en
la ciispide, de tal manera que el maestro de capilla, maxima autoridad de la iglesia,
puede concluir su trayectoria con un cargo en el ayuntamiento municipal [p. 89].

Y nuevamente en este juego de semejanzas y diferencias que Milldn evidencia
con precision, la jerarquia civil aparece contrastante con la eclesidstica en la medi-
da en que la primera posibilita “trayectorias divergentes que no estan sujetas a un
orden preciso” y “abre las posibilidades a dos lineas que convergen en los puestos
de regidor, sindico o tesorero” [p. 90]. En esta imbricacién de las responsabilida-
des civiles y las religiosas, ocupar un cargo civil menor con obligaciones eclesiasticas
permitia acceder a un cargo civil de mayor jerarquia “en la érbita territorial del
municipio”, y a la inversa, “a fin de asegurar un destino opuesto al de su grupo
de origen” [p. 91]. Paralela al caso de los grupos ceremoniales, la trayectoria en la
jerarquia civil culmina en la condicién de montag ombas, aquellos a “quienes les ha
crecido el cuerpo”, “un restringido grupo de ancianos que, aun cuando carecen
de una organizacién interna o de un caracter corporativo, desempefian un papel
importante en las decisiones ptblicas” [p. 94] tomadas en asamblea.

Millan da cuenta que en el siglo xix se multiplicé el niimero de cofradias y
mayordomias, asi como el de “altares” dedicados a imagenes del santoral catoli-
o, lo que derivé en la jerarquizacion de los santos con un sentido paralelo al de
la jerarquizacion de los cargos del sistema de autoridades civiles y religiosas. En
esta representacion de “una comunidad reducida de santos” [p. 100], la virgen de
la Candelaria y san Mateo Apdstol constituyen las figuras preeminentes, situadas
una “en el inicio del periodo estival” [p. 101] y otro hacia el final de la temporada
de lluvias; en el mismo sentido, la primera es llamada Madre del Viento del Sures-
te, mientras que el santo patrono es llamado Padre Rayo. Resulta relevante que en
el nombre con que se llama a la primera (miim ncherrec = Madre Viento del Sureste)
se reconoce el término ncherrec con que los huaves también se refieren a los tornos o
naguales, lo que no hace sino confirmar el empate de las nociones sobre los santos y
el “cuerpo” (ombas), término al que, como hemos visto, aluden las posiciones mas
altas del sistema de cargos. Como muestra Satil Millan, en sus acepciones mitold-
gicas el concepto de ombas aparece asociado a la nocién de alter ego, “algo que esta
en lugar de alguien”, mientras que “en sus acepciones gremiales es el factor que
permite el concierto de funciones heterogéneas” [p. 86].

Mientras el primer caso constituye un punto de partida, en la medida en que cada
hombre nace con una tono o alter ego, el segundo es el resultado de un proceso gra-
dual que implica el paso por una escala jerarquica [ibid.].



EL CUERPO DE LA NUBE. JERARQUIA Y SIMBOLISMO RITUAL EN LA COSMOVISION DE UN PUEBLO HUAVE 215

La nocién de ombas (“cuerpo”) que aparece ya en las representaciones sobre
los santos, ya en la terminologia de los cargos, remite a la nocién de monbasoic,

1,

“hombres de ‘cuerpo-nube’:

Una antigua creencia, que Lupo y Ramirez han registrado en distintas versiones, ase-
gura que los habitantes originales de San Mateo del Mar eran monbasoic, es decir,
hombres de “cuerpo-nube” que se trasladaban a la velocidad del rayo hacia Cerro
Bernal, una elevacion topogréfica cercana a la costa que constituia entonces su “lugar
de trabajo”. Las versiones que registran Elisa Ramirez y Alessandro Lupo son a un
tiempo opuestas y complementarias. Mientras la primera afirma que “antes las au-
toridades eran monteoc (personas con tono rayo) honestos y correctos” [1987:18], el
segundo ofrece una explicacién mas amplia cuyas variaciones son significativas: “Un
tiempo, cuando vivian los montaweal (los antiguos), todos eran monbasoic y, segtn la
divisién hasta ahora vélida, los hombres eran monteoc (rayo) y las mujeres ncherrec
(viento del sureste)” [Lupo, 1991:296]. Las diferencias entre ambas versiones son en
efecto recurrentes en las exégesis huaves, al grado de que algunos informantes atri-
buyen el rango de neombasoic (o monbasoic, en plural) a la totalidad de la poblacién
antigua y otros, por el contrario, al pequefio circulo que define a las autoridades loca-
les. Una posicién intermedia consiste en pensar que algunos huaves identifican a los
ancestros como autoridades por las mismas razones que otros los identifican como
neombasiiic. Esta posibilidad no sélo equipara los términos en cuestién, sino ademas
permite suponer que uno es la condicién teérica del otro [p. 102].

En las narraciones mitoldgicas, los pobladores ancestrales de San Mateo cono-
cian su alter ego en virtud de que cada matrimonio ofrecia a su hijo primogénito a Mi-
jmeor Cang, la virgen de Piedra —considerada la divinidad més antigua de San Ma-
teo—, a cambio de que ella bautizara a sus hijos posteriores, otorgdndoles el nombre
y reveldndoles la identidad de su ombas. La introduccién del cristianismo [...]

[...] suprimi6 el conocimiento que los antiguos huaves tenfan de su alfer ego y promovié
una diferenciacion social hasta entonces inexistente, que consiste en la posibilidad de que
ciertos hombres desarrollen el conocimiento de sus entidades animicas y se conviertan por
lo tanto en monbasiiic, 1os hombres de ‘cuerpo-nube’ que ostentaban la nocién primigenia
de autoridad. Si esta ruptura representaba el origen de la jerarquia sobre el plano social,
también posibilitaba el didlogo con las entidades animicas que habitan Cerro Bernal, a las
que las autoridades huaves dirigen actualmente sus plegarias para solicitar la lluvia. [...]

Si el mito postulaba la ruptura entre cada hombre y el conocimiento de su ombas, pro-
piciada por el advenimiento del cristianismo, la trayectoria a través de los cargos y
las ofrendas volvia a reconstruir la concordia original, convirtiendo a las autoridades
en verdadero monbasoic [pp. 103, 107-108].

En fin que, como otros casos etnogréficos, los huaves muestran que el cuerpo
no es, como cree Occidente, una invariante universal sino un punto de llegada

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778



Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778

216 CarLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

que se construye por caminos variados. Paralela a esta interpretacién desarrolla-
da en El cuerpo de la nube, que conecta las representaciones del cuerpo con el ejer-
cicio de la autoridad comunal, una propuesta teérica parece ser la mas relevante,
a decir por las discusiones suscitadas tras la presentacién del libro y, algunos
anos antes, la publicacién de un articulo en que trata esta cuestién. Frente a los
dos caminos que tienden a reconocer los especialistas del sincretismo: “o bien
los elementos ajenos se han integrado a una estructura antigua, que correspon-
de a la religion indigena, o bien las religiones indigenas son esencialmente una
estructura cristiana con elementos vernaculos que funcionan como apéndices
adicionales” [Millan, 1999:35], el autor de este libro sobre jerarquia y simbolismo
de un pueblo huave propone discutir el concepto de bricolage [Lévi-Strauss, 1969
(1962)]. Con “restos y sobras” de la evangelizacién y una historia regional que
tiende sus lazos desde el Tlaloc de Cerro Bernal y las serpientes en las estelas de
Izapa de la época precolombina hasta los protagonistas de la mitologia huave,
y cefiidos a una “légica de lo sensible”, se asocian “objetos, instrumentos y per-
sonajes” “que provienen de contextos heterdclitos, de tiempos ajenos y culturas
extrafias” [p. 192]. En contra de los postulados del sincretismo, segtin los cuales los
“significados originales [...] se ajustan a nuevos significantes en situaciones de
contacto cultural” [Millan, 1999:46], el bricoleur mesoamericano, segtin propone
Millan, escoge sus imagenes “mds en razén de sus significantes que en virtud de sus
significados” [p. 193], revelando al concepto de sincretismo “como la variante de
un principio mas general que alude a la conexién de los signos” [ibid.:47].

Concluyendo, parece justo decir que el doctor Millan lleva a la practica aque-
lla propuesta de Marcel Mauss de reconocer en los fenémenos sociales “hechos
sociales totales”, complejos que desbordan su encasillamiento en etiquetas como
politica o religién, organizacién social o economia, en el entendido de que los
hechos culturales son de cardcter pluridimensional y sin perder de vista el im-
prescindible didlogo interdisciplinario entre la antropologia, la historia y hasta
la arqueologia. A la vez, ofrece una mirada renovada sobre los temas cldsicos en
Mesoamérica de la definicién de persona, y con éste los de tonalismo y nahualis-
mo, asi como el del sistema de cargos. Esta mirada novedosa, por supuesto, no es
otra que la de una cultura (en este caso la de un pueblo huave) que, con la pasién
necesaria y un andlisis atento a las palabras de los actores, siempre ofrecerd una
perspectiva enriquecedora del patrimonio de la humanidad de que el etnégrafo
estd obligado a dejar testimonio.



EL CUERPO DE LA NUBE. JERARQUIA Y SIMBOLISMO RITUAL EN LA COSMOVISION DE UN PUEBLO HUAVE 217

BIBLIOGRAFIA

Bloch, Maurice

1993 “Zafimaniry Birth and Kinship Theory”, en Social Anthropology, vol. 1, pp. 119-132.

Galinier, Jacques

1990 “El depredador celeste. Notas acerca del sacrificio entre los mazahuas” [1984],
Ochoa, Angela (trad.), Anales de antropologia, vol. xxvi1, México, I1A-UNAM, pp.
251-267.

Lévi-Strauss, Claude

1969 El pensamiento salvaje, México, FCE [1962].

Lopez Austin, Alfredo

1994 Tamoanchan y Tlalocan, México, FCE.

Lupo, Alessandro

1991 “La etnoastronomia de los huaves de San Mateo del Mar, Oaxaca”, en Broda,
Johanna, Stanislaw Iwaniszewski y Lucrecia Maupomé (Eds.), Arqueoastronomia
y etnoastronomia en Mesoamérica, México, UNAM.

Millén, Sail

1999 “El sincretismo a prueba. La matriz religiosa de los grupos indigenas en
Mesoamérica”, en Dimension antropoldgica, ano 8, vol. 23, México, INAH-Conaculta,
pp- 33-49.

Ramirez Castaneda, Elisa

1987 El fin de los montiocs, México, INAH, coleccion Divulgacion.

Schneider, David

1984 A Critique of the Study of Kinship, Michigan, Ann Arbor/ The University of
Michigan Press.

Signorini, Italo

1979 Los huaves de San Mateo del Mar, México, IN1, serie Antropologia social, ndm.
59.

Cuicuilco volumen 15, nimero 42, enero-abril, 2008, México, 1ssN 1405-7778





