
75

Se autoriza la copia, distribución y comunicación pública de la obra, reconociendo la autoría, sin fines comerciales y sin autorización 
para alterar, transformar o generar una obra derivada. Bajo licencia creative commons  2.5 México 
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/mx/

Del patrimonio cultural inmaterial o la 
patrimonialización de la cultura

Isabel Villaseñor Alonso y Emiliano Zolla Márquez

La noción de patrimonio cultural inmaterial ha sido recibida de ma-
nera entusiasta por los Estados miembros de la UNESCO, entre 
ellos México. Sin embargo, existen muy pocos análisis críticos sobre 
los diversos fenómenos sociales, económicos y políticos detrás de la 
patrimonialización de las prácticas culturales. La nueva conceptua-
lización del patrimonio por parte de las instituciones culturales está 
heredando los vicios de la conceptualización tradicional, entre los 
que se encuentra la visión esencialista del patrimonio, la apropiación 
material y simbólica de éste por parte de los grupos hegemónicos, 
el énfasis en lo grandioso y espectacular, y la búsqueda por la con-
servación de la autenticidad, definida ésta desde ópticas externas a 
las de los sujetos que construyen dicho patrimonio. A pesar de los 
diversos lineamientos de la UNESCO, los procesos de declaratoria 
y difusión de las expresiones culturales con frecuencia conllevan 
el riesgo de folclorización y de la pérdida o deslocalización de los 
contenidos y significados culturales, aunque también abren nuevos 
espacios y posibilidades para los agentes sociales vinculados a di-
chas expresiones.

* 	 Isabel Villaseñor Alonso es restauradora por la Escuela Nacional de Conservación 
del INAH, y maestra y doctora en arqueología por la University College London, Rei-
no Unido. Sus intereses de investigación y docencia incluyen la caracterización de 
materiales arqueológicos, tanto para fines propiamente arqueológicos como de con-
servación, así como las discusiones en torno a la conceptualización del patrimonio 
cultural y los impactos de patrimonializar a las prácticas culturales. Actualmente 
realiza una estancia posdoctoral en el Instituto de Investigaciones Antropológicas 
de la UNAM. 

** 	Emiliano Zolla Márquez es licenciado en historia por la Facultad de Filosofía y Le-
tras de la UNAM, maestro y doctor en antropología por la Universidad de Londres. 
Ha trabajado temas relacionados con la historia de la relación entre el Estado, la 
antropología y los pueblos indígenas. Su trabajo etnográfico gira en torno a las con-
cepciones de la geografía y el espacio entre los pueblos de la Sierra Mixe de Oaxaca. 
En la actualidad realiza una estancia posdoctoral en el Instituto de Investigaciones 
Antropológicas de la UNAM cuyo tema principal es el intercambio entre los pueblos 
mesoamericanos.



Cultura y representaciones sociales76

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

Abstract: From intangible heritage to the “heritarization” of culture. The notion of in-
tangible heritage has been enthusiastically received by the State members of UNESCO, 
among them Mexico. Nevertheless, few critical studies exist that analyze the variety of 
social, economic and political dynamics behind “heritarization” of cultural practices. The 
new way of conceptualizing cultural heritage is inheriting flaws from the traditional view, 
including an essentialist way of conceiving heritage, the material and symbolic misappro-
priation of cultural practices by hegemonic groups, the emphasis on outstanding features 
and expressions, and the search for “authenticity”, the latter being defined by external 
actors. Despite the guidelines established by UNESCO, listing and promotion of cultural 
practices frequently entail the risk of folklorizing and relocating cultural contents and me-
anings, although they also open new opportunities and possibilities for the social actors 
that create and live such cultural practices.
Key words: intangible heritage, heritarization of culture, authenticity, cultural practices

Introducción

En las últimas décadas se ha generado una amplia discusión sobre 
la forma de conceptualizar el patrimonio cultural: lo que éste 

es o debe ser, los valores adscritos, las formas de reconocimiento y 
declaratorias, así como los sistemas legales y marcos institucionales 
de protección. Un avance importante ha sido la Convención para 
la Salvaguarda del Patrimonio Cultural Inmaterial, aprobada por la 
Asamblea General de la UNESCO en 2003, la cual entró en vigor 
en 2006 y que hasta el momento ha sido ratificada por 136 Estados 
miembros, entre ellos México.

Si bien numerosos autores han señalado que hablar de un patri-
monio inmaterial en contraposición con un patrimonio material o tangible 
representa una dicotomía conceptual innecesaria (Giménez, 2007: 
221), nosotros enfatizaremos en este artículo que la ampliación del 
concepto de patrimonio para incluir ahora a las expresiones inmate-
riales puede resultar en el tratamiento inadecuado de éstas últimas, 
utilizando bases conceptuales y aproximaciones de gestión inapro-
piadas. Y tal es el motivo de reflexión en este artículo.

El patrimonio cultural inmaterial: la 
evolución de un concepto
A pesar de que actualmente la noción de patrimonio inmaterial se ha 
vuelto familiar, el concepto es relativamente reciente. En el caso 
de México, este entendimiento procede del trabajo realizado en las 
reuniones internacionales y asambleas generales de la UNESCO, así 



77Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

como de los lineamientos y documentos normativos que este orga-
nismo ha generado. 

Durante las décadas de 1970 y 1980 se dieron algunos inten-
tos por producir un documento internacional para la protección del 
“folclor”, intentos que se centraban en la protección de la propiedad 
intelectual y que fueron preparados en conjunto con WIPO, la World 
Intellectual Property Organization (Aikawa, 2004). En 1989 la Confe-
rencia General de la UNESCO adoptó de manera unánime la Reco-
mendación sobre la Salvaguarda de Cultura Tradicional y Popular 
(UNESCO, 1989), y en 1992 este mismo organismo comenzó con el 
programa de Patrimonio Cultural Intangible, a partir del cual se es-
tablecieron muchos de los principios actuales para la salvaguarda de 
dicho patrimonio. Algunos de los aspectos que se enfatizaron desde 
ese entonces fueron la revitalización y la transmisión de las prácticas 
culturales como estrategias centrales para asegurar la protección de 
las expresiones, la necesidad de emplear aproximaciones distintas a 
la conservación del patrimonio material, y el evitar el congelamiento 
y la folclorización de las prácticas culturales (Aikawa, 2004:139).

En 1997 comenzó el programa de Proclamación de Obras Maes-
tras del Patrimonio Oral e Intangible de la Humanidad, con lo que 
se dio inicio a la inscripción de las expresiones que se consideraban 
como las más destacadas de cada país. Este programa tenía como 
finalidad subsanar las carencias de la Lista del Patrimonio Mundial, 
en tanto éste era concebido únicamente como patrimonio material 
cultural o natural.

Al final de la década de los 90 comenzaron a cuestionarse las 
estrategias de salvaguarda del patrimonio inmaterial, por lo que la 
conferencia internacional de 1999, organizada en conjunto por la 
UNESCO y el Instituto Smithsoniano de Washington, criticó el én-
fasis en la documentación y el registro. Asimismo, la conferencia 
enfatizó el respeto y reconocimiento de los practicantes de dichas 
expresiones para asegurar la producción y transmisión de las mis-
mas (Aikawa, 2004: 140).

En 2002 se llevó a cabo la Reunión Internacional de Expertos de 
la UNESCO en Río de Janeiro, en donde se recalcó la relevancia de 



Cultura y representaciones sociales78

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

adoptar un concepto flexible de salvaguarda del patrimonio cultural 
inmaterial. Ese mismo año se llevó a cabo la Reunión de Expertos 
en Terminología, con el fin de generar un glosario de términos para 
el instrumento normativo internacional. En esta reunión se acuñó el 
término “portadores de cultura”, para designar a aquellos miembros 
de una comunidad1 que de manera activa reproducen, transmiten, 
transforman, crean y forman cultura. En esta misma reunión se en-
fatizó que los miembros de las comunidades practicantes son quie-
nes deben decidir sobre las prácticas culturales a ser salvaguardadas, 
así como las formas en que éstas deben ser protegidas. Asimismo, se 
expresó la inquietud de que personas externas se apropiaran de los 
recursos culturales, y surgió la preocupación sobre la autoridad en la 
proclamación del patrimonio cultural inmaterial (Arizpe, 2009:57).

El patrimonio cultural inmaterial: ¿un 
término inconveniente?

La ampliación del concepto de patrimonio ha representado un avan-
ce importante para la comprensión cabal de los legados culturales 
de los grupos sociales. Sin embargo, poco se ha discutido respecto 
a las implicaciones de esta nueva conceptualización. Es decir, ¿qué 
consecuencias tiene el hecho de que ahora consideremos como pa-
trimonio inmaterial a aquello que los antropólogos y otros científicos 
sociales habían considerado como cultura? ¿Qué implica la patrimo-
nialización de las formas culturales? ¿Para qué se busca?

1	 En antropología existe una amplia discusión del término “comunidad”, ya que se 
sabe que éstas no son grupos cerrados, bien delimitados y con características per-
manentes, como a menudo se aborda en el lenguaje patrimonial y en las visiones 
de la antropología culturalista. En este escrito entendemos a una comunidad como 
aquel grupo de individuos que poseen, en mayor o menor medida, un “sentido de 
comunidad”, entendido éste, entre otras cosas, como un sentimiento de pertenencia 
por medio experiencias compartidas, dentro de las que se encuentran las expresiones 
simbólicas (McMillan, 1996). Asimismo, y siguiendo a Cohen (1985: 12-14), conside-
ramos que lo que define a las comunidades no son los límites reales del grupo, sino la 
construcción simbólica que sus miembros hacen del grupo y de sus límites. Por esta 
razón, sostenemos que el sentido de pertenencia y las prácticas culturales comparti-
das constituyen elementos identitarios de las comunidades.



79Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

Las implicaciones comienzan desde el uso mismo del lenguaje. 
Un aspecto problemático es el uso singular del término “patrimo-
nio”, como hace El Patrimonio Cultural Inmaterial de México, uno de los 
libros recientes de Lourdes Arizpe (2009). Si bien Arizpe es cuidado-
sa en contextualizar las expresiones culturales en realidades sociales 
específicas, el término en singular nos transmite implícitamente la 
idea de la singularidad del legado cultural mexicano, con un mismo 
sentido de pertenencia grupal, y no de un conjunto de manifestacio-
nes diversas creadas por los distintos pueblos de México. 

Por otra parte, está el problema de que, invariablemente, el térmi-
no “patrimonio” va seguido de una noción de propiedad, ya sea “pa-
trimonio cultural inmaterial de México” o “de la humanidad”. Así, 
cabe cuestionarse por qué razón la UNESCO, a pesar de que desde 
la década de 1990 ha subrayado la importancia de los “portadores 
de cultura” como los agentes responsables de la definición de los 
valores y las estrategias de salvaguarda de sus expresiones, este orga-
nismo intergubernamental enfatiza tanto la noción del patrimonio 
cultural de la humanidad, generando así una ambigüedad en el sentido 
de propiedad2 de dichas expresiones.

En el contexto de las políticas culturales mexicanas, esta discu-
sión se inserta dentro de una larga historia por la búsqueda de refe-
rentes culturales unificadores para la consolidación de la identidad 
nacional, la cual tiene sus orígenes en los intentos de los criollos 
del siglo XVIII por crear una identidad propia, diferenciada de la 
metrópolis colonial (Cottom, 2008: 62). Actualmente la discusión 
cobra relevancia ante los movimientos de resistencia que intentan li-
mitar tanto la hegemonía de la cultura nacional como la penetración 
de ciertas formas de globalización, y lograr así el reconocimiento de 
los derechos culturales, especialmente para los pueblos indígenas 
y otros grupos minoritarios o tradicionalmente marginados de la 
estructura de los estados nacionales modernos. 
2	 Tal y como afirman Deacon y Dondolo (2004), si bien la propiedad exclusiva de las 

expresiones inmateriales representa mayores dificultades prácticas y retos legales en 
comparación con la posesión de bienes materiales, es importante reconocer el pa-
pel tan importante que desempeñan las comunidades practicantes en la realización, 
transmisión y protección de sus propias prácticas, lo cual también está refrendado 
por la Convención de la UNESCO del 2003.



Cultura y representaciones sociales80

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

Es evidente que hablar de un patrimonio inmaterial de México no 
reconoce de manera explícita a los portadores de cultura como los 
dueños legítimos de sus manifestaciones culturales, ni tampoco con-
tribuye al entendimiento de dichas prácticas como derechos cultura-
les que deben ser respetados en todas sus dimensiones. A pesar del 
discurso oficial sobre el carácter pluricultural de la nación (refrenda-
do por la Constitución), el discurso patrimonialista que prevalece en 
México continúa dominado por la idea tradicional y nacionalista de 
la existencia de una sola expresión de la cultura nacional. 

Por otra parte, el reconocimiento de ciertas prácticas culturales 
como parte del patrimonio inmaterial de un país relocaliza a éstas 
dentro de un conjunto de estructuras políticas, económicas y sim-
bólicas que rebasan el ámbito en el que habitualmente se desarrollan 
(el de la cultura local), por medio del involucramiento de una serie 
de agentes e intereses localizados en distintos ámbitos y niveles de 
gobierno (nacionales e internacionales), en la industria turística o 
en los medios de comunicación. La inclusión de prácticas cultura-
les específicas como parte del patrimonio inmaterial, lejos de ser 
una práctica políticamente inocua, tiene el efecto de situar a éstas 
dentro de otros discursos y formas de representación, asignándo-
les nuevas significaciones y valores, y jerarquizándolas de acuerdo 
con criterios distintos a los que tienen en el ámbito local. El acto 
mismo de declarar una práctica como perteneciente al reino de lo 
patrimonial relocaliza expresiones culturales locales dentro de cate-
gorías construidas con criterios distintos a los de los “portadores de 
cultura” y cuya racionalidad es generalmente definida por grupos de 
“expertos”3 que se valen de procedimientos que no siempre reflejan 
las preocupaciones de los actores locales, sino las normas y precep-
tos de instituciones y burocracias culturales. 

Desde un punto de vista del análisis crítico del discurso, como 
analiza Van Dijk (1993), el lenguaje puede constituirse como un ver-
dadero discurso que permite la dominación y su reproducción, en 

3	  Algunas de las reuniones internacionales de trabajo de la UNESCO sobre patrimo-
nio cultural inmaterial utilizaron precisamente el término “expertos”, como en el 
caso de la Reunión de Expertos Reunión Internacional de Expertos, y la Reunión de 
Expertos en Terminología, ambas realizadas en el 2002 (véase UNESCO 2012).



81Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

donde el ejercicio del poder, por parte de instituciones o grupos de 
élite, genera una desigualdad social, ya sea política, cultural, racial, 
de clase o de género. Así, puede argumentarse que el discurso patri-
monial, tanto nacionalista como cosmopolita, puede, en ocasiones, 
constituirse como un instrumento de dominación por medio del 
cual las instituciones culturales nacionales e internacionales están 
en posibilidades de apropiarse de las expresiones culturales, ya sea 
material o simbólicamente.

Lo anterior no implica que la noción de patrimonio inmaterial sea 
necesariamente un instrumento opresivo a través del cual las prácti-
cas locales son expropiadas y vaciadas de su sentido “original”, pero 
sí es necesario señalar la relación problemática entre práctica cultural 
y clasificación institucional, así como la existencia de contradiccio-
nes entre actores locales, “expertos” e instituciones culturales. Las 
declaratorias de patrimonio inmaterial lejos de ser un simple acto de 
conservación o un instrumento de salvaguarda de la integridad de 
una práctica cultural específica, ponen en movimiento una serie de 
procesos (económicos, políticos y culturales) y juegos de poder que 
inciden sobre el conjunto de relaciones sociales que les dan origen y, 
en consecuencia, conllevan la posibilidad de modificarlas.

En este sentido vale la pena referirnos a las críticas expresadas por 
Susan Wright al informe Nuestra Diversidad Creativa redactado por la 
UNESCO, en donde afirma que dicho informe “pierde la dimensión 
de la «cultura» como un proceso de disputa sobre el poder”, trans-
mitiendo la idea de cultura como consenso. Paradójicamente, este 
reporte oculta su propio poder mediante una voz no identificada, la 
cual hace definiciones y juicios de valor (Wright, 1998: 137), que en 
ocasiones son claramente etnocentristas.

Las escalas y sujetos de valoración

Con relación a la Lista Representativa del Patrimonio Oral e Intan-
gible de la UNESCO, es necesario reparar en que este organismo 
intergubernamental, a pesar de enfatizar la diversidad cultural repre-
sentada por las expresiones inmateriales, tiene una fuerte tendencia 



Cultura y representaciones sociales82

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

a exaltar lo espectacular, lo grandioso, las masterpieces u obras maes-
tras del patrimonio oral e intangible, lo que tiene su origen en la no-
ción del Valor Universal Sobresaliente o Outstanding Universal Value, 
requisito indispensable para inscribir a los sitios y monumentos en 
la Lista del Patrimonio Mundial vinculada a la Convención de 1972 
(UNESCO, 1972). Ya estudios anteriores han cuestionado la validez 
de esta noción y puesto en duda la veracidad de la excepcionalidad 
y universalidad de los valores culturales de los sitios y expresiones 
declaradas patrimonio (Avrami et al., 2000: 69-73, Villaseñor Alonso 
2011). A pesar de que en el listado del patrimonio inmaterial de la 
UNESCO se optó, tras un largo debate, por el enfoque de “repre-
sentatividad” sobre aquél de “obras maestras” (Hafstein, 2009), aún 
existen muchas inercias, especialmente de los Estados miembros 
que promueven las postulaciones, de favorecer a las expresiones 
más espectaculares. Así, sin restar relevancia a estas prácticas, es pre-
ciso reflexionar sobre las distintas escalas de valoración y el sentido 
social relacionado a éstas.

Al establecer que ciertas prácticas son dignas de ser declaradas 
como patrimonio y en consecuencia, susceptibles de reconocimiento 
y protección, las listas elaboradas por la UNESCO crean, de manera 
implícita, una escala de valor que jerarquiza las expresiones cultura-
les entre sí. La consecuencia de dicha jerarquización es la produc-
ción de un grupo de expresiones “sobresalientes” diferenciado de 
otro tipo de manifestaciones “modestas” así como la segmentación 
y fragmentación de procesos culturales producto de la exaltación de 
ciertos aspectos (generalmente visuales, auditivos y paradójicamen-
te, materiales) por encima de otros. Por otra parte, aunque los cri-
terios de la UNESCO para determinar qué constituye el patrimonio 
inmaterial se enmarcan dentro de un discurso multiculturalista que 
promueve la diversidad y la defensa de las expresiones de pueblos 
histórica y políticamente excluidos, en la práctica suele predominar 
un criterio de utilidad que privilegia el potencial que ciertas prácticas 
tienen para reforzar la identidad de los Estados-nación o las posibi-
lidades que éstas tienen para el desarrollo económico. 



83Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

Los Estados-nación suelen promover como patrimonio a aque-
llas prácticas que tienen un potencial especial para proyectar al país 
al extranjero (tal es el caso las danzas del Totonacapan o la Celebra-
ción del Día de Muertos, las cuales aportan importantes beneficios 
para las economías regionales) mientras que muchas otras expre-
siones, quizás menos espectaculares y aparentemente humildes, son 
generalmente ignoradas. Sin embargo, muchas de las expresiones no 
promovidas institucionalmente son practicadas por grupos sociales, 
que, sin necesariamente concebirlas como “patrimonio”, las valoran 
y promueven por considerarlas centrales para el desarrollo de su 
vida comunitaria.

De esta manera, los países suelen postular a la Lista Representa-
tiva del Patrimonio Oral en Intangible únicamente las expresiones 
más espectaculares y aquellas que sean coherentes con las políticas 
nacionales. Con frecuencia, por lo tanto, el resultado de esta lista 
no es representativo de la diversidad y riqueza cultural de un país, 
sino de la capacidad de los actores institucionales para identificar y 
gestionar las expresiones que consideran sobresalientes, o aquellas 
que resultan convenientes de promocionar por razones políticas o 
económicas. Sin embargo, más allá del problema de qué tan repre-
sentativas son, está el hecho de que la intención por salvaguardar 
estas prácticas parece ser la conservación de un muestrario cultural, 
más que la protección del conjunto de relaciones sociales que pro-
ducen y se manifiestan en dichas prácticas. 

Nuevamente, la noción de cultura que subyace en las prácticas de 
conservación del patrimonio vuelve a revelarse como problemática, 
pues privilegia una visión taxonómica y más bien estática de la iden-
tidad cultural, en la que ésta aparece como una entidad con límites 
y rasgos reconocibles en vez de un proceso abierto y fluido, sujeto 
al cambio, y en donde el conflicto y la contradicción son elementos 
centrales. 

El criterio utilizado por la UNESCO para determinar qué es el pa-
trimonio inmaterial privilegia la salvaguarda de productos culturales 
específicos en detrimento de los procesos y relaciones que deter-
minan la producción de éstos. Así, las declaratorias suelen concen-



Cultura y representaciones sociales84

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

trarse en el rescate, protección y promoción de los rasgos visibles 
y materiales de una práctica (sea una fiesta, una danza, un ritual o 
un mercado), y no en la lógica social que le dio origen. Este acento 
sobre la manifestación en sí misma y sobre la cultura material que 
le es inherente, es precisamente lo que hace posible que la patri-
monialización se constituya en un acto de poder, no sólo porque 
el acto de definición recae sobre todo en el actor institucional, sino 
porque la protección no está dirigida a las condiciones de produc-
ción de la expresión sino a la expresión misma. Lo anterior abre la 
posibilidad de modificar la función social de aquello que se declara 
como patrimonio por medio de su inserción en prácticas y discursos 
controlados por el Estado, la industria turística o los medios. Podría 
decirse que la lógica que guía el concepto de patrimonio inmaterial 
de la UNESCO salvaguarda la manifestación pero se olvida de las 
razones que le dieron origen y sentido; protege el signo pero no se 
ocupa del significante. 

La patrimonialización de la cultura

Llegados a este punto es necesario analizar qué se entiende por pa-
trimonio cultural inmaterial. Tal y como se define en la Convención 
del 2003, éste incluye... 

... los usos, representaciones, expresiones, conocimientos y téc-
nicas —junto con los instrumentos, objetos, artefactos, y espacios 
culturales que le son inherentes—, que las comunidades, grupos, y 
en algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante 
de su patrimonio cultural. [Este patrimonio incluye...] tradiciones 
orales, artes performativas, prácticas sociales, rituales, eventos fes-
tivos, conocimiento y prácticas relacionadas con la naturaleza y el 
universo, o el conocimiento y habilidades para la producción de 
oficios tradicionales (UNESCO, 2003).

Es decir, la definición de patrimonio cultural inmaterial es una de-
finición tan general que cabe preguntarse qué actividad humana no 



85Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

podría calificar como patrimonio cultural inmaterial. Más aún, es 
necesario cuestionarse, ¿vale la pena usar indistintamente el término 
“cultura” y aquel de “patrimonio cultural inmaterial”?

En este sentido nos preguntamos cuál es la razón por la cual Lour-
des Arizpe considera al trueque como patrimonio cultural inmaterial 
de México. Su argumento se fundamenta en que esta tradición es un 
legado mesoamericano que “se define por un conjunto de normas, 
estilos y prestigios” (Arizpe, 2009: 91-109). Si bien es cierto que esta 
tradición tiene sus orígenes en los tiempos prehispánicos, también 
es verdad que el trueque es simplemente la forma económica de 
muchas comunidades en las cuales se prescinde de la moneda como 
medio de intercambio en situaciones contemporáneas. No existen, 
al menos a priori, razones para pensar que el trueque es un patrimo-
nio que debe ser salvaguardado, sino que éste es el producto de una 
serie de relaciones sociales, políticas y culturales que constituyen una 
forma de economía. 

Aunque detrás de la intención de incluir al trueque como una 
forma de patrimonio inmaterial puede existir el propósito de de-
fender una forma de vida amenazada por la economía dineraria, 
nuevamente nos encontramos frente a la concepción problemática 
de la cultura que guía el pensamiento y la práctica de la UNESCO. 
Si se piensa en el trueque como una institución social en vez de 
como una expresión cultural, estamos obligados a entender el tipo 
de relaciones sociales que produce, y a pensar con seriedad en las 
consecuencias de su protección. En el caso específico de esta forma 
de intercambio, es probable que encontremos formas de recipro-
cidad y de solidaridad social que refuerzan un tipo específico de 
convivencia comunitaria, incluso una forma de protección frente 
a prácticas económicas destructivas, pero también debemos estar 
abiertos a la posibilidad de que una economía basada en el trueque 
quizás sirva también para reforzar ciertas formas jerárquicas, mo-
dos de producción y patrones culturales que no necesariamente son 
valorados por todos los miembros de esa comunidad. Justificar su 
protección a partir de invocar su origen prehispánico, significa insis-
tir en el uso de un discurso nacionalista sobre la identidad mexicana 



Cultura y representaciones sociales86

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

fundada en una construcción imaginaria (o quizás, intangible) del 
pasado, la cual, entre otros problemas, tiene el gran inconveniente 
de exaltar la alteridad en ausencia del otro por medio de incorporar 
un fenómeno social (en este caso el trueque) a una categoría que 
nosotros consideramos como positiva (el patrimonio).

Lo anterior nos lleva a reflexionar sobre el problema de la au-
toridad en la proclamación de los patrimonios. Como afirma Prats 
(2009:74), existen diversas formas de “activación patrimonial”, es 
decir, diversas maneras para legitimar el valor asociado a las prác-
ticas culturales para que éstas sean reconocidas como patrimonio. 
Estas activaciones incluyen no sólo acciones “macro”, provenientes 
de organismos estatales, nacionales o internacionales, sino también 
aquellas de escala “micro”, como pueden ser las iniciativas locales o 
comunitarias. Sin embargo, es innegable que las instituciones esta-
tales o nacionales y los grupos académicos o políticos hegemónicos 
tienen mayor influencia para lograr que sus activaciones patrimonia-
les tengan un alcance mayor que las activaciones impulsadas desde 
los ámbitos “micro”. Es decir, existe una jerarquía de facto en la au-
toridad para la definición de aquello que es digno de considerarse 
patrimonio; una relación de poder en la que los grupos de élite o 
las instituciones (en este caso académicos, políticos e instituciones 
culturales nacionales), se otorgan a sí mismos la autoridad moral o 
legal para dicha definición.

El problema de patrimonializar los estilos de vida no estriba en 
el simple reconocimiento del valor cultural, sino que trae consigo al 
menos tres riesgos. Por una parte, está el peligro de la folclorización 
de la alteridad o de la cultura ajena a la vida de los intelectuales urba-
nos, a través de la patrimonialización de formas de vida indígenas o 
no occidentales (es decir, de legitimar las expresiones de la otredad 
por medio de su incorporación a las categorías formuladas por una 
élite), como en el caso del trueque mencionado anteriormente. 

Por otra parte, existe el riesgo de transformar las formas cultu-
rales locales en productos meramente comerciales, sujetos a las de-
mandas de la industria turística o las necesidades de representación 
de los medios de comunicación masiva. Como afirma Prats (2009: 



87Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

42), este último tipo de activaciones patrimoniales constituyen ac-
ciones de carácter abiertamente turístico y comercial, en donde los 
referentes activados y los significados conferidos desde los centros 
emisores de turismo corresponden y satisfacen a la imagen externa 
(a menudo estereotipada) que se tiene de la identidad de los pro-
tagonistas. Existe el peligro, como señala Churchill Conner (2010: 
253), que al incorporar las prácticas culturales al ámbito de la indus-
tria turística, éstas sean valoradas principalmente por su rentabilidad 
como espectáculo, a expensas de su sentido social y significado cul-
tural.

Finalmente, cuando la activación patrimonial se lleva a cabo den-
tro de un discurso nacionalista, como suele ser el caso de México, 
ésta implica necesariamente un cambio en el sentido de propiedad 
de las prácticas culturales, lo que potencialmente atenta contra los 
derechos culturales de los grupos sociales, entendiendo a estos de-
rechos no sólo en términos de acceso (como lo hace el artículo 4 
constitucional) sino como “prerrogativas que tiene el individuo para 
demandar al Estado su intervención” en los ámbitos culturales que 
le competen (Bolfy Cottom en Márquez, 2010). Al momento de 
patrimonializar las prácticas de grupos minoritarios, por ejemplo, 
se pueden mermar los derechos culturales de estos grupos sociales. 
Esto sucede porque las prácticas patrimonializadas son susceptibles 
a la injerencia de las políticas nacionales, en tanto que el Congreso 
de la Unión está facultado para legislar en materia de cultura (Diario 
Oficial de la Federación, 2011, artículo 73), lo que es potencialmente 
grave debido a la ausencia de ley secundaria para el reconocimiento 
de los derechos culturales en México (Cottom, 2010: 71).

En este sentido, un aspecto que debería recibir atención es la cre-
ciente intervención de gestores externos en la gestión y salvaguarda 
de las prácticas culturales, especialmente en el caso de comunida-
des de pequeña escala, particularmente entre las rurales. Es decir, 
la decisión sobre cómo tratar a las manifestaciones culturales y qué 
aspectos deben protegerse o salvaguardarse, debe provenir de los 



Cultura y representaciones sociales88

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

miembros de las comunidades practicantes4, como ya se ha hablado 
desde hace varias décadas y como está estipulado en la Convención 
de la UNESCO del 2003.

Asimismo, es necesario llamar la atención sobre la tendencia que 
existe en el ámbito patrimonial de pensar que los profesionales for-
mados con grados universitarios deben ser la autoridad en la toma 
de decisiones para la definición de las acciones de gestión, promo-
ción y salvaguarda del patrimonio cultural, pasando por alto que 
éste es ante todo un derecho cultural para los grupos productores 
de las prácticas culturales. Lo anterior ha sido criticado duramente 
por Muñoz Viñas (2005: 147-170), quien afirma que en el ámbito 
de la conservación del patrimonio cultural predomina el discurso 
objetivista, ya sea científico o retórico, en el que los profesionales 
constituyen una “zona de expertos” que inhibe la participación so-
cial en la toma de decisiones. Más aún, critica Muñoz Viñas, las pre-
ocupaciones en este ámbito se centran en la conservación del patri-
monio cultural por sí mismo a partir de una visión esencialista que 
pone en segundo plano a los actores sociales que confieren valores 
y significados a las prácticas culturales. Sin negar la importancia de 
los gestores formados de manera profesional, creemos firmemente 
en la importancia de que su accionar se lleve a cabo con un amplio 
margen de participación social (véase discusión en Schneider, 2011; 
Escalante, 2011).

La patrimonialización de la vida ritual (refrendada en la conven-
ción del 2003 que considera que los actos rituales pueden convertirse 
también en patrimonio cultural inmaterial), puede ser especialmente 
grave, ya que implica la posibilidad de generar conflictos entre los 
valores culturales conferidos por los individuos e instituciones ex-
ternos y el sentido religioso de quienes los practican. Aunque este 
tema excede los alcances de este escrito, es claro que la patrimoniali-

4	 En este punto es necesario reconocer, sin embargo, que rara vez existen consensos 
intracomunitarios. Asimismo, existe el problema de representación, es decir, la se-
lección de los individuos que pueden representar a su comunidad de manera fidedig-
na en la comunicación con instituciones o gestores culturales externos (Schneider, 
2011).



89Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

zación de los actos y espacios sagrados puede provocar el distancia-
miento de los practicantes con sus lugares y vida ritual.

La difusión y los procesos de cambio en 
las expresiones culturales

Tras la ampliación en la definición de patrimonio cultural, y al no 
existir un instituto mexicano encargado de catalogar y proteger al así 
llamado patrimonio cultural inmaterial, el Conaculta es el organismo 
que se ha dado a la tarea de enlistar las expresiones inmateriales que 
dicho organismo considera como patrimonio cultural, creando así el 
Sistema de Información Cultural (SIC).

El SIC ha elaborado fichas de las distintas expresiones culturales, 
muchas de las cuales incluyen un apartado de riesgo. En el caso de 
la Ceremonia Ritual de los Voladores, por ejemplo, se menciona que 
esta práctica “sobrevive al proceso homogeneizador de la moderni-
dad al adaptarse a las exigencias del mercado turístico y comercial” 
(Conaculta, 2010). Sin embargo, lo que no se menciona es que este 
supuesto proceso de homogenización y mercantilización está aso-
ciado a la difusión que se le ha dado a esta práctica como patrimo-
nio de México, lo cual ha significado que la danza ha entrado en 
un nuevo régimen de valor (Appadurai, 1988), en el que los danzantes 
totonacos están en contacto con agencias turísticas cuyo interés es 
promoverlas como objetos de consumo. Sin embargo, es necesario 
reconocer la posibilidad y validez del deseo de los practicantes de 
comercializar su propia práctica, como se discute más adelante.

Lo mismo sucede con la inclusión de esta danza en la Lista Re-
presentativa del Patrimonio Oral e Intangible de la UNESCO. A pe-
sar de que en el portal electrónico de este organismo interguberna-
mental se describe que el lugar de realización de dicha práctica es 
Veracruz (esto, por cierto, un tanto impreciso), lo cierto es que el 
énfasis está en que estas danzas son patrimonio de la humanidad, en 
una declaratoria de México como Estado parte. Es decir, inevitable-
mente existe una ambigüedad acerca del contexto de producción y 
de su carácter como expresión cultural local, por lo que esta difusión 



Cultura y representaciones sociales90

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

es responsable, en gran medida, de situar a la danza dentro de un 
contexto turístico y comercial, lo cual conlleva cambios en su con-
textualización y en la producción de significados. Así, la UNESCO 
se ha convertido muchas veces (sin buscarlo), en una especie de 
apoyo mercadotécnico global para los Estados-nación y para una 
serie de actores políticos y económicos situados fuera del ámbito 
del Estado.

Tal y como lo afirma la convención de la UNESCO del 2003, las 
expresiones culturales tienen una naturaleza dinámica, por lo que 
no es conveniente buscar el congelamiento de sus formas. Sin em-
bargo, evitando ser tradicionalistas, es imperativo reflexionar sobre 
la génesis y la naturaleza del cambio. Es necesario distinguir hasta 
qué punto los cambios en las prácticas culturales se relacionan con 
dinámicas internas de los grupos sociales y en qué medida las trans-
formaciones son producidas por políticas nacionales o intereses tu-
rísticos que promueven la mercantilización o la folclorización de las 
expresiones. Lo anterior implica, obviamente, una reflexión sobre la 
manera en que se estructuran las fronteras y se establecen los límites 
entre los niveles de lo local, nacional y global, y sobre la forma en 
que los actores locales se vinculan con procesos generados en otros 
espacios pero que inciden sobre la vida de sus comunidades. 

Sin embargo, el cambio de las prácticas culturales producido por 
los intereses económicos y políticos no es el único aspecto preocu-
pante en el tratamiento y promoción de las expresiones culturales. 
El otro extremo, también alarmante, es la búsqueda por la conserva-
ción de la “autenticidad”, ésta definida por gestores e instituciones 
externos, en donde se condena la modificación de las formas expre-
sivas, sin entender las razones del cambio cultural. Esto es evidente 
en las evaluaciones de riesgos que efectúa el Conaculta a través de su 
Sistema de Información Cultural. En el caso de la Petatera de Villa 
de Álvarez, Colima, por ejemplo, se menciona:

El riesgo que presenta esta tradición constructiva es la sustitu-
ción de los materiales tradicionales por materiales modernos, trans-
formando el sistema constructivo original de influencia prehispáni-
ca y técnica artesanal. Las medidas de salvaguardia deberán ser la 



91Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

valoración de parte de los constructores conscientes de las ventajas 
del uso de los materiales y del proceso constructivo antiguo para 
continuar con la tradición […] (Conaculta, 2009a).

Y en el caso de los huipiles amuzgos, el SIC afirma:

Los textiles amuzgos se encuentran en peligro de transforma-
ción por la introducción de las telas comerciales: encajes que sus-
tituyen las gasas elaboradas en telar de cintura, los cuales se unen 
a través de listones de color en lugar de la randa. El brocado está 
siendo sustituido por el bordado en punto de cruz, el empuntado 
ya no se practica en los huipiles o blusas, sólo en los rebozos (Co-
naculta, 2009b).

Estas evaluaciones de riesgo dejan claro que existe muy poco in-
terés por entender las razones de cambio de las prácticas culturales 
y, por otra parte, muestran que se fundan en una concepción esen-
cialista de la cultura, basada en una versión simplificada de la antro-
pología indigenista que considera a las comunidades productoras de 
artesanías, danzas y otras expresiones aparentemente amenazadas, 
como sociedades cerradas, cuya integridad y coherencia identitaria 
depende de no tener contacto con el “exterior” y que, en definiti-
va, considera la innovación y la transformación como aberraciones. 
¿Por qué enfatizar que las prácticas deben conservar los materiales y 
sistemas constructivos originales? ¿Esto es importante para las co-
munidades? ¿Por qué no se analizan las razones económicas, sociales 
o ambientales que puedan estar detrás del cambio en la preferencia 
de materiales? ¿Por qué valorar la supuesta autenticidad de la forma 
por encima del contenido cultural y el significado social? Más aún, 
en el primer caso, ¿por qué se dice que “la valoración, por parte de 
los constructores conscientes de las ventajas de estos aspectos debe 
ser la base para la conservación”? ¿Por qué no considerar la posibi-
lidad de que la conservación de estos aspectos no es relevante si los 
practicantes no lo consideran así? ¿Por qué pensar que los gestores 
externos conocen de mejor forma las expresiones culturales loca-
les y tienen la autoridad para definir los valores y las estrategias de 



Cultura y representaciones sociales92

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

salvaguarda? ¿No es esto una muestra de dominación cultural por 
parte de las instituciones? El hecho de que los lineamientos de la 
UNESCO y de las instituciones culturales mexicanas no consideren 
estas preguntas, muestra hasta qué punto los procesos de construc-
ción del patrimonio inmaterial son impuestos de arriba hacia abajo y 
el grado en que prevalece una visión esencialista de la cultura. 

¿Para qué hacer una lista?

Otro de los problemas que la nueva conceptualización del patrimo-
nio inmaterial está heredando de la visión patrimonial tradicional es 
la obsesión de las listas y declaratorias.

Ya la Lista del Patrimonio Mundial de la UNESCO nos dio un 
buen ejemplo sobre cómo un mal planteamiento de los criterios 
puede llevar a un listado poco representativo. En el caso de esta 
lista, por estar sustentada en nociones de monumentalidad, euro-
centrismo y arquitectura de élites, el patrimonio de pueblos no 
europeos, y especialmente el de los grupos indígenas, estaba cla-
ramente subrepresentado, fenómeno que fue criticado durante la 
década de 1990 (Labadi, 2005). Sumado a esto, predominaban con-
cepciones occidentales sobre nociones tales como la autenticidad 
que claramente resultaban inadecuadas para evaluar al patrimonio 
de países no occidentales. Gracias a la discusión generada durante 
varios años, principalmente lidereada por Japón, se lograron mo-
dificar los criterios para que éstos fueran más incluyentes, y se im-
plementó la Global Strategy for a Balanced, Representative and Credible 
World Heritage List (UNESCO, 2011). Sin embargo, a pesar de que el 
Centro del Patrimonio Mundial cambió sus criterios, ahora es muy 
difícil revertir estos efectos, ya que actualmente los Estados miem-
bros de la UNESCO sólo pueden presentar dos postulaciones por 
año (UNESCO, 2008: 16), por lo que muy difícilmente se alcanzará 
una verdadera representación del patrimonio cultural de los diversos 
pueblos del orbe. Con estos antecedentes es importante reflexionar 
acerca de los posibles impactos generados tanto por las listas de la 
UNESCO como por los distintos listados nacionales.



93Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

Esto nos lleva a una reflexión central acerca del patrimonio 
como categoría conceptual y de las listas como instrumentos de 
operación, ya que la patrimonialización (y su consagración en listas) 
conlleva la valoración y jerarquización de determinadas obras o ex-
presiones a expensas de otras. Es decir, la patrimonialización centra 
la atención y dirige recursos hacia una selección de manifestaciones, 
necesariamente excluyendo y privando de recursos a otras (Hafs-
tein, 2009). Por lo tanto, no sólo es necesario reconocer la exclusión 
como elemento inherente a las prácticas patrimoniales, sino que es 
imprescindible reflexionar acerca de quién posee la autoridad legal 
o moral para seleccionar y jerarquizar bienes y expresiones (y por lo 
tanto también de excluir a otros), así como de los impactos de dicha 
jerarquización.

Con base en la revisión de los listados, también cabe cuestionarse 
qué se entiende en México por patrimonio cultural inmaterial. A 
pesar de que, como ya mencionamos, la Convención de la UNESCO 
del 2003 ofrece una definición antropológica de la cultura para deno-
tar al patrimonio cultural inmaterial (en donde prácticamente todo 
cabe), es claro que en nuestro país esta definición ha estado acotada 
principalmente a las prácticas de comunidades indígenas o rurales. 
Basta revisar con detalle el Inventario del Patrimonio Cultural Inma-
terial del Sistema de Información Cultural de Conaculta (Conaculta, 
2011), para descubrir, con sorpresa, que de las 249 prácticas que 
se tienen enlistadas en el país, no existe ninguna proveniente del 
Distrito Federal. ¿Cómo es posible que esta demarcación, siendo 
un importante foco artístico e intelectual del país, no tenga ningún 
patrimonio inmaterial enlistado? ¿Qué acaso las numerosas repre-
sentaciones escénicas y artísticas efímeras que se llevan a cabo en la 
ciudad, así como las fiestas de barrio, entre muchas otras prácticas, 
no son expresiones destacadas? Es claro que los criterios que nor-
man las activaciones patrimoniales son inadecuados, ya que quienes 
confeccionan las listas privilegian a aquellas expresiones producidas 
en ámbitos rurales e indígenas para ser considerados patrimonio 
cultural inmaterial, lo cual no deja de tener algo de fascinación por 



Cultura y representaciones sociales94

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

lo “folclórico”, lo diferente a la cultura urbana occidental de quien 
confecciona las listas.

Un aspecto delicado en la elaboración de listas se refiere, como 
ya se mencionó, a quién posee autoridad para definir qué es pa-
trimonio, así como a los aspectos relacionados con la difusión de 
las expresiones inmateriales. Actualmente la UNESCO requiere que 
exista un consentimiento explícito por parte de las comunidades 
para incluir sus expresiones en la Lista Representativa del Patrimo-
nio Oral e Intangible, ya que la falta de consulta a éstas puede de-
rivar en conflictos relacionados con derechos de propiedad intelec-
tual, así como con las formas de manejar, difundir y proteger dichas 
prácticas (Deacon y Luvuyo, 2004: 44). Sin embargo, cabe mencio-
nar, por ejemplo, que el portal electrónico del SIC de Conaculta no 
hace ninguna mención acerca de la consulta con las comunidades o 
los individuos practicantes, lo que indica que los lineamientos para 
la confección de listas de la UNESCO no son implementados de la 
misma manera en los listados nacionales.

El papel de los actores locales

Pese a los problemas señalados (el peso excesivo del papel de los 
expertos, las dificultades conceptuales implicadas en la definición 
misma de patrimonio inmaterial, los obstáculos por encontrar una 
alternativa a los criterios de excepcionalidad, la herencia de con-
cepciones esencialistas de la cultura y el potencial disruptivo de las 
declaratorias), la política de la UNESCO sobre el patrimonio inma-
terial ha permitido abrir espacios que han sido aprovechados por 
muchas comunidades y pueblos para ampliar y consolidar su pre-
sencia, garantizar la integridad de prácticas y espacios amenazados 
por la acción de gobiernos nacionales y locales o intereses privados. 
El hecho de que muchas expresiones culturales se lleven a cabo en 
nuevos espacios, que sean vistas por otros públicos e incluso que 
se comercialicen, no implica necesariamente que entren en crisis o 
pierdan su significado local o emic. La inserción de las prácticas en 
nuevos espacios políticos, económicos y simbólicos implica, por 



95Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

supuesto, la posibilidad de crear conflictos o exacerbar tensiones 
pre-existentes, pero aunque esto debe ser considerado y atendido 
por los gestores, sólo puede ser considerado como una fuente de 
preocupación si la noción de patrimonio inmaterial se sustenta en una 
concepción consensual y esencialista de la cultura que ignore el pa-
pel de la tensión y el conflicto en la producción cultural, así como el 
carácter cambiante de ésta.

La entrada de muchas expresiones en los espacios institucionales 
del Estado con frecuencia es aprovechada en un sentido estratégico, 
como vía para demandar reconocimiento o hacer visible la existen-
cia de demandas y reclamos. Por otra parte, los nuevos contextos 
son fuentes potenciales de innovación, ya que pueden constituirse 
en vías para adquirir nuevos conocimientos, experimentar técnicas 
novedosas o materiales no tradicionales. En ese sentido, los estudios 
sobre el patrimonio y la patrimonialización deben prestar atención 
a los significados que adquiere una práctica específica al pasar de un 
espacio y volver a otro, tener la suficiente sensibilidad para recono-
cer que los procesos de cambio no siempre ocurren en forma lineal 
ni pueden ser siempre definidos a priori, sino que siguen diversas 
trayectorias que sólo pueden ser verificadas empíricamente. 

Así por ejemplo, es necesario investigar cómo los totonacos que 
protagonizan la danza de los voladores de Papantla perciben el cam-
bio de ejecutar la ceremonia en el contexto local a llevarla a cabo 
en lugares como el Museo de Antropología, en Teotihuacan o en la 
Cumbre Tajín. No podemos asumir automáticamente que el cambio 
de espacio necesariamente va acompañado de un proceso de secu-
larización, de la pérdida del significado cosmogónico “original”, ni 
tampoco suponer que la comercialización de la ceremonia equivalga 
a una distorsión de sus connotaciones rituales. 

También cabe mencionar que muchas comunidades buscan la 
inclusión en listas como estrategias de revitalización o protección, 
especialmente en los casos en que los mismos gobiernos nacionales 
atentan contra su supervivencia. Un ejemplo de este tipo es el de 
Wirikuta, la ruta sagrada de la Sierra de Catorce y el Altiplano po-
tosino de los wixarika, quienes están evaluando someter esta prác-



Cultura y representaciones sociales96

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

tica cultural a la lista de la UNESCO debido al otorgamiento de 22 
concesiones mineras por parte del gobierno federal mexicano que 
ponen en riesgo la continuidad de esta práctica ritual (Frente en 
Defensa de Wirikuta, 2011). 

Conclusiones

La ampliación del concepto de patrimonio cultural demanda anali-
zar críticamente las implicaciones de patrimonializar a las prácticas 
culturales. A pesar de los lineamientos establecidos por la Conven-
ción de la UNESCO del 2003, la patrimonialización de las expresio-
nes culturales con frecuencia resulta en la folclorización, mercan-
tilización y alteración del sentido sociocultural de dichas prácticas 
debido a que la autoridad de las proclamaciones sigue recayendo en 
los actores institucionales, quienes aún poseen una visión esencia-
lista y consensual de la cultura, impregnada de concepciones tradi-
cionalistas. Esto último queda de manifiesto en las valoraciones de 
riesgo del Sistema de Información Cultural del Conaculta, donde se 
percibe una búsqueda por la conservación de la “autenticidad” sin 
entender las razones del cambio cultural. La noción de propiedad 
sobre las expresiones culturales, la injerencia del Estado en las prác-
ticas comunitarias tradicionales, los intereses políticos y económicos 
de las diversas instancias públicas y privadas, así como la exclusión 
que necesariamente generan los listados, son aspectos que tienen 
que analizarse a profundidad. 

También es importante cuestionar los criterios de los listados. 
Específicamente en el caso de México, el patrimonio cultural in-
material ha sido entendido sólo como las prácticas de los grupos 
indígenas o rurales, definidas desde la óptica del mundo urbano y 
las instituciones culturales nacionales. Es necesario, por lo tanto, que 
también se consideren las expresiones urbanas, mismas que no están 
representadas en el Sistema de Información Cultural de Conaculta.

A pesar de los posibles impactos negativos, los cambios ocurri-
dos tras la convención del 2003 pueden generar nuevos espacios y 
oportunidades para los agentes sociales que construyen a las expre-



97Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

siones culturales, quienes buscan obtener el reconocimiento de sus 
prácticas, junto con diversos beneficios económicos y sociales.

Debido a que existe un profundo desconocimiento sobre los in-
tereses, motivaciones y valoraciones de los individuos y comunida-
des que crean y reproducen las expresiones culturales, es indispensa-
ble llevar a cabo etnografías sobre la conceptualización y los valores 
adscritos a las diversas prácticas culturales, así como estudiar las per-
cepciones de los impactos de los procesos de patrimonialización.

Bibliografía
Aguilera Madero, Rocío, y Cano González, Onésimo, 2005, “La 

danza ritual del volador” en: Entre los hombres y las deidades, las 
danzas del Totonacapan, México D.F., Conaculta, Dirección Ge-
neral de Culturales Populares e Indígenas. 

Aikawa, Noriko, 2004, “An historical overview of  the preparation 
of  the UNESCO International Convention for the Safeguar-
ding of  the Intangible Cultural Heritage” en: Museum Interna-
tional, no. 221-222, vol. 56, no. 1-2, 137-149.

Appadurai, Arjun, 1988, “Introduction: commodities and the poli-
tics of  value” en: The Social Life of  Things: Commodities in Cultural 
Perspective, pp. 3-63, Cambridge, Cambridge University Press.

Arizpe, Lourdes, 2009, El patrimonio cultural inmaterial de México: ritos 
y festividades, México, Miguel Ángel Porrúa.

Avrami, Erika, Randall Mason y Marta de la Torre (eds), 2000, Va-
lues and Heritage Conservation, Los Ángeles, Getty Conservation 
Institute.

Baillie, Britt, 2007, “Conservation of  the Sacred at Angkor Wat: 
Further Reflections on Living Heritage” en: Conservation and 
Management of  Archaeological Sites, vol. 8, pp. 123-131.

Brandes, Stanley, 2000, “El día de muertos, el Halloween y la bús-
queda de una identidad nacional mexicana” en: Alteridades 
10(20): 7-20, México, D.F., Universidad Autónoma Metropoli-
tana, Unidad Iztapalapa.



Cultura y representaciones sociales98

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

Cohen, Anthony P. (1985). The Symbolic Construction of  Community, 
Londres y Nueva York, Key Ideas, Routledge.

Conaculta. (2009a). “Riesgos: La Petatera de Villa de Álvarez, Co-
lima”, Sistema de Información Cultural, Inventario del Patri-
monio Cultural Inmaterial, Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes. Disponible en: http://sic.Conaculta.gob.mx/ficha.
php?table=frpintangible&table_id=116 (consultado en abril 
2011).

———, 2009b, “Riesgos: Huipiles Amuzgos”, Sistema de In-
formación Cultural, Inventario del Patrimonio Cultu-
ral Inmaterial, Consejo Nacional para la Cultura y las Ar-
tes. Disponible en: http://sic.Conaculta.gob.mx/ficha.
php?table=frpintangible&table_id=51 (consultado en julio 
2011).

———, 2010, “Riesgos: Ceremonia ritual de voladores”, Sis-
tema de Información Cultural, Inventario del Patrimonio 
Cultural Inmaterial, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes. Disponible en: http://sic.Conaculta.gob.mx/ficha.
php?table=frpintangible&table_id=177&estado_id=30 (con-
sultado en abril 2011).

———, 2011, Sistema de Información Cultural, Inventario del 
Patrimonio Cultural Inmaterial: Distrito Federal, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes. Disponible en: http://
sic.Conaculta.gob.mx/ficha.php?table=frpintangible&table_
id=177&estado_id=30 (consultado en abril 2011).

Cottom, Bolfy, 2008, Nación, patrimonio cultural y legislación: los debates 
parlamentarios y la construcción del marco jjurídico federal sobre monu-
mentos en México, siglo XX, México, Miguel Ángel Porrúa, LX 
Legislatura Cámara de Diputados.

———, 2010, Los derechos culturales en el marco de los derechos humanos en 
México, México, Miguel Ángel Porrúa.

Churchill Conner, Nancy, 2010, “La gestión del patrimonio cultural 
intangible: la experiencia del carnaval popular en la ciudad de 
Puebla” en: Gestionar el Patrimonio en Tiempo de Globalización, co-
ordinado por Eduardo Nivón y Ana Rosas Mantecón, México, 
Universidad Autónoma Metropolitana - Unidad Iztapalapa, 
Juan Pablos Editor.



99Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

Deacon, Harriet y Dondolo, Luvuyo, 2004, The Subtle Power of  Intan-
gible Heritage: Legal and Financial Instruments for Safeguarding Intan-
gible Heritage, Ciudad del Cabo, Sudáfrica, Social Cohesion and 
Integration Research Programme, HSRC Publishers.

Diario Oficial de la Federación, 2011, [1917], Constitución Política de 
los Estados Unidos Mexicanos, México. Disponible en: http://
www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/1.pdf  (consultado 
en octubre 2011).

Escalante, Yuri, 2011, (en prensa) “La restauración dialógica” en: 
Intervención: Revista Internacional de Conservación, Restauración y Mu-
seología, no. 4, México, ENCRyM-INAH-México.

Frente en Defensa de Wirikuta, 2011, “Salvemos Wirikuta – Tamat-
sima Wahaa”. Disponible en: http://salvemoswirikuta.blogs-
pot.com/ (consultado en julio 2011).

Giménez, Gilberto, 2007, Estudios sobre la Cultura y las Identidades So-
ciales, México, Conaculta-ITESO Guadalajara.

———, 2009, Identidades Sociales, México, Conaculta, Instituto Mexi-
quense de Cultura, Colección Intersecciones.

Hafstein, Valdimar Tr., 2009, “Intangible heritage as a list: from 
masterpieces to representation” en: Intangible Heritage, Nueva 
York, editado por Larajane Smith y Natsuko Akagawa, Key 
Issues in Cultural Heritage, Routledge, pp. 93-111.

Kuutma, Kristin, 2009, “The politics of  contested representation: 
UNESCO and the masterpieces of  Intangible cultural heritage” 
en: Pradikät “Heritage” Wertschöpfungen aus kulturellen Ressourcen, 
editado por Dorothee Hemme, Markus Tauschek y Regine Ben-
dix, Berlín: Lit.

Labadi, Sophia, 2005, “A review of  the Global Strategy for a bal-
anced, representative and credible World Heritage List 1994-
2004” en: Conservation and Management of  Archaeological Sites 
7:89-102.

Marquez, Carlos F., 2010, “Los derechos culturales en México, 
proyecto pendiente: Bolfy Cotton” en: La Jornada Micho-
acán, disponible en: http://www.lajornadamichoacan.com.
mx/2010/03/05/index.php?section=cultura&article=016n1c
ul, (consultado en julio 2011).



Cultura y representaciones sociales100

Año 6, núm. 12, 				     	 marzo  2012

McMillan, David W., 1996, “Sense of  community” en: Journal of  
Community Psychology 24(4): 315-325.

Muñoz Viñas, Salvador, 2005, Contemporary Theory of  Conservation, 
Burlington, Massachusetts, Elsevier Butterworth-Heinemann.

Prats, Llorenç, 2009, [1997], Antropología y Patrimonio, Barcelona, 
Editorial Ariel.

Schneider, Renata, 2011, (en prensa),  “Para Construir Casas”, en: 
Intervención: Revista Internacional de Conservación, Restauración y Mu-
seología, no. 4, México, ENCRyM-INAH-México.

Van Dijk, Teun A., 1993, “Principles of  critical discourse analysis” 
en: Discourse and Society 4(2): 249-283.

UNESCO, 1972, Convención para la Protección del Patrimonio Mundial, 
Cultural y Material, Aprobada en París el 21 de noviembre de 
1972. Disponible en el portal de la UNESCO: http://whc.
unesco.org/archive/convention-es.pdf  ��������������������  (consultado en octu-
bre 2011).

———, 1989, Recomendación sobre la Salvaguarda de la Cultura 
Tradicional y Popular, adoptada por la 25va reunión de la Con-
ferencia General de la UNESCO, París, 17 octubre al 16 de no-
viembre de 1989. Disponible en: http://portal.unesco.org/es/
ev.php-URL_ID=13141&URL_DO=DO_TOPIC&URL_
SECTION=201.html (consultado en julio 2011).

———, 2003, Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural In-
material, Ratificada en la sesión 32 de la Conferencia General 
de la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, 
la Ciencia y la Cultura en París, del 29 de septiembre al 17 de 
octubre del 2003.

———, 2008, Operational Guidelines for the Implementation of  the World 
Heritage Convention, United Nations Educational, Scientific and 
Cultural Organisation Intergovernmental Committee for the 
Protection of  the World Cultural and Natural Heritage. Di-
sponible en: http://whc.unesco.org/archive/opguide08-en.
pdf  (consultado en abril 2011).

———, 2011, Global Strategy. Disponible en: http://whc.unesco.
org/en/globalstrategy (consultado en julio 2011).



101Cultura y patrimonio

Cultura y representaciones sociales

UNESCO, 2012, Reuniones co-organizadas por la sección del Patri-
monio Cultural Inmaterial, disponible en: http://www.unesco.
org/culture/ich/index.php?lg=es&meeting_id=00057 (con-
sultado en febrero 2012).

Villaseñor Alonso, Isabel, 2011, “El valor intrínseco del patrimo-
nio cultural: ¿Una noción aún vigente?” en: Intervención, Revista 
Internacional de Conservación, Restauración y Museología, México, 
ENCRyM-INAH.

Wright, Susan, 1998, “The politicization of  culture” en: Anthropology 
Today, vol. 14, no. 1, p. 7-15.


