@ Revista Cultura y Representaciones Sociales ISSN: 2007-8110 267

Ao 15, Nim. 29, septiembre de 2020

DEL CUERPO-TERRITORIO AL TERRITORIO-CUERPO (DE LA
TIERRA)I CONTRIBUCIONES DECOLONIALES’

From Boby-TERRITORY TO TERRITORY-BODY (OF THE
EARTH): DecoLoniAL CONTRIBUTIONS

... la invitacién que deja la propuesta cuerpo-territorio es mirar

a los cuerpos como territorios vivos e histdricos que aluden a una
interpretacidn cosmogonica y politica, y donde habitan nuestras
heridas, memorias, saberes, deseos, suenos individuales y comunes y a
su vez, invita a mirar a los territorios como cuerpos sociales que estdn
integrados a la red de la vida y por tanto, nuestra relacion hacia con
ellos debe ser concebida como “acontecimiento ético” entendido como
una irrupcion frente a lo “otro”... (Cruz Herndndez 2017, 43)

Rogério Haesbaert?

Resumen: Este articulo aborda el tema del territorio desde una pers-
pectiva latinoamericana, analizando las principales contribuciones a
este debate desde la aproximacién del pensamiento decolonial, espe-
cialmente a partir de la relacion entre el cuerpo y el territorio, tanto en
el sentido del cuerpo como territorio, como del territorio/tierra como

1 Original en portugués: “Do corpo-terrtitério ao territorio-corpo (da terra): contribui¢des decolo-
niais”. GEOgraphiavol. 22, n. 48, p. 75-90. Mi reiterado agradecimiento a los colegas Carlos Walter
Porto-Gongalves y Valter do Carmo Cruz por la interlocucién, permanente estimulo a la reflexién
critica colectiva, jamds apartada del compromiso politico. Agradezco también a Ana Angelita Rocha
y Soffa Zaragocin por los provocadores desafios que me colocaron para esta investida en la temdtica
del cuerpo-territorio, y a Jos¢ Angel Quintero Weir, por las valiosas contribuciones a este articulo.
El texto fue amablemente traducido del portugués al espafiol por José Angel Quintero, con relectura
de Alexander Panez, a los cuales mucho agradezco.

2 Doctor en Geografia. Profesor del Programa de Postgrado en Geografia de la Universidad Federal
Fluminense. orcip: hteps://orcid.org/0000-0002-1345-7654.

Se autoriza la copia, distribucion y comunicacion publica de la obra, reconociendo la autoria, sin fines comerciales y sin autoriza-
cidn para alterar, transformar o generar una obra derivada. Bajo licencia creative commons Atribucién 4.0 Internacional (CC BY 4.0)




268 Cultura y representaciones sociales E

cuerpo; especialmente desde la perspectiva de los pueblos indigenas y la
visién feminista. Palabras clave: Cuerpo-territorio, territorio-cuerpo-tie-
rra, pensamiento decolonial

Abstract: This article addresses the issue of territory from a Latin Ameri-
can perspective, analyzing the main contributions to this debate from the
approach of decolonial thought, especially from the relationship between the
body and the territory, both in the sense of the body as well as territory, te-
rritorylland as a body; especially from the perspective of indigenous peoples
and the feminist vision. Key words: Body-territory, territory-body-earth,
decolonial thought

na de las especificidades de la lectura que podemos denominar latinoa-

mericana sobre el territorio, estd ligada al hecho de que ella parte de
la esfera de lo vivido, de las précticas o, como enfatizaba Milton Santos, del
“uso” del territorio —pero un uso que se extiende mds alld del simple valor
de uso, comprendiendo también un expresivo valor afectivo y simbdlico—.
Al contrario de muchas geografias de matriz eurocéntrica, especialmente la
anglo-sajona, que prioriza las propiedades juridico-politicas del territorio a
partir de la accién de los grupos hegemdnicos (el territorio como “tecnologia
de poder” [Elden 2013]), en América Latina el territorio es leido frecuente-
mente en didlogo con los movimientos sociales, sus identidades y su uso como
instrumento de lucha y de transformacion social. Es lo que pretendo abordar
en este trabajo, tomando como referencia el concepto de cuerpo-territorio, en
un juego con lo que propongo llamar “territorio-cuerpo”.

La conceptualizacién de territorio en nuestro contexto, va mucho mds alld
de la cldsica asociacion a la escala y/o a la 16gica estatal y se expande, transi-
tando por diversas escalas, pero con un eje en la cuestion de la defensa de la
propia vida, de la existencia o de una ontologia terrena/territorial, vinculada
a la herencia de un modelo capitalista extractivista, moderno-colonial de de-
vastacién y genocidio que, hasta hoy, pone en jaque la existencia de los grupos
subalternos, especialmente, los pueblos originarios. Desdobldndose asi, desde
los territorios del/en el cuerpo intimo (comenzando por el vientre materno),
hasta lo que podemos denominar territorios-mundo, la Tierra como pluriver-

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

so cultural-natural o conjunto de mundos —y, consecuentemente, de territo-
rialidades— a los que estamos inexorablemente unidos. Todo eso se desdobla
hoy dentro de aquello que se designa como pensamiento decolonial,’ una
busqueda por pensar nuestro espacio y, de alguna forma, el propio mundo,
considerando las bases espacio-temporales —la geo-historia, en fin— en la que
estamos situados.

Uno de los trazos fundamentales del pensamiento decolonial, segiin Qui-
jano ([1992] 2010), es la “colonialidad del poder”, marcada por una pro-
funda herencia esclavista y patriarcal, donde proliferan hasta hoy, violencias
de clase, de raza y de género. Otro trazo de esta episteme que nos toca muy
de cerca aqui, es el de dar voz a los invisibilizados, a los grupos subalternos
y sus formas de saber. De alli que tratemos el territorio en esa dptica, como
territorios de r-existencia, retomando la expresién difundida por Carlos Walter
Porto-Gongalves:*

Podemos sintetizar las principales contribuciones del debate sobre territo-
rio en una perspectiva latinoamericana a través de tres abordajes:

a) El abordaje que, en intenso didlogo con referencias europeas (espe-
cialmente anglosajonas, pero también francesas) y norteamericanas,
propone al territorio como el concepto geogrifico mds pertinente
para analizar las relaciones espacio-poder, especialmente entre los
grupos subalternos, ampliando la concepcién de poder a través de
su dimension simbdlica (construccion identitaria), lo que represen-
ta una clara inmersién en la decolonialidad del poder, sobre todo,

3 No me detendré aqui en el debate especifico del pensamiento decolonial teniendo en cuenta su
desarrollo en otro trabajo, de mayor aliento, en fase de redaccién (libro Zerritorio y decolonialidad), y
del que este articulo, ampliado, constituye un capitulo. De cualquier forma, la cuestion serd desple-
gada, aunque de forma indirecta, a lo largo del texto. Este trabajo se encuentra vinculado al proyec-
to: “Territorio como categorfa de la prictica social en una perspectiva latinoamericana”, con apoyo
de investigacién del Conselho Nacional de Desenvolvimento Cinetifico e Tecnolégico (CNPq).

4 Para el autor, “decir colonialidad es decir, también, que hay otras matrices de racionalidad subal-
ternizadas resistiendo, r-existiendo [...]. Aqui, mds que resistencia, que significa retomar una accién
anterior y, asi, es siempre una accion refleja, lo que tenemos es r-existencia, esto es, una forma de
existir, una determinada matriz de racionalidad que actda en las circunstancias, inclusive re-acttia a
partir de un topoi, en fin, de un lugar propio, tanto geogréfico como epistémico. En verdad, actta
entre dos légicas” ([2006] 2013, 169). Especificamente sobre resistencia y decolonialidad en una
perspectiva geografica, ver el balance hecho por Pereira (2017).

www.culturayrs.unam.mx



270 Cultura y representaciones sociales E

a partir de su rostro étnico-cultural y de género, contra o anti-he-
gemonica.

b) Elabordaje que, principalmente a partir de una perspectiva de géne-
ro, enfatiza el territorio relacionado a la escala primordial del cuer-
po, el “cuerpo-territorio”, proveniente principalmente de proposi-
ciones de investigadoras feministas (o eco-feministas) y del movi-
miento indigena, que prestaron atencién al poder de la corporeidad
al mismo tiempo como objeto de ejercicio del poder y como sujeto
(corporificado) de resistencia.

¢) Elabordaje que amplia de tal forma la concepcién de territorio que,
hace de él, pricticamente sinénimo de espacio de vida —aunque ya
sugerido (pero poco desarrollado) por algunos gedgrafos, se trata de
una propuesta oriunda de trabajos como el de Arturo Escobar con
comunidades afrodescendientes—.

Como la primera de estas lineas de interpretacién, de cierto modo ya fue
abordada en trabajos anteriores (por ¢j., Haesbaert ([2004] 2011)) y la tercera
exigird un espacio mayor que el proporcionado por este articulo; me detendré
aqui en la segunda de estas perspectivas, en especial, la relacién entre territorio
y cuerpo/género y territorio y “T/tierra’, las que propongo relacionar a través
de las designaciones cuerpo-territorio y territorio-cuerpo (de la tierra).

Cuerpo-territorio: territorio y género

Si atin habia alguna duda sobre la relevancia de un entendimiento del espa-
cio geografico a partir de la espacialidad/espacializacion del cuerpo, por largo
tiempo subestimada en la Geografia —y también en las Ciencias Sociales en su
conjunto—, la misma se disipé completamente en las tltimas décadas. Como
veremos, en el dmbito latinoamericano esto se dio especialmente a través de
las discusiones sobre género a partir de los movimientos feministas y, de modo
mids especifico, de las mujeres indigenas. En ese sentido, involucrando a los
movimientos indigena y feminista, Svampa afirma:

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

[...] si al comienzo del cambio de época con el cuestionamiento del neolibe-
ralismo, el protagonismo de las luchas y la elaboracién de un lenguaje emanci-
patorio tuvieron como gran actor a los pueblos indigenas (buen vivir, derechos
de la naturaleza, autonomia, Estado plurinacional), el final del ciclo progresis-
tay el inicio de una nueva época aparece signado por las luchas de las mujeres,
en diferentes escalas y niveles, visibles —aunque no exclusivamente— en las
resistencias contra el neoextractivismo (2019, 122).

Segun la autora, América Latina ha transitado del “momento indianista” al
“momento feminista”, sumando al discurso sobre el buen vivir/derechos de la
naturaleza “el lenguaje ecofeminista del cuerpo/territorio, la ética del cuidado
y la afirmacién de la interdependencia”, contra la patriarcalizacién y la eco-de-
pendencia exacerbadas por el modelo neoextractivista.

Un ejemplo claro de la emergencia de la cuestién de la corporeidad en las
Ciencias Sociales hace 25 afios atrds fue la creacién de una revista especifica
denominada Body ¢ Space. En Geografia, a pesar de que hace mucho mds
tiempo la temdtica del cuerpo ha sido objeto de tratamiento (por ejemplo, en
la Geografia y en los abordajes espaciales de base fenomenoldgica y/o huma-
nista),’ ella sélo adquirié mayor centralidad a partir de los afios 1990, cuan-
do ocurrié una relectura, principalmente en una matriz post-estructuralista
y a través de una Geografia feminista, como aquella de Gillian Rose (1993).
Esta valorizacién del tema quedé evidenciada en trabajos como los de Steve
Pile (Pile 1996; Pile y Nast 1996), Linda McDowell (1999) y Gill Valentine
(2001).°

En la Geografia latinoamericana solamente estudios mds recientes dieron
mayor énfasis al debate sobre el cuerpo —o mejor, sobre la corporeidad, de-
finida por Alicia Lindén como “lenguaje estructural que traspasa el cuerpo”
(2012, 703), centrada en las pricticas cotidianas—. También aqui se destaca
el trabajo de gedgrafas feministas, como en el caso de Joseli Silva. En articulo

5  Sin embargo, fuera de la Geografia cabe destacar el trabajo pionero de Otto Friedrich Bollnow
([1963] 2008).

6 Valentine (2001), también a partir de la categoria espacio, afirma: “El cuerpo no sélo estd en el es-
acio, él es espacio”, como “una superficie [de inscripcién], [...] marcada y transformada por nuestra
y
cultura”, como un “ser sensitivo, la base material de nuestra conexién con y de nuestra experiencia
del mundo”, y como la frontera de la psique (p. 23). Expresiones como “superficie marcada por la
cultura” y “frontera” constituyen alusiones a rasgos de “territorialidad” presentes a través del espacio
del cuerpo.

www. culturayrs.unam.mx



272 Cultura y representaciones sociales a

conjunto con Marcio Ornat (Silva y Ornat 2016), ella hace un recorrido del
tratamiento sobre el cuerpo en la Geografia brasilefia y destaca la importancia
de su lectura al interior del debate mds amplio sobre escala.” Para los autores,
el cuerpo no puede ser tratado de modo neutro y universal, pues tiene raza,
sexualidad y género —ademis, claro estd, de edad (dimensién generacional) y
clase socioeconémica—.*

Henri Lefebvre fue uno de los autores que mds inspiré a los gedgrafos a
partir de los anos 1970, inclusive en Brasil (sin embargo, sélo ingresé efectiva-
mente en la Geografia anglosajona después de la traduccién de “La produccién
del espacio”, en 1991).° El destacé en su obra la relevancia del espacio-cuerpo:

Antes de producir efectos en el 4mbito material (utensilios y objetos), antes
de producirse (alimentdndose de esa materialidad) y de reproducirse (por la
generacién de otro cuerpo), cada cuerpo vivo es un espacio y tiene su espacio:
se produce en el espacio y produce el espacio (Lefebvre [1974] 1986, 199).

Otro filésofo que, en distinta linea tedrica, destacé la gran relevancia del
cuerpo en el juego de las relaciones de poder, fue Michel Foucault. Para él, el
cuerpo “estd directamente sumergido en un campo politico” e imbricado en
la utilizacién econdmica:

[...] las relaciones de poder operan sobre él una incautacién inmediata; lo
cercan, lo marcan, lo doman, lo someten a suplicio, lo fuerzan a unos trabajos,
lo obligan a unas ceremonias, exigen de él unos signos. Este cerco politico del
cuerpo va unido, de acuerdo con unas relaciones complejas y reciprocas, a la
utilizacién econémica del cuerpo; el cuerpo, en una buena parte, estd imbuido
de relaciones de poder y de dominacién, como fuerza de produccién; pero

7 En el levantamiento realizado por Silva y Ornat fueron identificados 28 articulos sobre el tema en
la Geografia brasilefa, los autores resaltaron que sélo dos (Lima,2007; y Serpa 2013) fueron publi-
cados en revistas de mayor calificacion.

8 En un texto reciente, relativo a la pandemia de coronavirus, Lima (2020) propone una “geopolitica
de los cuerpos sensibles”, correspondiente “a la relacién formada entre espacio y poder mediada
por la (inter)corporalidad. [...] se trata de sujetos corporificados que constituyen la cara vivida de
las realidades geopoliticas cotidianas. Es como si habldsemos aqui de una geografia de los sujetos
corporificados en su condicién geopolitica”.

9 Para un andlisis de la contribucién de Lefebvre a la formulacién de una “teorfa geografica del cuer-
po”, ver Simonsen (2005).

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

en cambio, su constitucién como fuerza de trabajo sélo es posible si se halla
insertado (33) en un sistema de sujecion (...); el cuerpo sélo se convierte en
fuerza il cuando es a la vez cuerpo productivo y cuerpo sometido ([1974]

2002, 33-34).

Para Foucault, hay asi, una “tecnologfa politica del cuerpo”, a veces muy
sutil y difusa, “una instrumentalizacién multiforme” que incluye innumera-
bles tdcticas y estrategias recorriendo nuestros cuerpos y agrupaciones de cuer-
pos. Mostrando la intima implicacién entre poder y saber, él ve el “cuerpo
politico” como el...

[...] conjunto de los elementos materiales y de las técnicas que sirven de ar-
mas, de refuerzo, de vias de comunicacién y de puntos de apoyo para las re-
laciones de poder y de saber que invaden los cuerpos humanos y los someten

haciendo de ellos objetos de saber (1984, 30).

Su definicién —y distincién— de sociedades disciplinarias y sociedades
Y y
biopoliticas o de seguridad, implican también una variacién en la forma de
ver el cuerpo: del “hombre-cuerpo”, individualizado, o del “cuerpo-méquina”,
fundamental en la consolidacién de la disciplina e integracién en el sistema
2
. <« . « . » <« .7 »
productivo, al “cuerpo-especie”, el “hombre-vivo” o la “poblacién”, base de la
construccion de biopoder, especialmente a través del control de la circulacién.
De forma mds amplia, ¢l afirma:

El control de la sociedad sobre los individuos no se realiza sélo por medio de
la consciencia o de la ideologfa, sino también en el cuerpo y con el cuerpo.
Para la sociedad capitalista, la biopolitica es lo que mds importa, lo biolégico,
lo somitico, lo fisico (Foucault 1994, 210).

Lefebvre y Foucault (a quienes consideramos complementarios aqui), se
afilian a una larga linea de filésofos que, en diferentes perspectivas, destacaron
al espacio-cuerpo, de Spinoza a Nietzsche, de Heidegger a Merleau-Ponty. Me
gustarfa, sin embargo, enfatizar la propuesta de otros dos filésofos, mds recien-
tes: Deleuze y Guattari, por tratarse no solo del espacio-cuerpo sino de aquello
que se tornard en una de las principales contribuciones de la lectura geografica

www. culturayrs.unam.mx



274 Cultura y representaciones sociales E

decolonial latinoamericana, el territorio-cuerpo —o, dentro de una distincién
que propondremos inicialmente, el cuerpo-territorio—.

En el libro El mito de la desterritorializacion, al mismo tiempo que fuer-
temente inspirado en posicionamientos de estos dos autores, cuestioné la
concepcion demasiado amplia de territorio, presente en la obra de Deleuze
y Guattari, para quienes “el territorio, como uno de los conceptos-clave de la
Filosofia”, comprende...

[...] dimensiones que van de lo fisico a lo mental, de lo social a lo psicolégico,
y de escalas que van desde una rama de drbol “desterritorializado” [al ser trans-
formado en un bastdn, por ejemplo] hasta las “reterritorializaciones absolutas
del pensamiento” (Haesbaert 2004 38).

Consideré también “exagerada” la expresién de los autores al hablar de
una “territorializacién” del cuerpo: “si fuera necesario, tomaré mi territorio en
mi propio cuerpo, territorializo mi cuerpo” (Deleuze y Guattari 1997, 128).
Asociando a los envoltorios de animales como la tortuga y algunos crustdceos,
para ellos el mismo tatuaje harfa del cuerpo un territorio. Sin embargo, en
la misma obra, relativicé esta critica. Inspirado también en Michel Foucault,
comenté sobre la centralidad de los “individuos-sujetos” en los procesos de
reproduccién y control social, no sélo en lo que se refiere a la conciencia, sino
“también en tanto corporeidades”:

En este sentido, el control de los cuerpos [enfatizando el cardcter disciplinar de
la sociedad] —o de las “masas” [mds en el caso del bio-poder]— pasa a tener un
nuevo papel, aunque relativamente poco valorizado en las nuevas estrategias
territoriales. En una interpretacién bastante osada, es como si el territorio,
en tanto unidad espacial funcional y expresiva, en una sociedad cada vez mds
individualista estuviese siendo comprimido en la “unidad espacial minima”
que es el cuerpo —en otras palabras, el cuerpo en cuanto entidad relacional,
sumergida en un universo dindmico y complejo de relaciones sociales, es igual-
mente algo préximo de un individuo-territorio, como indica Maffesoli (2001)
(citado en Haesbaert 2004, 276).

Al referirse a la distancia como una de las propiedades fundamentales del
territorio, Deleuze y Guattari también recuerdan el campo del arte, en especial

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

la danza (y mds especificamente la danza barroca, que ellos identifican como
“danza territorial”), donde cada pose, cada movimiento, instaura una determi-
nada distancia entre los cuerpos.

Es interesante cdmo la reflexion sobre el cuerpo como territorio, se expan-
dié en el campo de la coreografia y de la danza, hasta el punto, por ejemplo,
de que la bailarina y tedrica de la danza Julie Barnsley (20006) llegé a escribir
un libro intitulado £/ cuerpo como territorio de la rebeldia."® Lepecki (2011), en
una concepcion tedricamente elaborada, a partir del cardcter co-constitutivo
arte-politica y de la “politica del suelo”, espacialmente situada, de Paul Carter,
propone una “coreo-politica’, que “revela el entrelazamiento profundo entre
movimiento, cuerpo y lugar” (p. 51). Aunque utilice mds la designacién lugar
que territorio, se trata también claramente de un territorio (inclusive en los
vinculos con la policia).

En cuanto concepto —o mejor, como categoria de andlisis— los gedgrafos
ingleses, todavia en los afios 1990, reconocian esta interaccion entre cuerpo y
territorio (y también lugar). Para Steve Pile y Heidi Nast, por ejemplo:

Poco a poco, los cuerpos se tornan relacionales, territorializados de maneras
especificas. De hecho, se puede decir que los propios lugares son exactamente
lo mismo: ellos también estdn constituidos por relaciones entre, dentro y mds
alld de ellos; territorializados a través de escalas, fronteras, geografia, geopoli-

tica (Pile y Nast 1996, 3)."

Es sintomdtico, sin embargo, que sean los indigenas y las mujeres (muchas
de ellas también indigenas) los principales protagonistas en tratar el territorio
como cuerpo, o mejor, a problematizar la concepcién de “cuerpo-territorio”
en América Latina y utilizarlo como herramienta de lucha. Es importante
resaltar que, en la cultura nativa, indigena, en sentido mds amplio, el cuerpo
tiene un papel decisivo. Segtin Viveiros de Castro:

10 Aunque su concepcidn de territorio sea muy amplia, fluida (territorio cientifico, conceptual, intimo,
teatral, corporal...), el titulo es emblemdtico y sugiere la aproximacién, a partir de su experiencia ve-
nezolana, con el cuerpo-territorio o el territorio-cuerpo de feministas e indigenas latino-americanas

11 Traduccién libre del original en inglés: “Bir by bit, bodies become relational, territorialized in spe-
cific ways. Indeed, places themselves might be said to be exactly the same: they, too, are made-up our
of relationships between, within and beyond them; territorialized through scales, borders, geography,
geapolitics”.

www. culturayrs.unam.mx



276 Cultura y representaciones sociales E

[...] los regimenes ontoldgicos amerindios divergen de aquellos més difundi-
dos en Occidente precisamente en lo que concierne a las funciones semidticas
inversas atribuidas al cuerpo y al alma. Para los [colonizadores] espanoles [...]
la dimensién marcada era el alma; para los indios, era el cuerpo. [...] El etno-
centrismo de los europeos consistfa en dudar [negar] que los cuerpos de los
otros contuvieran un alma formalmente semejante a las que habitaban sus pro-
pios cuerpos; el etnocentrismo amerindio, al contrario, consistia en dudar que
otras almas o espiritus fuesen dotadas de un cuerpo materialmente semejante
a los cuerpos indigenas (2015, 37).

Mientras los europeos reconocian el “otro” cuerpo indigena (los anima-
les también tienen cuerpo), marcando su diferencia por la ausencia de alma,
los indigenas reconocian la “otra” alma humana (los animales también tienen
alma), cuestionando su distincién por el hecho de habitar un mismo (o se-
mejante) cuerpo. Es como si, para los indigenas, reconocer la diferencia de
alma (entre los diferentes seres) estuviese siempre ligada a la diferenciacion
de los cuerpos (no podria haber alma diferente en un mismo cuerpo), y la
diferenciacién de los cuerpos (humanos y no-humanos), para los europeos,
estuviese ligada a la presencia o ausencia de alma (no pudiendo existir alma
—prerrogativa “humana” [léase, muchas veces, hombre blanco cristiano]— en
cuerpos diferentes).

Los pueblos nativos deseaban saber...

[...] si el cuerpo de aquellas “almas” era capaz de las mismas afecciones y
maneras que las suyas: si era un cuerpo humano o un cuerpo de espiritu, im-
putrescible y proteiforme (Viveiros de Castro 2013, 381).

En suma, mientras la cuestién planteada por los europeos era de como
podria un alma semejante a la suya habitar otro cuerpo, la de los indigenas era
la de si podria un mismo (o semejante) cuerpo abrigar una otra alma.

Segtin Anibal Quijano, en el caso de la colonialidad del poder impregnada
en la formacién de nuestra “América Latina”, la corporeidad es “el nivel deci-
sivo de las relaciones de poder”. Para este autor:

En la explotacién, es el “cuerpo” el que es usado y consumido en el traba-
jo y, en la mayor parte del mundo, en la pobreza, en el hambre, en la mala

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

nutricién, en la enfermedad. Es el “cuerpo” el implicado en el castigo, en la
represion, en las torturas y en las masacres durante las luchas contra los ex-
plotadores. Pinochet es un nombre de lo que ocurre a los explotados en su
“cuerpo” cuando son derrotados en esas luchas. En las relaciones de género, se
trata del “cuerpo”. En la “raza”, la referencia es al “cuerpo”, el “color” presume
el “cuerpo” (2010, 126).

Castro-Gémez y Grosfoguel, desplegando el pensamiento decolonial, ha-
blan también de una “corpo-politica del conocimiento”, pues todo conoci-
miento estd “in-corporado”:

... aunque se tome el sistema-mundo como unidad de anlisis, reconocemos
también la necesidad de una corpo-politica del conocimiento sin pretensién
de neutralidad y objetividad. Todo conocimiento posible se encuentra in-cor-
porado, encarnado en sujetos atravesados por contradicciones sociales, vincu-
lados a luchas concretas, enraizados en puntos especificos de observacién (...)
(Castro-Gémez y Grosfoguel 2007, 21).

Como recuerdan otros diversos autores, la corporeidad estd profundamen-
te implicada en las cuestiones de raza y género. El énfasis que las mujeres
dan al cuerpo —en especial las mujeres indigenas— se debe, en gran parte,
a la asociacién, sobrevalorada y al mismo tiempo restrictiva, que la sociedad
moderno-colonial, propagd entre mujer y cuerpo. Asi, muchas veces, los cuer-
pos masculinos aparecen como incorpdreos y vinculados “al drea de la mente,
jerarquizando siempre la mente [masculina] por encima de los cuerpos [fe-
meninos]” (Cruz Herndndez 2017, 40). Espacialmente, es indudable el con-
finamiento (cuando no enclaustramiento) de la mujer en su propio cuerpo
(ver, en algunas culturas mds conservadoras, la interdiccién/invisibilizacién
casi completa del cuerpo femenino) o, lo que es mds comun, en el espacio
doméstico o “del hogar”.

Por otro lado, debemos reconocer atin la larga negligencia y/o el menospre-
cio con relacién a la multiplicidad inherente al propio cuerpo, o sea, sus ma-
nifestaciones en términos de clase, género, raza, identidad nacional/regional,
capacitacin fisica y edad o franja generacional. En el caso latinoamericano
se debe destacar el amplio dominio, histérico, de una visién patriarcal de la
sociedad —fortalecida por el proceso de dominacién y explotacién colonial

www. culturayrs.unam.mx



278 Cultura y representaciones sociales E

pero que, sin duda, le antecede, impregnada en lo histérico cultural, opresor
de muchas comunidades pre-coloniales— sin ignorar que algunas de ellas, al
contrario, matriarcales, se destacaron por el papel protagénico de las mujeres.

Otra marca de la geografia latinoamericana que tiene serias implicaciones
en términos de desigualdad de género, es la economia de cardcter extractivo,
difundida de larga data por todo el continente (autores como [Gudynas 2009;
y Svampa 2019], enfatizan sus especificidades actuales a través de la deno-
minacién “neoextractivismo”). Asi, recuerda Cruz Herndndez (2017), espa-
cios extractivistas son altamente masculinizados y la instalacién de empresas
provoca una “patriarcalizacion de los territorios”. El aumento de la violencia
en esos espacios dominantemente masculinos es un factor mds que lleva al
compromiso de las mujeres, especialmente aquellas vinculadas a la vivencia
comunitaria de los pueblos originarios, contra estas formas de explotacién y
patriarcalizacion.

En este contexto, surgen innumerables movimientos capitaneados por mu-
jeres, sobre todo, mujeres indigenas que proclaman la “defensa del cuerpo y
del territorio”. Un ejemplo reciente, en Brasil, fue la 12 Marcha de las Mu-
jeres Indigenas, realizada en agosto de 2019 en la capital federal, Brasilia. Su
relevancia se expresa por el hecho de haber reunido, por primera vez, 2.500
mujeres de 130 pueblos indigenas distintos, representando entre todas las cin-
co grandes regiones del pais. En el documento final que divulgaron afirman:

[...] queremos decir al mundo que estamos en permanente proceso de lucha en
defensa del “Territorio: nuestro cuerpo, nuestro espiritu”.[...] Como mujeres,
lideres y guerreras, generadoras y protectoras de la vida, nos posicionaremos y
lucharemos contra las cuestiones y las violaciones que afrontan nuestros cuer-
pos, nuestros espiritus, nuestros territorios. Difundiendo nuestras semillas,
nuestros rituales, nuestra lengua, nosotras garantizaremos nuestra existencia.
[...] Necesitamos dialogar y fortalecer la potencia de las mujeres indigenas,
retomando nuestros valores y memorias matriarcales para poder avanzar en
nuestras peleas sociales relacionadas con nuestros territorios (Miotto 2019).

Esta articulacién entre cuerpo y territorio, de modo mds amplio, “colo-
ca en el centro lo comunitario como forma de vida’, permitiendo abordar
el territorio en multiples escalas, resaltando la importancia de la “escala mds
micro, mds intima, que es el cuerpo”, “primer territorio de lucha”. El cuerpo,

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

y notablemente el cuerpo femenino y de otros grupos disidentes, revela la
concrecion de innumerables “otras escalas de opresiones, de resistencias: fami-
lia, plaza publica, comunidad, barrio, organizacién social, territorio indigena,
etcétera.” (Cruz Herndndez 2017, 43). La autora afirma que la concepcién
“cuerpo-territorio” es “una epistemologia latinoamericana y caribefa elabora-
da por y desde mujeres de pueblos originarios” e incluye sus posiciones dentro
de lo que denomina “nuevas miradas ecofeministas desde el Sur” (que incluye
su “Colectivo Miradas Criticas del Territorio desde el Feminismo”, creado en
2012).

Otro autor importante en este debate es Echeverri (Echeverri 2004; Bo-
tero 2002), uno de los pioneros en la proposicién no sélo de un “cuerpo [co-
mo]-territorio” sino también de un territorio en el interior del propio cuerpo.
Echeverri propuso el territorio ante todo como “apetito, pulsion vital, deseo”,
partiendo del modelo de crecimiento de un ser vivo. Asi, hace un recorrido
escalar que tiene su inicio en el vientre materno:

...el primer territorio de toda criatura es el vientre materno: un mar salino de
donde la criatura obtiene su alimento y satisface sus deseos. Con la ruptura del
nacimiento, el territorio del bebé se torna el cuerpo de su madre y, sobre todo,
su seno de amamantar. Desde alli, este territorio, que fue Gnico y auto-conte-
nido, debe establecer relaciones y tomar sustancias de otros “territorios” [inclu-
sive de otras especies] (Echeverri 2004, 263, énfasis del autor).

Echeverri resalta también la imbricacién entre “naturalizacion” y “sociali-
zacion” territorial, al recordar la creciente necesidad de valerse de territorios
ajenos, o sea, del cuerpo de otros —y del cuerpo-tierra, podriamos decir—, a
fin de garantizar su reproduccién y sobrevivencia. Se construye asi un circuito
de relaciones, de conflicto o complementariedad, con otros “agentes naturales
o humanos”. En el caso de los indigenas que comparten esta concepcién de
territorio, ellos se territorializan mucho mas en forma de redes (donde el autor
enfatiza los “canales” que entrelazan los nosotros de las redes) que de zonas o
dreas, como predomina en el orden juridico-estatal hegemonico.

Otra autora importante en este debate, y que profundiza esta lectura “cor-
po-internalizada” del territorio a partir de una perspectiva geogréfica, o mejor,
geopolitica, es Soffa Zaragocin. A pesar de declararse investigadora en la épti-
ca de una “geopolitica feminista decolonial”, la autora echa mano de un fértil

www. culturayrs.unam.mx



280 Cultura y representaciones sociales E

didlogo con las referencias del debate anglo-sajon. Es a partir de esta interlo-
cucién que ella despliega un concepto como “colonialidad de colonos” (seztler
colonialism, en el original inglés), fundamentada, entre otros, en los trabajos
de Wolfe (1999) y Veracini (2011; 2014). Esta colonialidad de colonos aporta
una contribucién importante en la medida que enfatiza la dimensién espacial
de las dindmicas colonizadoras donde, ademds de un genocidio y/o etnocidio
de las poblaciones originarias, se trata de una “invasién estructural” (en los
términos de Wolfe) orientada a la expropiacién, expoliacién y reapropiacién
del territorio y de extraccién de sus recursos.

Dentro de este verdadero proyecto colonial de des-re-territorializacion sur-
gen y se difunden los mds diversos procesos de resistencia (o de r-existencia),
como el que Zaragocin (2018b) analiza entre las mujeres étera en el norte-pa-
cifico ecuatoriano. Frente a la amenaza de extincién del grupo indigena, estas
“proponen el ttero como trinchera desde la cual confrontan la muerte colecti-
va’. Asi, su lucha contra diversas formas de violencia crea “una territorialidad
a través de los documentos y corporeidades reproductivas”, configurando lo
que Zaragocin, de forma provocadora, propone denominar una “geopolitica
del Gtero” (2018a, 1).

Cabe resaltar que esta osada proposicion se fundamenté en las categorias
de las practicas formuladas por los pueblos originarios investigados por la au-
tora. Es evidente que este uso extraordinariamente amplio de las designacio-
nes territorio y territorialidad, aunque anclado en practicas efectivas, exigen
una mayor precision conceptual a fin de alcanzar un mayor rigor analitico."
Aunque se mantenga el mismo término, cada cambio de escala implica una
serie de transformaciones en términos de poder decisorio/autonomia vy, asi,
mds ampliamente, de maneras de afectar otros territorios/territorialidades o,
si queremos, otros cuerpos (;6rganos?) y/o consciencias trans-escalarmente
imbricados.

Asi, tenemos que analizar con cuidado afirmaciones como la de que “el
cuerpo genera territorialidad, pero hay partes del cuerpo que generan territo-
rialidades distintas”, o que el ttero “es la parte del cuerpo donde puede ha-
ber mayor autonomia y empoderamiento al decidirse por no tener hijos o al
interrumpir una gravidez” (Zaragocin, 2018b, 12, subrayados nuestros). De

12 Cruz Herndndez (2016) reconoce que, a pesar del uso que hace de las concepciones cuerpo-tierra
y cuerpo-territorio, ellas realizan descripciones que “permanecen mds en el enunciado politico y de
lucha que como categoria de andlisis”.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

hecho, no son “partes del cuerpo” que generan territorialidades o que “hacen
resistencia’ (“hay partes del cuerpo que pueden hacer resistencia de manera
distinta a otras” [2018b, 11, subrayado nuestro]). Es fundamental mantener
la “condicidén territorializadora” en el cuerpo o en el érgano corporal como
perteneciente y bajo el poder decisorio de una persona (o grupo, en el caso de
una iniciativa tomada por el conjunto de una etnia indigena, por ejemplo).
Como bien expresa la autora, ejemplificando partes del cuerpo que “pueden
hacer resistencia de manera distinta”: “personas con prétesis generan una terri-
torialidad distinta @ través de esta parte de sus cuerpos” (Zaragocin 2018b, 11,
subrayados nuestros)."

Cuando Zaragocin, citando a Cruz Herndndez (2016) y Cabnal (2010),
considera que “los cuerpos y los territorios son ontolégicamente un todo”
(2018b, 4), queda claro que tanto el cuerpo o la corporeidad, relacionalmente
hablando, puede ser tratada como un territorio (“primer territorio”, dird ella
de seguidas, problematizando indirectamente la idea de “Gtero-territorio”),"
como también puede ser distinguido (pero nunca disociado) de territorios
en sentido mds amplio, correspondientes de forma explicita a los diferentes
ambientes en que nuestros cuerpos (individuales o en grupo) se encuentran
involucrados.

En palabras de Cabnal, esta intima alianza cuerpo-territorio-tierra se mani-
fiesta en lo que ella denomina “recuperacién y defensa histérica de mi territo-
rio cuerpo tierra’, asumiendo “la recuperacion de mi cuerpo expropiado, para
generarle vida, alegria vitalidad, placeres y construccién de saberes liberadores
para la toma de decisiones”. Esta potencia se junta con la defensa del “terri-

13 O entonces, “... las mujeres reivindican esta parte del cuerpo [el Gtero] para crear una territorialidad
de resistencia”. Sin duda, quien “genera” o produce territorialidad es la “persona”, por intermedio de
su cuerpo o de un érgano o proétesis de su cuerpo —este cuerpo y/o este érgano/prétesis constituye,
es claro, una parcela fundamental del proceso de (re) territorializacién (hasta porque, en el caso del
Utero, este es una prerrogativa del cuerpo femenino— o, para mantener el mismo rigor de la autora,
de mujeres y transexuales).

14 En verdad, en Zaragocin, 2018, la autora no utiliza explicitamente la concepcién de ttero como
territorio, pero si de ttero como “entidad geopolitica” (lo que para muchos podria equivaler a un
sinénimo), o “ttero-territorialidad”. En cuanto al cuerpo como primer territorio, esta concepcion
ya se encuentra en el trabajo de Cabnal al reivindicar “la recuperacion consciente de nuestro primer
territorio cuerpo, como un acto politico emancipatorio y en coherencia feminista con ‘lo personal
es politico’, ‘lo que no se nombra no existe’ (2010, 22). Y luego agrega: “Las violencias histéricas y
opresivas existen tanto para mi primer territorio cuerpo, como también para mi territorio histérico,
la tierra. En ese sentido todas las formas de violencia contra las mujeres atentan contra esa existencia
que deberia ser plena”. (2010, 23)

www.culturayrs.unam.mx



282 Cultura y representaciones sociales a

torio tierra’, pues no es posible concebir su cuerpo de mujer “sin un espacio
en la tierra que dignifique mi existencia, y promueva mi vida en plenitud”
(2010, 23).

Territorio-cuerpo (de la tierra): la t/Tierra como cuerpo

En el poema “Naturaleza de Mma” (la tierra), los indios wayuu de la region
entre Venezuela y Colombia, asocian montafas y piedras a huesos, “porque
todas las rocas constituyen los huesos de la tierra”; rios, fuentes y lagos “su
sangre, sus ldgrimas, su savia”; y la arena y el barro “sus carnes, sus masculos,
sus visceras”. Y concluyen: “Su seno es cdlido como la matriz. Su corazén es
fuego. Pero las demds partes de su cuerpo se ocultan a nuestras vistas porque
son divinas y no alcanzamos a comprenderlas”."

Un texto-poema como éste muchas veces expresa de modo mucho mds
denso una relacién —o condicién— que pretendemos comprender: en este
caso, la vivencia-lectura de los pueblos originarios de la “tierra-territorio”
como cuerpo. El enlace entre territorio y cuerpo incluye, de hecho, diversas
modalidades de (inter)relaciones y escalas de interpretacién.

A partir del reconocimiento de la relevancia de los cambios implicados en
la distincién de estos juegos de escala,'® con este foco analitico-escalar se pue-
den identificar, por lo menos, cuatro abordajes, a los que propongo denomi-
nar: “cuerpo-territorio” o el cuerpo como territorio; territorio de/en (interior
de) cuerpo (como vimos para el caso del ttero); territorio como conjuncién
de cuerpos (“poblacién”); y “territorio-cuerpo (de la tierra)” —en el caso de las
lecturas de la tierra/Tierra como un cuerpo— o, mds simplemente, el cardcter
ontoldgico, existencial de la tierra/Tierra como territorio, prolongacién in-

15 Este bello poema, gentilmente enviado por José Angel Quintero Weir, es, en sus palabras, un “tex-
to-poema de nuestro desaparecido Maestro Wayuu Ramén Paz lipuana, que él titulé: Naturaleza de
Mmi (la tierra)”

16 A propésito de la importancia del andlisis escalar, Cruz (2017) menciona la “lectura multi-escalar”
como uno de los desafios fundamentales del pensamiento decolonial bajo una perspectiva geografi-
ca. Ella debe ser capaz, al mismo tiempo, “de comprender la colonialidad del poder, del saber, del ser
y de la naturaleza en términos macro y micro-politicos, tanto en términos de elementos estructurales
como a través de las pricticas y experiencias cotidianas”. Sin olvidar, es evidente, su acoplamiento
con la “multiplicidad de temporalidades y ritmos” que envuelve la “complejidad de los procesos
concretos” (31).

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

disociable de nuestro cuerpo, tal como es transmitido por el maestro wayuu
[ipuana en su poema.

Los dos primeros abordajes fueron aquellos trabajados en el izem ante-
rior, con base en las proposiciones del pensamiento feminista e indigena lati-
no-americano. Mientras el “cuerpo-territorio” ve el cuerpo (especialmente el
cuerpo de la mujer) en su conjunto, como nuestro primer territorio, el “terri-
torio de/en el cuerpo” admite la territorialidad de los propios 6rganos que lo
componen, como en el enfoque de Echeverri (2002) al definir el vientre ma-
terno como “primer territorio”, o Zaragocin (2018b) al concebir la condicién
territorial del dtero.

La tercera perspectiva, a pesar de no contar con una referencia explicita
anterior a su concepcién, puede ser deducida, dentro de ese juego multiple de
escalas, como aquella que concibe el territorio o, por lo menos, la territoriali-
dad (en tanto condicién de/para la territorializacién), a partir de la conjuga-
cién de cuerpos o, como lo denominaria la biopolitica foucaultiana, de la “po-
blacién”, especialmente en sus efectos de “masa” (en cuanto “cuerpo politico
de la nacién”). Como no se trata directamente de una perspectiva de matriz
decolonial y/o como categoria de la prictica, teniendo, por tanto, raices mds
analiticas sin didlogo con el uso en la prictica social por el sentido comun, ella
serd desarrollada en un trabajo mds amplio que estd en fase de finalizacidn.

El abordaje del territorio-cuerpo de la tierra, tierra-territorio como cuerpo
o, simplemente, del territorio-cuerpo, en su sentido mds directo, merecerd
mayor atencién aqui, especialmente por su vinculacién muy nitida con un
pensamiento latinoamericano de matriz decolonial. Se trata de la concepcién
que, como invirtiendo el raciocinio en torno del cuerpo-territorio, considera
a la propia tierra (en este caso, componente indisociable del territorio) como
cuerpo, ampliando en mucho, metaféricamente, la concepcién comdinmente
difundida de corporeidad.

Podemos proponer denominarla simplemente “territorio-cuerpo”, en la
medida en que, desde su origen etimoldgico, el territorio estd ligado al do-
minio y/o apropiacién de la tierra, de la llamada primera naturaleza. Algunos
autores, sin embargo, prefieren trabajar no con la designacién “territorio-cuer-
po”, que puede ser confundida o tener una distincién muy poco explicita con
relacion a “cuerpo-territorio”, pero si con la triada “tierra-territorio-cuerpo”.
Otros mds optan por destacar la relacién territorio-naturaleza (en vez de tie-
rra) o por utilizar simplemente la expresién “cuerpo-tierra’, enfatizando la

www. culturayrs.unam.mx



284 Cultura y representaciones sociales E

visién de la tierra (en la mayoria de las veces como sinénimo de territorio)
como cuerpo. Preferimos, para efectos de este texto, utilizar el término “terri-
torio-cuerpo (de la tierra)”.

La diferenciacién aqui propuesta entre cuerpo-territorio y territorio-cuer-
po (de la tierra) envuelve s6lo una cuestién de énfasis, pues se trata siempre
de una perspectiva relacional, ora privilegiando la direccién que va del cuer-
po-territorio a la tierra, ora de la tierra-territorio al cuerpo. Por eso, estos
movimientos se encuentran imbricados de forma indisociable, como veremos
en la propia vivencia de un pueblo indigena como los wayuu, detallada més
adelante. Se trata, sobre todo, de un instrumento analitico, pero profunda-
mente conectado en el contexto empirico de las categorias de la préctica de los
pueblos originarios, a fin de destacar:

a) las implicaciones de los cambios en los juegos de escala, como ya
fue comentado;

) la indisociabilidad cuerpo-tierra para la efectivacién de aquella que
consideramos, al lado del cuerpo-territorio, una de las grandes con-
tribuciones del pensamiento decolonial latinoamericano al debate
sobre territorio, la de su lectura por el lado ontolégico, de la defen-
sa del territorio como espacio de vida, de la existencia en sentido
amplio, lo que implica también considerar toda la experiencia de
extrema violencia (sobre todo, contra la mujer) difundida en nues-
tro continente. Denomino esta perspectiva, que debe, obligatoria-
mente, envolver la del cuerpo-territorio, “territorio de r-existencia’.

Varios autores destacan, especialmente entre las comunidades indigenas,
una relacién profunda entre los grupos sociales y el territorio que, en algunos
casos, es visto explicitamente como una continuidad o una extrapolacién, en
otra escala, de nuestra condicién corpérea, esto es, de nuestra corporeidad.
Asi, por ejemplo, Quintero Weir (2019) trae un ejemplo muy representati-
vo en relacién con este abordaje del territorio-tierra como cuerpo —o, como
proponemos, del territorio-cuerpo de la tierra, a partir de grupos indigenas
venezolanos—.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

Ya en la presentacion de su trabajo el autor reivindica la recuperacién del
« b2l « 7. ’ . » « . »
nosotros’ —el “espiritu nosdtrico”, el “hacer comunidad”— del cual las comu-
nidades originarias fueron alienadas con el despojo capitalista-colonial:

...el primer y mds contundente paso del establecimiento de la dominacién co-
lonial y de la colonialidad es desintegrar el nosotros de su originaria condicién
territorial y de la praxis de su territorialidad (Quintero Weir 2019, 12).

Para rescatarlo, es fundamental recuperar la memoria de sus territorialida-
des comunes originarias. En este sentido, él retoma, por ejemplo, la “perspec-
tiva de ver y vivir el mundo” por parte de los indigenas wayuu, en la regién del
lago de Maracaibo, frontera entre Venezuela y Colombia.

Quintero comienza por mostrarnos el dilema cuando se trata de “traducir”
nuestra nocién de territorio en una lengua indigena como la de los wayuu.
El prefiere, asf, buscar en el idioma indigena las formas propias con las que
designan su espacio. La expresién mds préxima de “territorio” para los wayuu
serfa Wouma'in, el conjunto del espacio ocupado por su pueblo y por cada uno
de sus clanes. En verdad:

Wouma'in, como expresién del sentipensar wayuu, s6lo se refiere indirecta-
mente a la nocién de territorio y, mds directamente, a la nocidn vital de la tie-
rra como sujeto vivo capaz de parir la vida de todo aquello presente como suje-
to vivo en el mundo, incluyendo la de los hombres y mujeres wayuu (Quintero
Weir 2019, 13, subrayados del autor).

Esto porque el término retine “W”, “nosotros”, y “ou”, indicativo que al
mismo tiempo da posicién en/sobre una superficie y del acto de emerger o
brotar sobre ella que, completando el término, seria “ma’”, la tierra. No se tra-
ta, por tanto, de la simple “posesién [libre] del mundo”, sino de una “posesion
ontogénica”, de vinculacién estrecha con la tierra de donde emergen (“ma’in”,
o “corazdn de la tierra”), de pertenencia a ella. A ejemplo de varios otros pue-
blos originarios de Abya Yala, se trata de una lectura espacial y/o “territorial” a
partir de la amplia concepcién de espacio de vida.

En el caso colombiano también tenemos ejemplos de esta intima conjuga-
cién entre territorio, tierra (o naturaleza) y cuerpo (como sintesis de “vida”).
La visién del territorio como territorio de vida queda clara en la misma forma

www. culturayrs.unam.mx



286 Cultura y representaciones sociales E

con la que los indigenas colombianos miran (también presentes en la Amazo-
nia brasilefia) o conciben el “manejo” frente a aquella propuesta por entidades
gubernamentales. Segin Echeverri (2004), ellos abogan por una “consulta a
la naturaleza” donde los seres naturales también son concebidos como po-
seyendo territorios. Este cardcter “consultivo y negociado” de la politica de
manejo revela que “el territorio es un espacio de vida humana que se expande
en negociacion con otros espacios [naturales y sociales] a partir de un centro”,
centro éste, que es el ntcleo de la vida humana.

Se trata de un nitido contraste con “la nocién territorial desde la ciencia
de la conservacion”, que “estd centrada en la vida silvestre, y la accién humana
consiste en delimitar y demarcar 4reas para garantizar la reproduccion de esa
vida silvestre” (Echeverri 2004, 271). No se trata, sin embargo, en la lectura
del autor, que sobrevaloremos la cuestién de los distintos sentidos con que la
palabra “territorio” es accionada en las dos concepciones, sino de reconocer
que “al estar situadas en perspectivas diferentes, no tienen cémo hacer referen-
cia a los mismos objetos”. El problema es también espacial en el sentido del
cambio de perspectiva en cada contexto vivido. Y mds de una vez, también, lo
que estd en juego, en primer lugar, es el fortalecimiento de buenas relaciones
sociales “que permitan el crecimiento y la reproduccién de los cuerpos” (Eche-
verri 2004, 275).

Los indigenas piden una relacién social que...

...permita a ambos [blancos e indigenas] reproducirse en sus respectivos cuer-
pos: los indigenas reproduciendo sus familias, sus chagras' [4reas de cultivo],
sus cabafias y adquiriendo bienes y sustancias de los blancos que también ne-
cesitan para sus vidas.

Echeverri concluye que “mds que didlogo intercultural para entender el
territorio (como naturaleza), lo que se necesita son buenas relaciones sociales
para construir el territorio como cuerpo” (Echeverri 2004, 275). Y no sélo
como cuerpo “antropomdrfico”, se debe agregar, pues la consideracion de los
territorios de otros seres vivos, como los animales, es fundamental. Se debe
entonces, hablar en la interaccién entre multiples territorios (cuerpo) de vida.

17 Término utilizado en Colombia para lo que en portugués se denomina, especialmente entre los
indigenas, “roga”, partes del terreno para cultivo.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

De modo andlogo a los wayuu, otro pueblo arawako, los afiuu, de la re-
gi6n del golfo y del lago de Maracaibo, utilizan el término Wouree para definir
su “ontogénesis”, ahora enfatizando el espacio acudtico (rios, lago y mar) en
que se sittian y agregando una dimensién temporal. Asi, a través de la expre-
sién designan “todo aquel lugar de agua donde alguna de sus comunidades
construye vida y, por tanto, tal lugar forma parte de su territorio en las aguas”,
debiendo ser traducida como “de aqui emergimos, aqui estaremos” (Quintero
Weir 2019, 16). Se observa alli que la relacién con la tierra en la conformacién
territorial depende de los elementos “naturales” en los cuales cada grupo cul-
tural estd inserto y con los que mds intimamente se relacionan. Asi, como ve-
remos adelante, hay quien propone hablar, por ejemplo, de “agua-territorio”.

Muchas luchas que se pueden denominar como ontolégico-territoriales
estdn focalizadas en una o mds dimensiones de la tierra-territorio, dependien-
do también de la constitucién especifica de cada grupo y de las luchas que se
despliegan en el interior de su “ambiente natural”: en algunos casos se dan
mids en funcién del acceso al agua, en otros a la tierra para cultivar y en otros,
todavia, de la preservacién de los bosques y sus recursos. Incorporada a todas
ellas, con todo, es colocada en primer plano la cuestién de la vida y de la pro-
pia existencia/sobrevivencia, en una especie de biopolitica de adentro hacia
afuera o “desde abajo”.

En el caso del agua, Panez (2018) llega a proponer la concepcién de
“agua-territorio” en funcién de la importancia del debate territorial en la com-
prensién de tantos conflictos en curso por el agua en América Latina. El autor
reconoce que los debates sobre la cuestién del agua generalmente no explican
la dimensidn territorial relacional, alli involucrada, fetichizando muchas veces
el concepto al sobrevalorarlo a través de un tratamiento aislado o, atn peor,
visto cada vez mds por una 6ptica mercantilizada, ignorando el uso comun.'®

Tratar el binomio agua-territorio significa tratar su inseparabilidad al mis-
mo tiempo que se reconoce su no equivalencia. Pensar este vinculo, segtn el
autor, significa comprender:

18 Una obra que el autor destaca, sin embargo, focaliza lo que se denomina “territorios hidro-socia-
les”, definidos como: "El imaginario disputado y la materializacién socio-ambiental de una red
multi-escalar espacialmente vinculada en la cual humanos, flujos de agua, relaciones ecolégicas,
infraestructura hidrdulica, medios financieros, preparativos legal-administrativos e instituciones y
practicas culturales son definidas, alineadas y movilizadas interactivamente a través de sistemas de
creencias epistemoldgicas, jerarquias politicas y discursos naturalizantes” (Boelens ez al. 2016, 2;
traduccién libre).

www. culturayrs.unam.mx



288 Cultura y representaciones sociales E

a) la vinculacién cultura-naturaleza presente en los procesos de apropiacién
del agua; 4) las relaciones de poder desplegadas “en” y “a través” del territorio
[inclusive al interior de los propios movimientos sociales]; ¢) las logicas de
organizacién espacial con la produccién de escalas; y, finalmente, 4) las dife-
rentes territorialidades de los actores protagonistas de los conflictos en curso
(Panez 2018, 216).

Zaragocin, cuyas contribuciones ya fueron destacadas aqui en lo que atane
a la nocién de cuerpo-territorio, también contribuye a este debate. A partir de
una mirada feminista, propone una “descolonialidad feminista hemisférica de
espacios acudticos” (2018a, 8). En estos espacios, especificamente, ella analiza
especialmente “la relacién entre agua-territorio y cuerpo-territorio desde las
implicaciones de muerte-cuerpo-territorio para mujeres racializadas” (2018a,
9), y agrega a la propuesta de Panez sobre el agua-territorio la relacién cuer-
po-territorio. Esto “generaria el concepto de agua-cuerpo-territorio, donde
el cuerpo como primer territorio, ontolégicamente conectado con el agua,
alcanzarfa otra dimensién de territorialidad” (2018a, 14). Yendo mds all4,
Zaragocin propone pensar en una decolonizacién particular de los espacios
acudticos, agregando a la lectura feminista la nueva geografia de la raza desple-
gada por Juliet Hooker, donde la “racializacién del espacio acudtico” debe ser
entendida a través de una “decolonialidad hemisférica”, pues ella se da, como
demuestra Hooker, de sur a norte en todo el continente americano. Género y
raza, a partir de una mirada decolonial “latino-americana”, se tornan asi indi-
sociables de nuestra condicién territorial.

Esta visién decolonial predominantemente ecofeminista y/o indigena del
territorio se expande, como vimos, del cuerpo individual al cuerpo de la pro-
pia tierra —o de la tierra vista como cuerpo—. En una posicién atin mds am-
plia de esta lectura “corpérea” y vivida del territorio, de la territorialidad y de
la territorializacién, tenemos el abordaje mds abarcador, aquel que interpreta
como territorio el propio mundo vivido por determinado grupo o cultura en
su conjunto —o también, en el extremo, el conjunto de mundos (o “pluriver-
s0”) que garantiza nuestra existencia en el planeta—. Con toda la polémica
involucrada en esta perspectiva, la misma Tierra puede ser vista como un orga-
nismo vivo, como en la famosa hipédtesis de Gaia —la diosa griega de la Tierra
y madre de todos los seres vivos— una Tierra-madre en la lectura de diversos
pueblos originarios.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

En las diversas concepciones territoriales de los pueblos originarios (wayuu,
afuu, bari, maranha, pero también mapuche, quechua, guarani...) hay una
clara vinculacién entre territorio (a veces sustituido por el término espacio o
lugar) y mundo, territorio y (planeta). Tierra, pues el territorio de cada grupo
se confunde con la totalidad o integralidad de su mundo. Vale aqui reprodu-
cir esta afirmacién de los indios misak, del Cauca colombiano, en la que el
territorio es considerado “el elemento mds sensible” de sus vidas, “elemento
dindmico y articulador” de su cultura:

Los misak retomamos la lucha y venimos reconstruyendo la parte territorial y
es el elemento més sensible de nuestra vida, en él se articulan todos los proce-
sos culturales, ambientales, econémicos y espirituales; es el elemento dindmico
y articulador de los procesos vitales de nuestra cultura (Tunubald y Muelas
2008, 16; apud Quijano Valencia 2013, 122)

Hay alli un fuerte vinculo entre espacios funcionales a la sobrevivencia
fisica, con los “recursos necesarios” y locales cargados de simbolismo, sacra-
lizados, fundamentales para sus nociones de pertenencia. El indigena Ailton
Krenak, del grupo Krenak, un gran lider indigena brasilefio, utiliza la nocién
de lugar, en vez de territorio, para hablar de esa idea de pertenencia:

Pertenecer a un lugar es formar parte de él, es ser la extension del paisaje, del
rio, de la montana. Es tener sus elementos de cultura, historia y tradicién en
ese lugar. O sea, en vez de que usted imprima un sentido al lugar, el lugar
imprime un sentido a su existencia (Krenak 2020).

Esta afirmacién es importante porque nos recuerda que, analiticamente,
entre los gedgrafos hay una tradicién (notablemente de fundamentacién fe-
nomenoldgica) de tratar el término “lugar” para enfatizar justamente las diné-
micas espaciales de construccion identitaria y de pertenencia. La lectura inte-
lectual, sin embargo, muchas veces suprime o deja apenas implicito el valor de
este sentido que el espacio (el lugar o el territorio, dependiendo del abordaje)
“imprime” en nuestra existencia, como si fuésemos nosotros, solamente, los
que tuviéramos el poder de “construir sentido” en el (con el) lugar.

www. culturayrs.unam.mx



290 Cultura y representaciones sociales E

Una concepcién muy semejante a la de esos otros grupos indigenas es
aquella de los mapuches en su lucha de resistencia y afirmacién en el sur de
Chile. Para los mapuches, el territorio es definido como:

[...] un espacio vital integral en el que estamos relacionados con los demds
elementos del entorno natural y espiritual tanto de nuestros antiguos, como
los del nguenmapu, lo que en el fondo son considerados vitales, ya que nos
otorgan un linaje, una historia comdn. (...) El territorio posee una importan-
cia fundamental... se refiere también a una dimensién inmaterial, en la cual
habitan diversas fuerzas espirituales que permiten la vida y la existencia de los
mapuches (Llaitul y Arrate 2012, 48).

Esta idea recurrente del territorio como un “espacio vital”, integrado/in-
tegrador o “espacio de vida’, donde habitan seres materiales y espirituales,
muchas veces se extiende a todo el espacio compartido por una determinada
cultura. Como afirma Quintero, “para los pueblos indigenas cada uno de sus
territorios se constituye como expresién del tamafo del mundo, asi se confor-
ma como un universo: el universo de la cultura” (2019, 18). La analogia con el
cuerpo puede ser nuevamente mencionada, ahora a la escala del “mundo”, ya
que puede transformarse en el cuerpo femenino de “una Madre capaz de parir,
proveer y sustentar la vida de las diversas comunidades” (Quintero 2019, 15).
Aqui se trata también de la Tierra —planeta— como un cuerpo, y el cuerpo de
la Tierra como cuerpo femenino.

Se reproduce asi, una concepcidn recurrente que, en muchas sociedades,
enaltece la “maternidad” terrestre y concibe la Tierra como un gran ser vivo
que “nos pare” y “nos nutre”, en una amalgama indisoluble entre hombre y
“naturaleza”. Este papel “maternal” de la T/ tierra es enaltecido desde, por
ejemplo, Mahimata, la “madre tierra” del Reg-Veda, uno de los textos sagrados
hindus, concebida como la “madre de todos los dioses”, en una clara ancestra-
lidad matriarcal. Quintero nos recuerda también a Abama (Mde) Igtd (Tierra)
de los chibcha, pero la mds difundida y que inspiré diversas propuestas poli-
ticas (inclusive de “derechos de la naturaleza”) es sin duda la Pacha Mama o
Tierra Madre de los pueblos andinos, intimamente alineada con la propuesta
del Buen Vivir (o sumak gamana de los aimara y el sumak kawsay de los que-
chua). Segin Estermann:

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

“cuando se trata de la ‘tierra’ como base de la vida, se usa la expresién pacha-
mama (‘Madre tierra))”, pero el sentido quechua y aimara de “pacha” es mucho
mds amplio y profundo, pues “filoséficamente, pacha significa el ‘universo

3%

ordenado en categorias espacio-temporales” (1998, 144) y no solamente en su
materialidad. Asi, “tiempo, espacio, orden y estratificacién son elementos im-
prescindibles para la relacionalidad del todo. Juntando el aspecto de ‘cosmos’
con el de ‘relacionalidad’, podemos traducir (que siempre es ‘traicionar’) pacha

como “cosmos interrelacionado” o “relacionalidad césmica” (1998, 145).

Asi, muchos grupos, especialmente en los altiplanos andinos, comparten
de algiin modo la misma concepcién de un territorio que no disocia al hom-
bre de la tierra, pensada como Pacha (universo, mundo) mama (madre), don-
de todos los seres viven en relacién y donde la base fisica del terreno integra
las relaciones sociales e, hipotéticamente, alguna puede ser reducida a su mate-
rialidad, pues todo contiene vida y, para el hombre, adquiere valor simbélico.
Estos componentes en plena interaccion también pueden ser asociados, meta-
foricamente, al cuerpo humano, como revela el relato de esta mujer indigena
(identificada por los autores como “Silvia”):

La Pachamama tiene vida porque en sus bosques se manifiesta energfa, fuerza,
coraje y plenitud, en sus rios la circulacién de la sangre, en sus suelos la carne
viva, los lagos son los ojos que miran y lagrimean de alegria y de tristeza (An-
drade Zurita, Garcia Oliva, y Yurgdn Yurgdn 2017, 102).

Tal vez pudiésemos afirmar que se pasa del patriarcalismo de un “territo-
rio patria’, tipicamente moderno-colonial (hasta por la sobrevaloracién de la
concepcién de territorio como territorio nacional-estatal), al matriarcado de
un “territorio matria® decolonizador. Gutiérrez (2016), al reelaborar la idea
de “tejido” social, se pregunta cémo redefinir la idea de Patria frente a la “ne-
cesidad” de una Matria. Con esta cuestién, se retorna al debate sobre territo-
rialidad-ttero, apareciendo ahora el tGtero como metéfora de nuestro propio
origen terrenal:

sAcaso tenemos que resignificar el concepto de Patria por el de Matria? (...)

Matria en contraposicién a Patria como lo sugirié Gonzéles y Gonzdles (1983,
15), consiste en sustituir el “racional mundo del Padre” por el del mundo del

www. culturayrs.unam.mx



292 Cultura y representaciones sociales E

terrufio, el mundo pequeno y sentimental de la madre. As{ la referencia a so-
ciedades Otras apunta a la recuperacién y construccién del comportamiento
colectivo del cuidado de la vida (Gutierrez 2016, 29, énfasis de la autora).

Al identificarse el “proceso de gestacion del vivir contempordneo y de
aliento matriarcal” surge, igualmente, “el desafio de ser ttero de relaciones no
patriarcales” (Gutierrez 2016, 332). Para la autora, cabe asi:

Recuperar y defender organizadamente formas societales tradicionales de ma-
triz matriarcal, y a la vez construir y recrear un arte que emerge del vinculo
amoroso por la vida. La iniciativa, de este modo, impulsa un proyecto politi-
co de vida, resignificando territorios que estdn expresando la potencia de las
resistencias de pueblos y colectividades que se filtran por las porosidades del
sistema de dominacién. (2016, 332-333)

Se trata, por tanto, de un espacio en el que “todo vive”, donde todo lo que
configura este mundo estd integrado (nunca son tomados como elementos
individualizados) y se complementa en una relacién de co-pertenencia, se-
gin Esterman, en la filosofia andina “el principio de la complementariedad es
perfectamente compatible con la negacién de la substancialidad en el sentido
de ‘entes existentes en y por si mismo’ (...). Ningtn ‘ente’ o acontecimiento
particular es una entidad completa, sino que sufre —para hablar en térmi-
nos occidentales— de una ‘deficiencia ontoldgica’, es decir: es en el fondo un
‘no-ente’, una ‘nada’” (1998, 126); donde todos pueden ser vistos como “su-
jetos” (Quintero 2019, 38) —y, por qué no, con més derecho todavia, como
“cuerpos”™—. Se despliega una especie de “territorio de vida” que es, al mismo
tiempo, un “territorio-cuerpo del mundo”, no sélo por la especificidad de
cada grupo cultural sino también, en una lectura acostumbrada, por su plena
interaccion con la naturaleza. Desafidndonos a rever la propia concepcién de
corporeidad a través del ir y venir entre sus multiples escalas.

En el fondo, si pensiramos bien, también en su concepcién geografica-
mente mds difundida, la del territorio como espacio de ejercicio de (un) po-
der, como campo de fuerzas (Souza 1995), de control de la accesibilidad (Sack
1997), de dominio (funcional) y apropiacién (empoderamiento simbdlico)
(Haesbaert 2004), los indigenas expanden la escala de este ejercicio de poder
(imprescindible para su sobrevivencia) y nos plantean el desafio de “controlar”

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

de modo amplio (funcional, simbélico y afectivo™) la propia Tierra, “Pacha
Mama”, como territorio (ontoldgicamente) esencial a la vida.

La pérdida de este control, para los pueblos originarios, al contrario de un
empresario capitalista, por ejemplo, representa mucho mds que la pérdida de
una base de recursos —la amenaza a un territorio indigena significa la pér-
dida de todo un modo de vida, una concepcién de mundo, ligada de forma
inmanente a la tierra y a un conjunto de referenciales simbélicos alli involu-
crados—. De una forma completamente distinta, sesgada, a poco los grandes
capitalistas también se van dando cuenta que su “territorio” por excelencia,
y sobre el cual estdn perdiendo control, es en tltima (primera) instancia, el
propio planeta, seriamente limitado en términos de recursos y también en drea
habitable (lo ecimeno), y donde muchas otras fuerzas, no-humanas, (tam-
bién) rigen la construccién del espacio.

Se puede entonces afirmar que defender la vida y defender el territorio,
territorio que se extiende desde nuestro cuerpo hasta el “cuerpo de la Tierra”,
son acciones inherentes una a la otra. De ahi la propuesta, desarrollada espe-
cialmente por Arturo Escobar (2015), de una “ontologizacién del territorio”:
solo se comprende el ser al entender su territorialidad. Escobar incorpora la
idea de ontologia politica de Mario Blaser. Para este autor (La Cadena y Blaser
2018) la ontologia politica se define en torno de algunos elementos centrales,
entre ellos la multiplicidad de conceptos como herramientas para la produc-
cién de mundos y de acoplamiento entre ellos y la comprensién de la politi-
ca fomentada por la concepcién del pluriverso. El debate ontolégico deja la
estricta abstraccion filoséfica, inserta en el mundo de las pricticas sociales vy,
segiin Escobar, “crea verdaderos mundos”.

Aunque no sea posible profudizar aqui ese debate, es importante recono-
cer que esa perspectiva serfa una forma mds amplia y “radical” de concebir el
territorio, reconociendo esa dimensién ontolégica como su dimensién mds
importante.

[...] la perseverancia de las comunidades y movimientos de base étnico-terri-
torial involucran resistencia, oposicidn, defensa y afirmacién de los territorios,
pero con frecuencia puede ser descrita de forma mds radical como ontoldgi-

ca. De igual modo, aunque la ocupacién de territorios colectivos usualmente

19 Sobre la dimensién afectiva incorporada al debate sobre el territorio, ver Hutta (2020).

www. culturayrs.unam.mx



294 Cultura y representaciones sociales E

involucra aspectos armados, econdmicos, territoriales (sic), tecnoldgicos, cul-
turales y ecoldgicos, su dimensién mds importante es la ontolégica (Escobar,
2015: 28).

En este razonamiento, los conflictos territoriales serfan, en dltimo andlisis,
por lo menos en el caso de los pueblos originarios, una cuestién también de
disputa entre distintas ontologias. Tal como en la relacién entre espacio (y
territorio) en el sentido absoluto (separable, “independiente” un espacio del
otro) y en el sentido relativo/relacional (donde se privilegian las conexiones
entre los espacios y, mds atn, aquellas incorporadas en ellas), la “ontologia
dualista” de la modernidad hegemoénica, que separa la cultura de la naturaleza,
el sujeto del objeto, harifa frente a ontologfas politicas de cardcter relacional.
A partir del recurso a una episteme ecoldgica o ambiental, también defendida
por Enrique Leff; Escobar propone que esta lucha en defensa de los territorios
“re-politiza la ontologfa, es decir, reanuda [retoma] la bisqueda de otras for-
mas de ser-en-el-mundo” (Escobar 2018, 91).

Los territorios, en estas ontologfas relacionales, son “algo mds que una base
material para la reproduccién de la comunidad humana”, y este “algo mds”
s6lo es captado por el reconocimiento de otras ontologias, de otros mundos,
que van mds alli del mundo humano, “cultural”. Asi:

Cuando se estd hablando de la montafia como ancestro o como entidad sin-
tiente, se estd referenciando una relacién social, no una relacién de sujeto a
objeto. Cada relacién social con no-humanos puede tener sus protocolos es-
pecificos, pero no son (o no solo) relaciones instrumentales y de uso. Asi, el
concepto de comunidad, en principio centrado en los humanos, se expande
para incluir a no-humanos [...]. Consecuentemente, el terreno de la politica
se abre a los no-humanos (Escobar 2018, 103-104).

Estas maltiples composiciones de interrelaciones complejas entre humanos
y no-humanos, abre nuestra comprensién de la configuracién de otros mun-
dos, de ontologfas multiples —de un “pluriverso” o, en nuestros propios tér-
minos, de una multi o pluriterritorialidad—. Sin embargo, esto ya es cuestion
para otros, amplios, horizontes de andlisis.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

Algunas consideraciones finales

El énfasis dado por muchos grupos sociales latinoamericanos, especialmente
los pueblos originarios y movimientos de mujeres —principalmente mujeres
indigenas—, al cuerpo-tierra-territorio como categoria de la prictica, es reve-
ladora, ante todo, de la importancia del territorio de vida, aqui denominado
“territorio de r-existencia’, contra las tantas amenazas y violencias que estos
grupos vienen sistemdticamente sufriendo. Una concepcién decolonial, com-
pleja y no dualista, del “cuerpo” brota de una nocién de corporeidad en toda
su multiplicidad (lo que incluye no sélo la condicién de género, raza y faja
etaria, sino los distintos papeles de sus diferentes 6rganos —como el ttero, en
el caso de las mujeres) y, como afirma Cruz Herndndez en la apertura de este
texto, en la conjugacion entre cuerpo individual y cuerpo social—.*

Se trata de grupos cuya existencia se debe a esta relacién indisociable de sus
cuerpos/afectos con los espacios de vivencia cotidiana, rompiendo, relacional-
mente, con la visién dicotémica entre materialidad y espiritualidad, sensibili-
dad y conciencia, naturaleza y sociedad y, obviamente, cuerpo y espiritu, pues
la concepcién del cuerpo/corporeidad incorporada en esos “territorios-cuer-
po” estd profundamente moldeada, también, por un contenido simbélico o,
si preferimos, espiritual.

En verdad, hablar de cuerpo-tierra-territorio (en las diferentes combina-
ciones de estos términos) es hablar, como vimos, tanto de la etno como de la
biodiversidad, conjugdndolas. Asi, tenemos derivaciones de control territorial
dependiendo del elemento mds importante a ser controlado —al lado de la
mds genérica tierra-territorio podemos tener al agua-territorio y, en el caso de
la defensa de los bosques, la selva-territorio o, también, una montafa-territo-
rio, en el caso de la lucha contra el gran extractivismo mineral—.

Algunos podrén alegar que, por su excesiva amplitud, extendiéndose de la
escala del cuerpo humano a la escala mundial planetaria, estas concepciones
de territorio perderian mucho de su rigor analitico. De cualquier forma, sin
embargo, como fue visto a través de varios ejemplos concretos, no hay cémo
ignorar la fuerza de estas concepciones como categorias de la prictica y como

20 Foucault (2002) dird que en las tecnologias bio-politicas modernas no se trata del “cuerpo social”,
tal como es reconocido juridicamente, sino del “cuerpo multiple” al que ¢l denomina también “po-
blacién”.

www. culturayrs.unam.mx



296 Cultura y representaciones sociales E

herramientas de lucha, especialmente en lo que atafie a los movimientos femi-
nistas y/o de los pueblos originarios.

Podemos decir que, tratdndose de territorio, el gran enlace “préxico” entre
préctica, uso efectivo en lo cotidiano, y andlisis, reflexién tedrica, siempre se
dard por la imbricacién espacio-poder —amplidndose la concepcién de poder,
como fue comentado, al insertar claramente su dimensién simbdlica (en el
“empoderamiento identitario” decolonial de etnia y género, por ejemplo)—.
Asi, si los pueblos originarios proponen luchar por el territorio, comenzando
por sus propios cuerpos (en especial en el caso de las mujeres) y extendiéndose
hasta el conjunto de sus “mundos”, es porque entienden que lo que estd en
juego, lo que estd siendo amenazado en ultima instancia es la propia vida —y
no solamente la de ellos, en la medida en que comparten una concepcién de
“cuerpo”, humano y planetario, comin—.

Asi, si el territorio se construye en la lucha, en el embate frente a una ame-
naza —que, en el caso extremo, es la amenaza a la propia existencia, frente a la
cual es preciso resistir— también se construye en la lucha por mantener, por
preservar la vida que se tiene. En este sentido se puede hablar de la importan-
cia, hoy, de los territorios del cuidado, del cuidado con el territorio, tornado
atin més evidente frente a la pandemia de coronavirus. Defender es también
vigilar, cuidar de aquel territorio sobre el cual nos consideramos responsables,
en especial, nuestro cuerpo y su extension inmediata, nuestra casa, que consti-
tuyen, juntos, nuestra morada. Hay, como afirma Bollnow ([1963] 2008), un
sentido expandido de encarnacién del hombre en el cuerpo y en la casa que
“habitamos”. Justamente cuando mds pareciamos despreciar y apartarnos de
la corporeidad —que, en sentido mds amplio es, también, espacialidad— ella se
evidencia con mds vehemencia. Definitivamente, la pandemia revelé que es-
tamos encarnados, in-corporados al mundo que, al mismo tiempo, nos rodea
y nos constituye.

Referencias bibliograficas
Andrade Zurita, Sylvia, Montserrat Garcia Oliva, y Ratl Yurgin Yurgin.

2017. «La Pacha Mama: mujeres trabajando con lo que la tierra nos
dar. En Identidade e diversidade cultural na América Latina, editado por

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

Emanuel Fonseca Lima y Carmen Soledad Aurazo de Watson, 436.
Fronteiras e identidades 5. Porto Alegre: Editora Fi.

Barnsley, Julie. 2006. El cuerpo como territorio de la rebeldia. Caracas:
UNEARTE.

Boelens, Rutgerd, Jaime Hoogesteger, Erik Swyngedouw, Jeroen Vos, y Phili-
ppus Wester. 2016. «Hydrosocial Territories: A Political Ecology Pers-
pectiver. En Water International 41 (1): 1-14. hteps://doi.org/10.1080/
02508060.2016.1134898

Bollnow, Otto Friedrich. (1963) 2008. O homem ¢ o espago. Curitiba: Ed.
UFPR.

Cabnal Lorena. 2010. «Acercamiento a la construccién del pensamiento epis-
témico de las mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala».
En Feminismos diversos: el feminismo comunitario, 11-25. ACSUR- Las
Segovias.

Cadena, Marisol de la, y Mario Blaser, eds. 2018. A world of many worlds.
Durham: Duke University Press.

Castro-Gémez, Santiago, y Ramén Grosfoguel, eds. 2007. E/ giro decolonial:
Reflexiones para una diversidad epistémica mds alld del capitalismo global.
Encuentros. Bogotd: Siglo del hombre, Universidad Central, Instituto
de Estudios Sociales Contemporéneos y Pontificia Universidad Javeria-
na, Instituto Pensar.

Cruz Herndndez, Delmy Tania. 2016. «Una mirada muy otra a los territo-
rios-cuerpos femeninos». En Solar, 2016.

Cruz, Valter do Carmo. 2017. «Geografia e pensamento descolonial: notas
sobre um didlogo necessdrio para a renovagio do pensamento critico».
En Geografia e giro descolonial: experiéncias, ideias e ¢ horizontes de re-
novagdo do pensamento critico, organizado por Valter do Carmo Cruz y
Denilson Aradjo de Oliveira. Rio de Janeiro: Letra Capital.

Deleuze, Gilles, y Félix Guattari. 1980. Mil Platés: capitalismo e esquizofrenia.
Sao Paulo: Editora 34.

Echeverri, Juan A. 2004. «Territorio como cuerpo y territorio como naturale-
za: ;didlogo intercultural?y En Tierra adentro. Territorio indigena y per-
cepcion del entorno, editado por Beatriz Huertas Castillo y Alfredo Gar-
cia Altamirano, 259-75. Documento, no. 32. Copenhague: IWGIA.

Echeveri, Juan A., y Rodrigo Botero. 2002. «;Politica territorial o territoriali-
zar la politica? Ensayo metodolégico en la Direccién Territorial Orino-

www. culturayrs.unam.mx



298 Cultura y representaciones sociales E

quia Amazonia». En Parques con la gente 11:Politica de participacion social
en la conservacion, 267-87. Bogotd: Unidad Administrativa Especial del
Sistema de Parques Nacionales Naturales de Colombia y Ministerio del
Medio Ambiente.

Elden, Stuart. 2013. The birth of territory. Chicago; London: The University
of Chicago Press.

Escobar, Arturo. 2018. Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarro-
lo, territorio y diferencia. Primera edicién. Coleccién pensamiento vivo.
Medellin, Colombia: Ediciones Unaula.

. 2015. «Territorios De Diferencia: La ontologia politica De Los “de-

rechos Al territorior. En Cuadernos De antropologia Social, 25-37. 41.

Estermann, Josef. 1998. Filosofia andina: estudio intercultural de la sabiduria
autdctona andina. Quito: Abya Yala

Foucault, Michel. 1984. Histéria da Sexualidade 1, O Uso dos Prazgeres. 8.* ed.
Graal.

. 1994. Dits et écrits. Vol. I11. Paris: Gallimard.

. 2002. Vigilar y castigar: nacimiento de la prisién. Buenos Aires: Siglo

Veintiuno.

. 2005. Em defesa da sociedade: curso no Collége de France (1975-1976).
Sdo Paulo: Martins Fontes.

Gutierrez Luna, Diana Itzu. 2017. «Sociedades Otras: recuperacién, recon-
figuracién y resignificacién territorial en México. Aproximaciones a la
expresion territorial zapatista en Chiapas (2000-2016)». En Doctorado
en Estudios Sociales Agrarios, Cérdoba: Universidad Nacional de Cér-
doba.

Haesbaert, Rogério. (2004) 2011. El mito de la desterritorializacion: del «fin de
los territorios» a la multiterritorialidad. México: Siglo Veintiunio.

. 2014. Viver no limite: territdrio e multi/transterritorialidade em tempos
de in-sequranga e contengdo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil.

Hutta, Jan Simon. 2020. «Territérios Afetivos: cartografias do aconche-
go como cartografias de poder». En Caderno Prudentino de Geografia,
2020. https://revista.fct.unesp.br/index.php/cpg/article/view/7883

Krenak, Ailton. 2020. Sempre estivemos em guerra. Entrevistado por Ana
Paula Orlandi. Goethe-Institut Brasilien. https://www.goethe.de/ins/
br/pt/kul/fok/zgh/21806968.html

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

Lefebvre, Henri. (1974) 1986. La production de l'espace. Paris: Anthropos.

Linddn, Alicia. 2012. «Corporalidades, emociones y espacialidades: Hacia un
renovado betweenness». En Revista Brasileira de Sociologia da Emogao,
2012.

Llaitul, Héctor, y Jorge Arrate. 2012. Weichan: conversaciones con un weychafe
en la prision politica. 1° edicién. Colecciéon Ensayo 3. Santiago de Chile:
CEIBO Ediciones.

Maffesoli, Michel. 2001. Sobre o nomadismo: vagabundagens pds-modernas.
Rio de Janeiro: Record.

McDowell, Linda. 1999. Gender, identity, and place: understanding feminist
geographies. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Miotto, Tiago. 2019. «Marcha das Mulheres Indigenas divulga documento
final: “lutar pelos nossos territérios ¢ lutar pelo nosso direito a vida”
| Cimi». 15 de agosto de 2019. https://cimi.org.br/2019/08/mar-
cha-mulheres-indigenas-documento-final-lutar-pelos-nossos-territo-
rios-lutar-pelo-nosso-direito-vida/

Panez Pinto, Alexander. 2018. «Agua-Territorio en América Latina: Contribu-
ciones a partir del andlisis de estudios sobre conflictos hidricos en Chi-
le». En Revista Rupturas, diciembre, 193-217. https://doi.org/10.22458/
rr.v8il. 1978

Pereira, Edir. 2017. «Resisténcia descolonial: estratégias e tdticas territoriais».
En Terra Livre, 2017.

Pile, Steve. 1996. The body and the city: psychoanalysis, space, and subjectivity.
London; New York: Routledge.

Pile, Steve, y Heidi ] Nast. 1996. Places through the Body. London; New York:
Routledge.

Porto Gongalves, Carlos Walter. 2009. Zerritorialidades y lucha por el territorio
en América Latina: geografia de los movimientos sociales en América Lati-
na. Caracas: Ed. IVIC.

. (2006) 2013. «La reinvencién de los territorios: la experiencia lati-
no-americana y caribena.» En Zerritorialidades y lucha por el territorio en
América Latina, de Carlos Walter Porto Gongalves. Lima: Unién Geo-
gréfica Internacional.

Quijano, Anibal. (1992) 2010. «Colonialidade do Poder e Classificagio So-
cial». En Epistemologias do Sul, editado por Boaventura de Sousa Santos
y Maria Paula Meneses. Coimbra: Almedina.

www. culturayrs.unam.mx



300 Cultura y representaciones sociales E

. 2014. «Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latinan.
En Cuestiones y horizontes: de la dependencia histérico-estructural a la co-
lonialidad/descolonialidad del poder: antologia esencial, de Danilo Assis
Climaco y Anibal Quijano, Primera edicién. Coleccién Antologias.
Buenos Aires: cLACsO.

Quijano Valencia, Oliver. 2013. «Economia, ecosimias y perspectivas deco-
loniales. Elementos sobre visions y practices de diferencia econémico/
culturaly. En Pedagogias Decoloniales: Prdcticas insurgentes de resistir, (re)
existir y (re)vivir, editado por Catherine Walsh , 1.a ed. Serie Pensamien-
to decolonial 1. Quito Ecuador: Abya-Yala.

Quintero Weir, José Angel. 2019. Fazer comunidade: notas sobre territério e
territorialidade a partir do sentipensar indigena na bacia do Lago de Ma-
racaibo, Venezuela. Porto Alegre: Deriva.

Raffestin, Claude. 1993. Por Uma Geografia do poder. Brasilia: Atica.

Rose, Gillian. 2007. Feminism and Geography: The Limits of Geographical
Knowledge. Repr. Cambridge: Polity Press.

Sack, Robert David. 1997. Homo geographicus: a framework for action, awa-
reness, and moral concern. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Serpa, Angelo. 2013. «Espacialidade do corpo e ativismos sociais na cidade
contemporinea (the body spatiality and social activism in contempo-
rary city) ». En Mercator, Fortaleza, 2013.

Silva, Joseli Maria, y Marcio Ornat. 2016. «Corpo como espago: um desafio a
imaginacao geogréfica». En Pluralidades dos Sujeitos: representacoes e agoes
no territdrio, 56-75. Porto Alegre—Brasil: Compasso Lugar e Cultura.

Simonsen, Kirsten. 2005. «Bodies, Sensations, Space and Time: The Con-
tribution from Henri Lefebvrer. En Geografiska Annaler: Series B,
Human Geography 87 (1): 1-14. https://doi.org/10.1111/j.0435-
3684.2005.00174.x

Souza, Marcelo. 1995. «O territério, sobre espago e poder, autonomia e des-
envolvimento». En Geografia: conceitos e temas, editado por Ina Elias de
Castro, Roberto Lobato Correa, y Paulo Cesar da Costa Gomes. Rio de
Janeiro: Bertrand.

Svampa, Maristella. 2019. Las fronteras del neoextractivismo en AméricaLatina:
conflictos socioambientales, giroecoterritorial y nuevas dependencias. Pri-
mera edicion. Calas (Maria Sibylla Merian Center) 2. Bielefeld: Biele-
feld University Press, an imprint of Transcript Verlag.

Afo 15, num. 29, septiembre 2020



G5

Valentine, Gill. 2001. Social Geographies: Space and Society. Harlow; Munich:
Prentice Hall.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2013. A inconstincia da alma selvagem e outros
ensaios de antropologia. Sao Paulo: Cosac Naify. https://doi.org/10.1590/
S0104-93132003000100015

. 2015. Metafisicas canibais: elementos para uma antropologia pds-estru-

tural. Sao Paulo, SP: Cosac Naify: N-1 Edigoes.

.2016. «O que estamos vendo no planeta hoje é um combate de povos

e ndo de classes. Ou as classes estdo voltando a se redefinir como povos.

En Buala. 2016. https://www.buala.org/pt/cara-a-cara/o-que-estamos-

vendo-no-planeta-hoje-e-um-combate-de-povos-e-nao-de-classes-ou-

as-classes

Zaragocin, Soffa. 2018a. «Espacios acudticos desde una descolonialidad he-
misférica feministar. En Mujer Sapiens, 2018.

. 2018b. «La geopolitica del utero: hacia una geopolitica feminista

decolonial en espacios de muerte lentar. En Cuerpos, territorios y feminis-

mos, editado por Delmy Tania Cruz Herndndez y Manuel Bay6n Jimé-

nez. Quito: Abya Yala y Estudios Ecologistas del Tercer Mundo.

www. culturayrs.unam.mx





