
Elementos para una escritura y una 
antropología rizomáticas

Roberto Carlos Garnica Castro*
Escuela Nacional de Antropología e Historia

Resumen: A partir del texto de Deleuze y Guattari titulado Rizoma se desarrollan algunas 
reflexiones en torno a la posibilidad de una escritura y una antropología rizomáticas. Para tal 
fin, se sigue el siguiente eje expositivo: 1) Teniendo presente el carácter sui generis de un texto 
como Rizoma (escrito a manera de meseta), se hacen algunas puntualizaciones de cómo podría 
abordarse dicho texto; 2) se explica y ejemplifica qué es un rizoma en general, 2.1) se desarrollan 
las características de un rizoma siguiendo el mismo mapa propuesto por Deleuze y Guattari: 
principios de conexión y heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante, cartografía y cal-
camonía; 3) se comentan algunas de las implicaciones que una concepción rizomática tendrían en 
la práctica científica; 4) se reflexiona en torno a la lectura, la escritura en general y la escritura 
etnográfica en particular, retomando la noción de libro expuesta por los autores; 5) se cuestiona en 
qué sentido la antropología es o podría ser rizomática; 6) se propone al capitalismo contemporáneo 
como tendenciosamente rizomático y, 7) se aconseja reserva frente a una postura pretenciosamen-
te rizomática en el contexto académico. 

Palabras clave: Rizoma, interdisciplinariedad, libro, metálogo, escritura etnográfica, antro-
pología rizomática.

Elements for rhizomatic writing and anthropology

Abstract: From the text of Deleuze and Guattari, entitled Rhizome, some reflections are developed 
around the possibility of rhizomatic writing and anthropology. To this end, the following expository 
axis is followed: 1) bearing in mind the sui generis character of a text as a rhizome (written as 
a plateau), some points are made on how that text could be addressed; 2) a rhizome is explained 
and exemplified in general, 2.1) the characteristics of a rhizome are developed following the same 
map proposed by Deleuze and Guattari: principles of connection and heterogeneity, multiplicity, 
allocating rupture, cartography and decal, 3) some of the implications a rhizomatic conception 

* robertocarlosgarnica@gmail.com

número 76, septiembre-diciembre, 2019

Fecha de recepción: 22 de octubre de 2019      Fecha de aprobación: 28 de noviembre de 2019



130
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

would have regarding scientific practice, 4) retaking the notion of the book set forth by the authors 
reflections on reading, writing in general and ethnographic writing in particular, 5) questions 
regarding in what sense anthropology is, or could be, rhizomatic, 6) contemporary capitalism is 
proposed as being  tendentiously rhizomatic, and 7) reserve is advised against a posture preten-
tiously rhizomatic in the academic context.

Keywords: Rhizome, metalogue, interdisciplinarity, book, ethnographic writing, rhizomatic 

anthropology.

What is the use of a book without pictures or conversations?
Lewis Carroll

Entre mesetas

Abordando rizoma

Afirmar que Rizoma (en adelante, R) es un texto complejo y denso es una 
perogrullada. Sin embargo, nos remitimos1 a su desmedida capacidad de 
condensación2 para justificar que lo abordemos como pre-texto o punto focal 
de algunas reflexiones, más bien como hipertexto o línea de fuga para seguir 
dialogando. R es una cosa sobre la que se puede hablar mucho… y de hecho 
se ha dicho mucho incluso sin leerlo:3 contamos, como diría Geertz en otro 
contexto, con interpretaciones de n grado potencialmente infinitas.4 Nos 
parece que R se ha convertido en un texto manantial en torno al cual se ha 
desarrollado lo que Foucault denomina procedimiento o función de comen-
tario: “discursos que están en el origen de cierto número de actos nuevos de 
palabras que los reanudan, los transforman o hablan de ellos […], discursos 
que, indefinidamente, más allá de su formulación, son dichos, permanecen 
dichos, y están todavía por decir” [Foucault 2002: 26].   

Podría abordarse R desde diferentes perspectivas relacionales.

1	 En este texto no utilizare(mos) la primera persona del plural por un afán impersonal 
academicista sino haciendo eco de la aseveración de quienes escribieron El Anti-Edipo: 
“Como cada uno de nosotros era varios, en total ya éramos muchos [Deleuze y Guatta-
ni 2002: 9].

2	 En la edición de Pre-textos apenas supera las veinte páginas (incluidas las notas).
3	 Por no hablar de com-prenderlo. ¿Rizoma puede aprehenderse siendo su devenir 

inabarcable?
4	 “El problema de los órdenes es ciertamente complejo. Los trabajos antropológicos basa-

dos en otros trabajos antropológicos (los de Lévi-Strauss, por ejemplo) pueden cierta-
mente ser de un cuarto orden o aún más” [Geertz 2000: 28 -el subrayado es nuestro-].



131

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

- Una lectura “interna” que consideraría a R como algo autónomo. Lectura 
posible y hasta natural pues dicho texto fue pensado originalmente para 
aparecer como Rhizome de manera independiente en 1976. Es importante 
aclarar que incluso una lectura de dicho tipo no debe ser cerrada, pues 
teniendo presente su intertextualidad, se remite a infinidad de textos “que se 
evocan consciente o inconscientemente o que se citan, ya sea parcial o total-
mente, ya sea literalmente […], ya sea renovados y metamorfoseados crea-
tivamente” [Beristáin 1995: 263]… y, que, a su vez, estallan como una sinfonía 
de fuegos artificiales. En este sentido, al mismo tiempo que exploramos la 
interioridad de R, deberíamos seguir la pista de la múltiple y heterogénea 
serie de autores mencionados en el texto, tales como Kleist, Kafka, Burroughs, 
Joyce, Goethe, Miller, Nietzsche, Mao, Castañeda, Bateson, Serres, Wunder-
lich, Chomsky, Wittfogel, Klein, Jacob, Kérouac, Chauvin, Boulez, Rose, 
Pacotte, entre otros, y dialogar con regímenes discursivos tan diversos como 
el de la literatura, la filosofía, la antropología, la lingüística, la semiótica, el 
psicoanálisis, la informática, la biología, la botánica, la genética, la psicofi-
siología, la neurología, etcétera.

—Una lectura que consideraría a R una parte (la obertura, o Introducción 
como Deleuze y Guattari la llaman)5 de un cuerpo sin órganos denominado 
Mil Mesetas. Hay que tener presente que dicha colección de mesetas6 es, a su 
vez, parte —junto con El Anti Edipo— de un todo artificial denominado 
Capitalismo y esquizofrenia. En este sentido, es pertinente rastrear los múltiples 
conceptos utilizados en R, y desarrollados a lo largo de Capitalismo y esqui-
zofrenia, tales como agenciamiento, múltiple, meseta, cuerpo sin órganos, estratos, 
esquizoanálisis, entre otros. Los autores nos explican que como el libro “no 
está compuesto de capítulos sino de ‘mesetas’” [Deleuze y Guattari 2002: 8], 
y “una meseta no está ni al principio ni al final, siempre está en el medio” 
[Deleuze y Guattari 2002: 26], puede leerse por cualquier parte y en cualquier 
orden… sin embargo, esto implica en realidad que una mejor comprensión 

5	 Vale la pena señalar, aunque sea de paso, que el tema de la denominación interesa 
particularmente a Deleuze: “¡No, eso ya es otra cosa!  La canción se llama Vías y me-
dios: pero esto es sólo cómo se llama, no la canción en sí misma, ¿lo ves?” [Deleuze 
1994: 51 -quien cita a Lewis Carroll ¿o a Charles Lutwidge Dodgson? - ].

6	 Deleuze y Guattari [2002] denominan meseta “a toda multiplicidad conectable con 
otras por tallos subterráneos superficiales, a fin de formar y extender un rizoma” [26].  
Es interesante señalar que, aun teniendo presente que “la palabra ‘meseta’ se emplea 
clásicamente en el estudio de los bulbos, tubérculos y rizomas” [Deleuze y Guattari: 
32], nuestros autores retoman dicha noción de Bateson, para quien la palabra meseta 
designa “una región continua de intensidades, que vibra sobre sí misma, y que se de-
sarrolla evitando cualquier orientación hacia un punto culminante o hacia un fin exte-
rior” [Deleuze Guattari 2002: 26], tal como ocurre con el orgasmo o la guerra.



132
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

exige hermenéuticamente7 una perspectiva desde el “todo”, una lectura tra-
dicionalmente unidireccional y circular, pero todavía mejor, a saltos y 
centrífuga.

—Una lectura que consideraría a R un fragmento tanto de la obra de 
Deleuze como de Guattari. Habría que interpretar R, entonces, como una 
nota8 antecedente, sucesiva y/o paralela a otras obras que escribieron juntos 
(como ¿Qué es la filosofía?), de Deleuze (como Lógica del sentido) y de Guattari 
(como Caosmosis).

- Finalmente, una lectura universalista u holística que tomaría en cuenta 
no sólo lo anterior, sino también los comentarios que otros autores han desa-
rrollado en torno a R. En este sentido habría que escuchar, entre otros, a 
Foucault, a Badiou y a Byung-Chul.9 Debemos reconocer, sin embargo, que 
una perspectiva total es inaccesible a un entendimiento finito y, por lo tanto, 
es necesario delimitar arbitrariamente nuestro universo. Siguiendo la intui-
ción de Danto, una lectura efectivamente total debería tener presente no sólo 
todo lo escrito en torno a R sino lo que se está escribiendo y lo que se 
escribirá.10  

¿Ensayar rizoma o construir estructura?
¿Cómo hablar-escribir sobre R?

Habiendo hecho estas consideraciones en torno a una posible lectura de R 
y teniendo la angustiosa convicción de que hizo falta mucho que leer,11 toca 
puntualizar algunos detalles en torno a la escritura del presente artículo.

7	 Desde una perspectiva hermenéutica, el círculo de la comprensión es un proceso asin-
tótico (inagotable y dialéctico) que confronta enriquecedoramente al todo y sus partes: 
“La anticipación de sentido que hace referencia al todo sólo llega a una comprensión 
explícita a través del hecho de que las partes que se determinan desde el todo determi-
nan a su vez a este todo” [Gadamer 1996: 360].

8	 Utilizo las metáforas musicales, tales como interpretar y nota, haciendo un guiño a la re-
levancia que los autores le dan a la música en su texto: ponen como ejemplo a Glenn 
Gould de cómo la velocidad puede transformar los puntos en líneas, la ilustración que 
abre R es un fragmento de una partitura de Sylvano Bussoti cuyas transcripciones musi-
cales son auténticamente rizomáticas y, en suma, consideran que “la forma musical, has-
ta en sus rupturas y proliferaciones, es […] un rizoma” [Deleuze y Guattari 2002: 17].

9	 Este último, por ejemplo, considera “el modelo del rizoma […] adecuado para descri-
bir determinados aspectos de la hipercultura” [Byung-Chul 2018: 21]. 

10	Según Danto, para comprender el sentido de la Historia y la relevancia relativa de cada 
suceso habría que disponer, como en el caso de una novela concluida, con “el conjunto 
de la historia” que “abarca más que la expresión ‘todo el pasado’” [Danto 1989: 33].

11	 Como confiesa Morin: “no he dejado de tropezar con la alternativa: continuar leyendo y 
por tanto dejar de escribir/continuar escribiendo y por tanto dejar de leer” [Morin 2006: 39].



133

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

Nos enfrentamos al siguiente dilema: ¿hay que intentar escribir rizomá-
ticamente? Y el dilema consiste en que, por una parte, si no nos movemos 
rizomáticamente corremos el riesgo de que juzguen que no entendimos nada 
y, por otra, si lo realizamos podríamos quedar fuera de lugar. Por no hablar 
de que la misma explicación y ejemplificación de la praxis rizomática es lo 
que está en juego e, incluso, los mismos maestros confiesan “nosotros tam-
poco lo hemos conseguido” [Deleuze y Guattari 2002: 26].

Una elegante “solución” habría sido ensayar un metálogo. De acuerdo 
con Bateson, “un metálogo es una conversación sobre algún tema problemá-
tico. La conversación tiene que ser tal, que no sólo los participantes discutan 
efectivamente el problema sino que la estructura de la conversación en su 
totalidad sea también pertinente al mismo tema” [Bateson 1998: 17],12 pero 
no habría sido ortodoxo.

Intentamos, en cambio, ofrecer un discurso estructurado y claro13 (sin 
embargo, es posible que, reapropiándonos en sentido inverso del reconoci-
miento antedicho, nosotros tampoco lo hemos conseguido). En un tono similar, 
los mismos autores de R presentan un texto que aparece ordenado y que 
cuenta con una nota aclaratoria que es, a su vez, el Prefacio de todo el libro 
[Deleuze y Guattari 2002: 8]: “este libro es la continuación y el fin de Capi-
talismo y esquizofrenia […] No está compuesto de capítulos, sino de ‘mesetas’ 
[…]  Fueron ya publicadas: ‘Rhizome’…” [Deleuze y Guattari 2002: 8]; una 
parte introductoria en la que plantean el problema y comparten algunas 
generalidades [9-13]: “Aquí hemos utilizado todo lo que nos unía, desde lo 
más próximo a lo más lejano” [Deleuze y Guattari 2002: 9]. “Nosotros no 
hablamos de otra cosa: las multiplicidades, las líneas, estratos y segmenta-
ridades…” [Deleuze y Guattari 2002: 10]; la exposición incluso enumerada 
de las principales características del rizoma [13-25]: “somos conscientes de 
que no convenceremos a nadie si no enumeramos algunos caracteres gene-
rales del rizoma” [Deleuze y Guattari 2002: 13]; un resumen de lo expuesto 
[25-28]: “Resumamos los caracteres principales de un rizoma” [Deleuze y 
Guattari 2002: 25]; una enfática conclusión [28 y 29]: “¡Haced rizoma y no 
raíz, no plantéis nunca!” [Deleuze y Guattari 2002: 28]; y un conjunto de 

12	Bateson nos explica que “la historia de la teoría evolutiva es inevitablemente un metá-
logo entre el hombre y la naturaleza, en el que la creación e interacción de las ideas 
tiene que ejemplificar necesariamente un proceso evolutivo” [Bateson 1998: 7] y desa-
rrolla, por ejemplo, un metálogo desordenado en el que se pregunta ¿Por qué se revuel-
ven las cosas?, y otro, a la vez lúdico y profundo, en el que diserta Sobre los juegos y el ser 
serios; en este sentido, escribir sobre R exigiría ser rizomáticos.

13	 Incluso consideramos pertinente, siguiendo las recomendaciones de los dictaminado-
res del presente artículo, dividirlo en apartados y separarlos mediante subtítulos.



134
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

notas al final del capítulo [31 y 32]. Esta presentación esquemática es, por 
supuesto, una ficción analítica, pues en R se cruzan muchos otros temas tales 
como la naturaleza del libro, la historiografía,14 la contraposición entre China 
y “Occidente”, etcétera. 

Puede ser que este eje sólo aparezca a nuestros ojos15 o que Deleuze y 
Guattari sólo jueguen e incluso se burlen. De cualquier manera, y a pesar 
de intentar romper rizoma y bloquear cualquier salida, como “no hay ninguna 
diferencia entre aquello de lo que un libro habla y cómo está hecho” [Deleuze 
y Guattari 2002: 10], tal vez fuimos rizomáticos incluso sin desearlo. En este 
ejercicio, pues, sólo retomamos algunos puntos susceptibles de sistematizarse 
y disparamos algunas reflexiones. Dialogar con R y escribir acerca de él es 
también dejarse llevar16 y acumular libremente algunas resonancias, aun a 
riesgo de dejarse atrapar por el demonio de la semejanza. Algunas de las 
resonancias que proponemos tal vez son impertinentes, pero igual que Deleuze 
y Guattari, a quienes se les reprocha que recurran demasiado a literatos, 
consideramos que “cuando se escribe, lo único verdaderamente importante 
es saber con qué otra máquina la máquina literaria puede ser conectada para 
que funcione” [Deleuze y Guattari 2002: 10] y que, finalmente, todo puede 
conectarse con todo. El recurso formal que utilizamos, cediendo a la dinámica 
rizomática, fueron las notas a pie de página que funcionan no sólo como 
comentarios al margen sino como auténticas líneas de fuga,17 y multitud de 
comentarios telegráficos.18

14	Deleuze y Guattari [2002] propondrán “una Nomadología, justo lo contrario de una 
historia” [27].

15	Y que estemos incluidos en el grupo señalado por Deleuze y Guattari: “Muchas perso-
nas tienen un árbol plantado en la cabeza” [Deleuze y Guattari 2002: 20].

16	“Acostumbramos a decir que ‘llevamos’ una conversación, pero la verdad es que, 
cuanto más auténtica es la conversación, menos posibilidades tienen los interlocutores 
de ‘llevarla’ […] una palabra conduce a la siguiente […] y todo esto puede quizá llevar 
alguna clase de dirección, pero en ella los dialogantes son menos los directores que los 
dirigidos” [Gadamer 1996: 461].

17	Dichas (éstas) notas a pie de página, aun siendo excesivas, fueron menos de las que 
hubiéramos querido. En algunos momentos incluso consideramos colocar notas al pie 
de las notas a pie de página.

18	Reconocemos que nos hizo falta profundizar en varios puntos, pero siguiendo cierto 
espíritu deleuziano, preferimos tocar muchos puntos en lugar de concentrarnos en 
uno solo; citando a Michel Tournier, Deleuze denuncia: “extraña postura […] la que 
valora ciegamente la profundidad a expensas de la superficie y quiere que superficial 
signifique no de vasta dimensión, sino de poca profundidad, mientras que profundo signi-
fique por el contrario de gran profundidad y no de débil superficie” [Deleuze 1994: 34].



135

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

¿Qué es un rizoma?
De árboles, raíces, raicillas y rizomas

Pero ¿qué es un rizoma?19 Fieles a su estilo, Deleuze y Guattari [2002] no nos 
ofrecen una definición puntual de dicho concepto,20 pero, por supuesto, a lo 
largo de R se presentan múltiples especificaciones y ejemplos. Un rizoma es 
un “tallo subterráneo” [12], “tiene formas muy diversas” [12], en él “hay lo 
mejor y lo peor” [13], “tiene múltiples entradas”21 [18], produce “tallos y 
filamentos que parecen raíces, o, todavía mejor, que se conectan con ellas al 
penetrar en el tronco, sin perjuicio de hacer que sirvan para nuevos usos 
extraños” [20], es acentrado y no sólo policentrado [26], “no empieza ni acaba, 
siempre está en el medio” [20], “está hecho de mesetas” [26], es antigenealó-
gico [16]. Ejemplos de realidades rizomáticas son “los bulbos, los tubérculos” 
[12], “la patata y la grama, la mala hierba” [13], “la botánica” [12], “las hor-
migas” [15], “la avispa y la orquídea” [15], “el gato y el babuino” [29], “hasta 
los animales lo son cuando van en manada” [12], las ratas cuando “corren 
por encima de otras” [13], las madrigueras “en todas sus funciones de hábitat, 
de provisión, de desplazamiento, de guarida y de ruptura” [12], “la memoria 
corta” [21], “el pensamiento” [20]“, “el cerebro” [20], “los hombres” [17].22 

Es importante, además, comprender el rizoma en su oposición al árbol 
y la raíz que “inspiran una triste imagen del pensamiento que no cesa de 
imitar lo múltiple a partir de una unidad superior, de centro o de segmento” 
[Deleuze y Guattari 2002: 21], imagen que ha dominado “todo el pensamiento 
occidental, de la botánica a la biología, pasando por la anatomía, pero 

19	De acuerdo con la RAE, un rizoma es un “tallo horizontal y subterráneo” y tiene la 
particularidad de que crece indefinidamente, ya que cuenta con varios nudos a partir 
de los cuales surgen múltiples brotes. Es curioso, por otra parte, que Deleuze y Guatta-
ri utilicen una metáfora biológica en tiempos que, como explica Geertz en Géneros 
confusos, “los instrumentos del razonamiento están cambiando, y la sociedad se repre-
senta cada vez menos como una máquina elaborada o como un cuasi-organismo” 
[Geertz 1994: 35], y más como un juego, un drama o un texto; nuestros autores, en 
cambio, consideran que “el espíritu está retrasado respecto a la naturaleza” [Deleuze 
y Guattari 2002: 11].

20	 Indudablemente rizoma es un auténtico concepto de acuerdo con la caracterización que 
Deleuze y Guattari [2005] desarrollan en ¿Qué es la filosofía?

21	Y, por lo tanto, salidas.
22	En realidad, ésta es una sugerencia marginal digna de ser desarrollada que nos lleva-

ría a concebir a la sociedad y a la cultura como rizomas compuestos de rizomas.  Para 
la antropología fenomenológica, por ejemplo, la persona es un ser somatológico, psi-
cológico y espiritual, individual y sociocultural, que cuenta con una interioridad, pero 
también se relaciona con el exterior mediante múltiples sentidos [cf. Wojtyla 1982].



136
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

también por la gnoseología, la teología, la ontología, toda la filosofía”23 
[Deleuze y Guattari 2002: 23], imagen de la que estamos cansados y hasta nos 
ha hecho sufrir demasiado [cf. Deleuze y Guattari 2002: 20]. Ya Descartes pro-
ponía una analogía arborescente de la filosofía y el conocimiento en general: 
“toda la filosofía es como un árbol, cuyas raíces son la metafísica, el tronco 
la física, y las ramas que salen de este tronco son todas las demás ciencias” 
[Descartes 1989: 22]. Finalmente, debemos tener presente que la oposición 
entre rizoma vs. árbol-raíz no es absoluta24 pues “en los rizomas hay nudos 
de arborescencia, y en las raíces brotes rizomáticos” [Deleuze y Guattari 
2002: 25].

De acuerdo con Deleuze y Guattari [2002], “algunos caracteres generales 
del rizoma” [13] son:

- 1 y 2 Conexión y heterogeneidad. Estas dos cualidades se presentan 
intrínsecamente unidas. De manera analítica la conexión consistiría en la 
susceptibilidad de conectarlo todo con todo y la heterogeneidad en la espe-
cificación de que las cosas conectadas pueden ser de muy diversa naturaleza: 
“el rizoma conecta cualquier punto con otro punto cualquiera, cada uno de 
sus rasgos no remite necesariamente a rasgos de la misma naturaleza; el 
rizoma pone en juego regímenes de signos muy distintos e incluso estados 
de no-signos” [Deleuze y Guattari 2002: 25]. Los eslabones semióticos, por 
ejemplo, pueden conectarse con cuestiones biológicas, políticas, económicas, 
artísticas, científicas, entre otras, “poniendo en juego no sólo regímenes de 
signos distintos, sino también estatutos de estados de cosas” [Deleuze y 
Guattari 2002: 13], “un eslabón semiótico es como un tubérculo que aglutina 
actos muy diversos, lingüísticos, pero también perceptivos, mímicos, ges-
tuales, cogitativos” [Deleuze y Guattari 2002: 13].25 Es muy importante remarcar 

23	Para Deleuze y Guattari [2002] también han sido arborescentes la lingüística y el 
psicoanálisis.

24	De hecho, nuestros autores consideran que todo dualismo es “el enemigo, pero un 
enemigo absolutamente necesario, el mueble que continuamente desplazamos” [De-
leuze y Guattari 2002: 25].

25	Es heterogénea, por ejemplo, la serie citada por Foucault en la que se enumeran, entre 
otros, animales: “a) pertenecientes al Emperador, b) embalsamados, c) amaestrados”, 
“f) fabulosos”, “i) que se agitan como locos, j) innumerables, k) dibujados con un pin-
cel finísimo de pelo de camello, l) etcétera, m) que acaban de romper el jarrón, n) que 
de lejos parecen moscas” [Foucault 1998: 1]; o el encuentro del paraguas y la máquina 
de coser sobre la mesa de disección [cf. Foucault 1998: 2]; vale la pena explicitar que la 
serie expuesta en “cierta enciclopedia china” la extrae Foucault de Borges y la imagen 
del paraguas, la máquina y la mesa se remite a los surrealistas (quienes a su vez la re-
tomaron del Conde de Lautréamont).



137

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

que la conexión entre las cosas no es ordenada o unidireccional y que pueden 
conectarse, aunque no se toquen.26 

- 3. Multiplicidad. El rizoma “no está hecho de unidades, sino de dimen-
siones, o más bien de direcciones cambiantes” [Deleuze y Guattari 2002: 25], 
en él “no hay puntos o posiciones […] sólo hay líneas” [Deleuze y Guattari 
2002: 14] y, por tanto, “no se deja codificar” [Deleuze y Guattari 2002: 14].  
La multiplicidad aumenta sus dimensiones por agenciamiento y “cambia 
necesariamente de naturaleza a medida que aumenta sus conexiones” [Deleuze 
y Guattari 2002: 14]. Es importante, además, tener presente que Deleuze y 
Guattari exigen comprender lo múltiple como sustantivo que no se deriva 
de lo Uno: “no hay unidad que sirva de pivote” [Deleuze y Guattari 2002: 
14], más aún, “el rizoma no se deja reducir ni a lo Uno ni a lo Múltiple” 
[Deleuze y Guattari 2002: 25].

- 4. Ruptura asignificante. “Frente a los cortes excesivamente significantes 
que separan las estructuras o atraviesan una. Un rizoma puede ser roto, 
interrumpido en cualquier parte, pero siempre recomienza según ésta o 
aquella de sus líneas y según otras” [Deleuze y Guattari 2002: 15].  Un rizoma 
puede ser “roto” por cualquier parte porque conecta todo con todo y de cada 
línea de fuga surgen nuevas líneas y conexiones, además, “no cesa de recons-
tituirse” [Deleuze y Guattari 2002: 15] en una continua dialéctica de deste-
rritorialización y reterritorialización.

- 5 y 6. Cartografía y calcamonía. Hay que empezar aclarando que estas 
cualidades no funcionan tanto como conjunción sino como contraste: a dife-
rencia del árbol que “articula y jerarquiza calcos […] Muy distinto es el 
rizoma, mapa y no calco” [Deleuze y Guattari 2002: 17], “el eje genético o la 
estructura profunda son ante todo principios de calco […]. La lógica del árbol 
es una lógica del calco y de la reproducción” [Deleuze y Guattari 2002: 17]. 
En cambio, “el mapa es abierto, conectable en todas sus dimensiones, des-
montable, alterable, susceptible de recibir constantemente modificaciones.  
Puede ser roto, alterado, adaptarse a distintos montajes” [Deleuze y Guattari 
2002: 18], “es un asunto de performance” [Deleuze y Guattari 2002: 18] y no 
de competance. Sin embargo, esta contraposición no es absoluta pues el mapa 
es susceptible de ser calcado, “siempre hay que volver a colocar el calco sobre el 
mapa” [Deleuze y Guattari 2002: 18], pero con el entendido de que “no es 

26	“Las erróneamente llamadas ‘dendritas’ no aseguran la conexión de las neuronas en 
un tejido continuo […] la existencia de microfisuras sinápticas, el salto de cada mensa-
je por encima de esas fisuras, convierten el cerebro en una multiplicidad inmersa en su 
plan de consistencia” [Deleuze y Guattari 2002: 20].  

    Me gusta apreciar cómo, para la ardilla que “corre” de copa en copa, los árboles están 
interconectados, aunque sus ramas no se toquen.



138
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

rigurosamente exacto que un calco reproduzca el mapa” [Deleuze y Guattari 
2002: 18].27 

¿Epistemología y/o metodología rizomáticas?
Disciplina y contradisciplina

Retomando lo expuesto, la consigna será, entonces, ¡hacer rizoma y no raíz!, 
¡no sembrar sino horadar!, ¡no ser uno… ni múltiple!, ¡hacer la línea y no el punto!, 
ser nómadas, ser rápidos incluso sin movernos, tener ideas cortas, escribir a n-1 y 
con slogans, hacer mapas, renunciar a un general, ser como la pantera rosa, amar 
como la avispa y la orquídea, como el gato y el babuino [cf. Deleuze y Guattari 
2002: 28-29]. Se trata, en última instancia, de “un problema de semiótica 
perceptiva. No es fácil percibir las cosas por el medio, ni por arriba ni por 
abajo, o viceversa, ni de izquierda a derecha, o viceversa: intentadlo y veréis 
como todo cambia” [Deleuze y Guattari 2002: 27], se trata de “moverse entre 
las cosas, instaurar una lógica del Y, derribar la ontología, destituir el fun-
damento” [Deleuze y Guattari 2002: 29]. Estamos acostumbrados a considerar 
que, en la investigación y el aprendizaje en general, la concentración es tan 
difícil como necesaria, pero lo que falta a veces es un gran esfuerzo por 
desconcentrarnos, por sentir más y no sólo una cosa, por acercarnos, en la 
medida de lo posible, a la vivencia en tanto choque indiferenciado.28 

Este manifiesto promovería una práctica científica más espontánea, abierta 
y libre: “la ciencia sería una cosa muy loca si la dejaran hacer” [Deleuze y 
Guattari 2002: 28], en la que incluso sería infructuoso preguntar “¿A dónde 
vais? ¿De dónde partís? ¿A dónde queréis llegar?”29 [Deleuze y Guattari 

27	La contraposición e interrelación entre mapa y calco nos remite al problema de la re-
presentación que, en el contexto de la antropología posmoderna, cuestiona a la escri-
tura en tanto ejercicio de hablar por: “la antropología posmoderna está muy preocupada 
en el hablar por, a tal grado que ha desatendido una dificultad originaria y más urgen-
te: el hablar con” [Garnica 2007: 28]. Retomando nuevamente tanto a Carroll (Silvia y 
Bruno) como a Borges (Del rigor de la ciencia), cabe señalar que un mapa exacto (un 
calco) sería tan problemático como inútil.

28	Aunque en otro orden de ideas, es necesario, como lo hace la fenomenología, atender 
más al fenómeno de la percepción, reconocer que “en cada momento mi campo per-
ceptivo está lleno de reflejos, de fisuras, de impresiones táctiles fugaces que no estoy 
en condiciones de vincular precisamente con el contexto percibido” [Merleau-Ponty 
1993: 10] y preguntarnos si “la percepción atenta, la concentración del sujeto en un 
punto del campo visual […], en vez de revelar la ‘sensación normal’, no sustituyen el 
fenómeno original con un montaje excepcional” [Merleau-Ponty 1993: 30].

29	Se trata también del clamor de Foucault [1994]: “podría deciros que, después de todo, 
se trataba de pistas a seguir, importaba poco a donde condujesen, incluso era impor-
tante que no condujesen a ninguna parte, que no tuviesen de antemano una dirección 



139

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

2002: 29] y que, más allá de proponer metódica y pedagógicamente “hacer 
tabla rasa, partir […] de cero, buscar un principio o un fundamento”30 [Deleuze 
y Guattari 2002: 29], consideraría el conocimiento como un impredecible 
viaje. En su hipercrítica al pensamiento rizomático, Reynoso [2013] asevera 
que “hay un largo trecho entre el modo literario e incluso filosófico de tratar 
las ideas y los requerimientos del razonamiento científico” [2013: 74]; la 
ciencia (de hecho, conforme con un monismo metodológico, Reynoso habla 
de “cualquiera sea la ciencia que se trate” [74]), debe ser fiel a “un tratamiento 
dialógico de las fuentes, un examen sereno del estado de la cuestión, un 
régimen de adecuación descriptiva y un instrumental demostrativo” [Rey-
noso 2013: 74]; y esa misma es la tonada institucional que exige un protocolo 
de investigación para validar cualquier proyecto: hay que explicitar, entre 
otras cosas, la pregunta de investigación, la hipótesis, el marco teórico, la 
metodología y, por supuesto, delimitar muy bien el tema; con insistencia se 
pregona: hay que especializarse y hasta hiperespecializarse; el que mucho 
abarca, poco aprieta, nada de andarse por las ramas.  

En contraste, la epistemología y/o “metodología”31 rizomáticas, tendrían 
un carácter, por así decirlo, contradisciplinario y lúdico,32 no habría reglas 
rígidas y definidas ni un camino lineal, incluso, como cantaría Machado [2001], 
“no hay camino, se hace camino al andar” [239]. Desarrollar las similitudes 
y divergencias entre pensamiento complejo y dinámica rizomática33 merecería 
un tratado aparte, pero me parece que, en sintonía con la denominada nueva 
racionalidad [Vilar 1997], la dinámica rizomática se inclina a la complejidad, 
exige complementariedad, no es disciplinaria, reduccionista ni jerárquica, 
“suma a los análisis las observaciones en síntesis” [Vilar 1997: 12], comprende 
“que en la naturaleza y en la sociedad, entre los humanos y los demás seres 
vivos, proliferan los desórdenes, que a veces son creadores de órdenes nuevos” 

determinada” [126]; y de la justificación de Bateson [1998]: “lo que sucede es que no 
saben realmente qué es lo que estoy haciendo. ¿Cómo pueden saberlo, cuando yo mis-
mo no lo sé?” [5].

30	Como propusieron, a pesar de sus divergencias, tanto los empiristas como Descartes.
31	Parece contrasentido denominar “metodología” a una dinámica que tiene resonancias 

del anarquismo epistemológico de Feyerabend [1994], pero confío que se trate sólo de una 
manera de hablar, pues incluso Deleuze y Guattari [2002] recurren a la palabra méto-
do: “para lograr lo múltiple se necesita un método” [26], “un método de tipo rizoma 
sólo puede analizar el lenguaje descentrándolo” [13].

32	Siguiendo a Carroll, Deleuze [1994] habla de un juego ideal o puro que es muy movido 
e incluso no posee reglas preexistentes.

33	De hecho, Vilar y Guattari dialogaron en torno a estas cuestiones: “quiero dejar cons-
tancia de mi recuerdo emocionado de mi amigo Félix Guattari, que formó equipo con-
migo el primer año de estas tareas” [Vilar 1997: 8].



140
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

[Vilar 1997: 16], es reticular, integradora, imaginativa, inventiva, creativa, 
liberadora.

Libro rizoma
Escritura y lectura polifónicas

Estos apuntes que se remiten al pensamiento en general tienen particulares 
corolarios en nuestra manera de entender la lectura, la escritura y, por supuesto, 
el libro.

De manera marginal, aunque no menos significativa, Deleuze y Guattari 
[2002] comentan que escribieron a dúo y “como cada uno de nosotros era 
varios, en total ya éramos muchos” [9], confiesan que conservaron sus nom-
bres “únicamente por rutina” [Deleuze y Guattari 2002: 9], como una forma 
de hablar, y que desean “no llegar al punto de ya no decir yo, sino a ese 
punto en el que ya no tiene ninguna importancia decirlo o no decirlo” [Deleuze 
y Guattari 2002: 9], incluso describen que tuvieron “experiencias alucinato-
rias, hemos visto líneas, como columnas de hormiguitas, abandonar una 
meseta para dirigirse a otra” [Deleuze y Guattari 2002: 26] y que cada mañana 
escribían “cinco líneas aquí, diez líneas más allá” [Deleuze y Guattari 2002: 
26]. Esto exige deconstruir la noción de autor e incluso de individuo y pre-
guntarnos si somos nosotros los que construimos un texto o sólo somos un 
médium para que las ideas-palabras se manifiesten. Isomórficamente, es 
necesario un lector que no pregunte “qué quiere decir un libro, significado 
o significante, en un libro no hay nada que comprender, tan sólo hay que 
preguntarse con qué funciona, en conexión con qué hace pasar o no inten-
sidades, en qué multiplicidades introduce y metamorfosea la suya, con qué 
cuerpos sin órganos hace converger el suyo” [Deleuze y Guattari 2002: 10].  

Paralelamente a la contraposición entre árbol, raicilla y rizoma, Deleuze 
y Guattari describen tres modelos de libro:

1) El libro-raíz: “El árbol ya es la imagen del mundo, o bien la raíz es la 
imagen del árbol-mundo. Es el libro clásico como bella interioridad orgánica, 
significante y subjetiva (los estratos del libro). El libro imita al mundo, como 
el arte a la naturaleza” [Deleuze y Guattari 2002: 11].

2) El libro-raicilla o raíz fasciculada: “en este caso, la raíz principal ha 
abortado o se ha destruido en su extremidad; en ella viene a injertarse una 
multiplicidad inmediata y cualesquiera de raíces secundarias que adquieren 
un gran desarrollo. La realidad natural aparece ahora en el aborto de la raíz 
principal, pero su unidad sigue subsistiendo” [Deleuze y Guattari 2002: 11].  
En este caso, ciertamente “el mundo ha devenido caos, pero el libro continúa 



141

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

siendo una imagen del mundo, caosmos-raicilla, en lugar de cosmos raíz” 
[Deleuze y Guattari 2002: 12].

3) El libro-rizoma: si bien tiene “líneas de articulación o de segmentaridad, 
estratos, territorialidades”, también tiene “líneas de fuga, movimientos de 
desterritorialización y de desestratificación” [Deleuze y Guattari 2002: 9-10], 
es inatribuible, es agenciamiento y multiplicidad, es un cuerpo sin órganos, 
no es calco sedentario, no está compuesto de capítulos sino “de mesetas que 
comunican con otras a través de microfisuras” [Deleuze y Guattari 2002: 26]. 
“Un libro no tiene objeto ni sujeto” [Deleuze y Guattari 2002: 9] y “sólo existe 
gracias al afuera y en el exterior” [Deleuze y Guattari 2002: 10]. El libro no es 
una imagen o representación del mundo, sino que hace rizoma con él, “hay 
una evolución aparalela del libro y del mundo” [Deleuze y Guattari 2002: 16] 
en una mutua desterritorialización y reterritorialización; en este sentido, “ya 
no hay tripartición entre un campo de realidad, el mundo, un campo de 
representación, el libro, y un campo de subjetividad, el autor” [Deleuze y 
Guattari 2002: 27]. Finalmente, el libro ideal sería capaz de distribuir “todo 
en ese plan de exterioridad, en una sola página, en una misma playa: acon-
tecimientos vividos, determinaciones históricas, conceptos pensados, indivi-
duos, grupos y formaciones sociales” [Deleuze y Guattari 2002: 15].

Estas consideraciones no sólo apuntan a nuevas técnicas de escritura, 
sino isomórficamente, a nuevas técnicas de lectura. Deleuze y Guattari [2002] 
nos advierten que han escrito “este libro como un rizoma. Lo hemos com-
puesto de mesetas” y, por lo tanto, “cada meseta puede leerse por cualquier 
sitio, y ponerse en relación con cualquier otra” [26]. Esto nos lleva a com-
prender que, por lo menos cierto tipo de libros, deben abordarse como opera 
aperta;34 tal es el caso de Rayuela que “a su manera […] es muchos libros” 
[Cortázar 2019: 3] y cuyos capítulos (¿mesetas?) pueden leerse en diversos 
órdenes; La historia interminable que contiene muchos capítulos que arrojan 
auténticas líneas de fuga mediante un estribillo que incluso “cierra” el libro: 
“pero ésa es otra historia y debe ser contada en otra ocasión”35 [Ende 1993: 
419]; o, como sugiere Tyler, “una colección editada de textos de diversos 
autores, uno de esos libros sin autor producido por un comité, o un collage 

34	Describiendo un particular tipo de producciones musicales, Eco [1992] explica que 
una obra abierta posee “una particular autonomía ejecutiva concedida al intérprete, el 
cual no sólo es libre de entender según su propia sensibilidad las indicaciones del 
compositor […] sino que debe intervenir francamente en la forma de la composición 
[…] en un acto de improvisación creadora” [32].

35	  En este libro también se experimenta con el uso de varios colores de tinta para jerar-
quizar ontológicamente lo narrado y se recurre a la recursividad para hacer rizoma 
entre el texto y el “mundo externo”.



142
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

accidental como una edición del American Anthropologist. Estos tres juntos, 
por cierto, caracterizan una forma etnográfica ubicua llamada el ‘periódico’” 
[Tyler 2003b: 301].

¿Re-presentar?
Etnografía experiemental

El problema de la escritura y la representación también ha inquietado a los 
antropólogos. Ya en un texto contemporáneo de R (Descripción densa), Clifford 
Geertz, haciendo involuntariamente eco de la sorpresa del Jourdain de Molière,36 
aseveró categóricamente: “el etnógrafo escribe” [Geertz 2000: 31] o, más bien, 
inscribe,37 pues “aun en los libros y artículos hay por supuesto fotografías, 
dibujos, diagramas, tablas, etc.” [Geertz 2000: 31] y, en dicha nota a pie de 
página que devino una auténtica línea de fuga,38 acusa la falta de reflexión 
en torno a los modos de representación y la experimentación con ellos.

Años después, James Clifford reflexiona sobre la autoría y la autoridad 
etnográficas y se pregunta, “¿cómo es que la experiencia, no sujeta a reglas, 
se transforma en informe escrito autorizado?” [Clifford 2003: 144], siendo, 
además, dicha experiencia, “un encuentro transcultural, locuaz y sobrede-
terminado, atravesado por relaciones de poder y desencuentros personales” 
[Clifford 2003: 144], es decir, ¿cómo recuperar lo rizomático de la experiencia 
de campo en un texto académico?, ¿cómo expresar la heteroglosia39 en las 
páginas de un libro? De manera más bien temprana,40 Bateson escribe metá-
logos, aunque sin pretensiones directamente etnográficas. Casi medio siglo 
después, Tedlock propondrá una antropología dialógica (más bien polifónica 
y multivocal), “no sólo durante el trabajo de campo, sino también en la publi-
cación” [Tedlock 2003: 275]. Tyler reconocerá su simpatía por el diálogo en 
la antropología o como antropología, pero considera que debe irse más allá 
y renunciar a la representación, pues todo “acto de representación es un acto 
de represión política” [Tyler 2003a: 289].41 

36	“Entonces hace más de cuarenta años que hablo en prosa sin saberlo” [Molière].
37	Geertz retoma la noción de Paul Ricoeur.
38	Reynoso nos comenta que “algunos estudiosos, en efecto, remontan todo el posmo-

dernismo antropológico a una nota al pie de página de la introducción de La interpre-
tación de las culturas” [Reynoso 2003: 30].

39	La noción de heteroglosia James Clifford la retoma explícitamente de Bajtín-Voloshinov.
40	Algunos metálogos de Bateson se remontan a la década de los cuarenta… aunque apa-

recen compilados en un libro contemporáneo de R.
41	Tedlock [2003] revira y asegura que, en última instancia, “aún el discurso de un narrador 

solitario puede ser altamente dialógico en su carácter, produciendo una multiplicidad 
de voces” [296].



143

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

En otro texto, Tyler [2003b] desarrollará más su postura y nos explicará 
que “una etnografía posmoderna es un texto cooperativamente desenvuelto, 
consistente de fragmentos de discurso que pretenden evocar en las mentes 
del lector y del escritor una fantasía emergente […]  Es, en una palabra, 
poesía” [Tyler 2003b: 300]. Y aunque aclara que “los problemas de forma no 
son prioritarios, y que la forma misma emergerá del trabajo conjunto del 
etnógrafo y de sus socios nativos” [Tyler 2003b: 302], caracterizará a la etno-
grafía posmoderna como evocativa, discursiva, dialógica, poética, polifónica 
y hermenéutica y propondrá a la Biblia como “modelo de la etnografía pos-
moderna” [Tyler 2003b: 302].

La música que suena al fondo de esta discusión posmoderna pertenece 
a Bajtín, cuya noción de enunciado armoniza con el principio rizomático de 
conexión.42 Bajtín propone la noción de enunciado en tanto unidad de la 
comunicación discursiva en oposición a la oración en tanto unidad de la lengua; 
el enunciado, a diferencia de la oración, tiene sentido, se delimita por el cambio 
de sujetos discursivos, tiene un contacto con la realidad, se relaciona con 
otros enunciados y determina una respuesta. El enunciado, a pesar de tener 
fronteras establecidas por el cambio de sujetos discursivos, en realidad está 
relacionado o conectado, “semejantemente a la mónada de Leibniz”43 [Bajtín 
1997: 284], con una infinidad de enunciados pasados, contemporáneos e incluso 
futuros. De tal manera que, por ejemplo, un libro como Estética de la creación 
verbal, posee resonancias que van, por una parte, de Saussure hasta Leibniz 
e incluso Platón y, por otra, de Voloshinov hasta Lotman e incluso Tyler, por 
no hablar de autores con los que quizá no exista contacto directo tales como 
Bateson y Deleuze. En este sentido, la conexión de todo con todo está presente 
en cualquier texto, pero es el lector el que puede —o no puede— desarrollar 
dicha potencialidad, de la misma manera que “una misma ciudad contem-
plada desde diferentes lugares parece diferente por completo y se multiplica 
según las perspectivas” [Leibniz 1983: 39].44 

42	Tanto Deleuze y Guattari como Bajtín critican los excesos de abstracción de cierta lin-
güística: “el locutor-oyente ideal no existe, ni tampoco la comunidad lingüística ho-
mogénea” [Deleuze y Guattari 2002: 13], “en la lingüística hasta ahora persisten tales 
ficciones como el ‘oyente’ y ‘el que comprende’” [Bajtín 1997: 257].

43	Bajtín compara a los enunciados con las mónadas de Leibniz no porque estos no tengan 
ventanas “por las cuales alguna cosa pueda entrar o salir” [Leibniz 1983: 23], sino 
porque hay un enlace o acomodamiento universal que “hace que cada substancia sim-
ple tenga relaciones que expresen todas las demás, y que ella sea, por consiguiente, un 
espejo viviente y perpetuo del universo” [Leibniz 1983: 39].

44	En este sentido, una lectura rizomática y/o bajtiníana exigiría, “simplemente”, seguir 
la pista de cada una de las referencias explícitas del texto… labor extensa incluso en el 
caso de algo tan breve como R. De manera más estricta exigiría, además, descubrir las 



144
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

¿Antropología rizomática?
¿Proyecto o ethos?

Pero qué ocurre cuando, retomando una noción de texto “liberada así de la 
escritura” [Ricoeur 1990: 26], abordamos a la cultura como si fuera un texto.45 
Aunque ciertamente hay la posibilidad de entender y proponer una práctica 
antropológica excesivamente centrada y cerrada, los antropólogos entienden 
bien de conexión, heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante y 
cartografía, entienden bien de géneros confusos [Geertz 1994] y de correlación 
entre espadas y crisantemos [Benedict 1974], entre vacas, cerdos, guerras y 
brujas [Harris 1985]. Es cierto que en la academia el discurso antropológico 
puede alcanzar niveles insospechados de abstracción e incluso ficción, pero 
parafraseando a Bajtín, más de uno ha comprendido que la antropología y la 
vida no son lo mismo, pero deben convertirse en mí en algo unitario, dentro de la 
unidad de mi responsabilidad.46 Es cierto que muchos textos antropológicos 
son monolíticos, pero incluso muchos de ellos surgieron de un ejercicio poli-
fónico en el que, por ejemplo: Turner, el antropólogo; Muchona, el curandero 
y Kaskinakaji, el profesor, dialogaban abiertamente en “una especie de semi-
nario cotidiano de religión” [Turner 1999: 151]. Retomando nuevamente a 
Tyler, podemos destacar o proponer una práctica antropológica que “privilegia 
el ‘discurso’ por encima del ‘texto’, pone en primer término al diálogo y no 
al monólogo, y enfatiza la naturaleza cooperativa y colaborativa de la situa-
ción etnográfica en contraste con la ideología del observador trascendental” 
[Tyler 2003b: 301]. En este sentido podríamos seguir a Lévi-Strauss, Victor 
Turner y Clifford Geertz, pues realizaron trabajo de campo en pareja,47 pero 
falogocéntricamente, ninguno de los tres específica la labor que su compañera 
tuvo en el desarrollo de su pensamiento.

resonancias implícitas, rastrear las nuevas referencias aparecidas en los textos fuente 
de las primeras referencias -y así indefinidamente-, dialogar con los textos contempo-
ráneos (ya sea que hablen directa o indirectamente del tema) y considerar los textos 
futuros… labor, por supuesto, interminable.

45	Retomando a Ricoeur, así lo entiende Geertz y aborda, por ejemplo, la riña de gallos 
balinesa: “la cultura de un pueblo es un conjunto de textos” [Geertz 2000: 372], “tratar 
la riña de gallos como un texto permite…” [Geertz 2000: 369].

46	Bajtín [1997: 12] no habla, por supuesto, de antropología, sino de arte. Por otra parte, 
teniendo presente que “los antropólogos no estudian aldeas [sino] en aldeas” [Geertz 
2000: 33], debería ser exigencia que la práctica antropológica nunca dejara de hacer 
rizoma con la vida.

47	Cf. Lévi-Strauss [1988: 325], Turner [2002: 73] y Geertz [2000: 339].



145

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

De manera más fundamental, me parece que, por ejemplo, la noción de 
hecho social total empata bien, por lo menos, con los principios de conexión 
y heterogeneidad: “en este fenómeno social ‘total’, como proponemos deno-
minarlo, se expresan a la vez y de golpe todo tipo de instituciones: las reli-
giosas, jurídicas, morales —en éstas tanto las políticas como las familiares— y 
económicas […] y a las cuales hay que añadir los fenómenos estéticos”48 
[Mauss 1979: 157]. Y un concepto semiótico de cultura que, retomando a 
Weber, considera al hombre “un animal inserto en tramas de significación” 
[Geertz 2000: 20], nos evoca una tela de araña y/o un rizoma: “los hilos de 
la marioneta, en tanto que rizoma o multiplicidad, no remiten a la supuesta 
voluntad del artista o el titiritero”49 [Deleuze y Guattari 2002: 14].

En este mismo tenor, incluso una revisión somera de la biografía de 
muchos de los grandes clásicos de la antropología (Morgan, Tylor, Boas, 
Malinowski, Whorf, Lévi-Strauss, Turner, por mencionar sólo a algunos), 
nos permitiría reconocer una inclinación constante hacia la interdisciplina-
riedad, interés que no se restringe a ciencias sociales cercanas a la antropología 
tales como la psicología, la historia y la sociología (por no hablar de las 
subdisciplinas antropológicas como la lingüística, la arqueología y la antro-
pología física), sino que se dirigió también a la filosofía y la literatura y, en 
algunos casos, incluso hacia las denominadas ciencias duras: biología, botá-
nica, zoología, matemáticas y física. Particular mención merece Gregory 
Bateson, “personaje no fácilmente encasillable” [Lagos 2012: 1] que dialogó 
con variadas disciplinas como “comunicación, etnología y antropología, 
psiquiatría/psicología, genética, filosofía, biología, zoología, etología y etio-
logía, cibernética, etc.”50 [Lagos 2012: 1] y que poseía “una libertad de reflexión” 
[Lagos 2012: 2], incluso transgresora y subversiva, producto de su particular 
“observación transdisciplinaria”51 [Lagos 2012: 3], y de quien, como ya men-
cionamos, Deleuze y Guattari retomaron la noción de meseta.

48	Los antropólogos mexicanos comprendemos bien que, por ejemplo, una fiesta patro-
nal es un fenómeno en principio religioso, pero también político, económico, estético, 
entre otros aspectos.

49	Retomando a Jünger, Deleuze y Guattari utilizan también el término “trama” y consi-
deran que “el juego se asemeja a la pura actividad de los tejedores” [Deleuze y Guatta-
ri 2002: 14].

50	El mismo Bateson señala, en el Prólogo a Pasos hacia una ecología de la mente, que en di-
cho libro aborda diversas cuestiones relacionadas con la “antropología, psiquiatría, 
evolución y genética, y de la nueva epistemología que resulta de la teoría de los siste-
mas y de la ecología” [Bateson 1998: 7 y 8].

51	Por cierto, también Bateson realizó trabajo de campo a dúo (con su célebre esposa 
Margaret Mead).



146
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

Capitalismo y esquizofrenia

Neoliberalismo rizomático

¿Y la sociedad contemporánea, posmoderna, posmetafísica e hipercultural?  
No podemos evitar recordar que, incluso antes de la publicación original de 
R, Foucault había aseverado: “tal vez un día el siglo será deleuziano” [Fou-
cault 1995: 7]. La primera vez que oímos dicha frase creímos que se refería 
al universo académico —y quizá se refiera únicamente a él—, pero en los 
tiempos que corren dicho enunciado se ha resignificado. Efectivamente, el 
capitalismo que tanto criticaron Deleuze y Guattari en aras de un esquizoa-
nálisis, se ha vuelto rizomático y transnacional, y exige vidas rizomáticas 
que no echen raíces, se dejen llevar y amen la superficie.

En este orden de ideas, no encuentro mejor ejemplo de rizoma que las 
redes sociales e Internet en general;52 más aún, evocando la frase de Paul 
Valéry referida por Deleuze: “lo más profundo, es la piel” [Deleuze 1994: 
33], es posible considerar como libro ideal ése que, como más arriba men-
cionamos, es capaz de distribuir “todo ese plan de exterioridad, en una sola 
página” [Deleuze y Guattari 2002: 15], a la plana pantalla de la computadora, 
la tablet o incluso el celular, que nos permite navegar o, más bien, nos arrastra 
a través de un universo infinito que integra no sólo grafías multilingüísticas, 
sino hasta imágenes y sonidos…53 y en el que uno encuentra, particularmente, 
lo que no esperaba ni buscaba.

Epígono

La etnografía interminable

Iniciamos este recorrido parcial reconociendo cierta reserva para hablar y/o 
escribir acerca de R, breve texto complejo y denso sobre el que se ha hablado 
mucho; e inclusive, recursivamente, consideramos una paradoja la posibilidad 
de escribir en estilo rizomático el presente artículo. Desde ese primer momento 
sospechamos que un metálogo podría ser un elegante modo de hablar sobre 
R y, aun, presentar (no re-presentar) las cuestiones antropológicas.  

52	Una muestra de cómo en los tiempos que corren están interconectadas millones de 
personas, incluso sin tocarse ni mirarse; es la manera, casi instantánea, en la que, vía 
Twitter, Facebook y/o Youtube, un comentario, una imagen o un video se viralizan.  
Hablando, pues, de redes, ¿podríamos aseverar que una investigación netnográfica exi-
giría, en sí misma, estrategias rizomáticas?

53	Aunque es siempre un ejercicio ingenuo e inútil, no podemos dejar de preguntarnos: 
¿qué pensarían Deleuze y Guattari si vivieran en los tiempos que corren?



147

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

Retomando explícitamente el texto de Deleuze y Guattari, esparcimos 
algunas de las peculiaridades de los rizomas: son multiformes, poseen múl-
tiples entradas y salidas, son acentrados (que es más difuso que ser policen-
trado), no empiezan ni acaban, son antigenealógicos, están constituidos de 
mesetas. Asi mismo, se mencionaron algunos ejemplos de entidades rizo-
máticas: los tubérculos, las hormigas, las madrigueras, el cerebro; y sugerimos 
que podría desarrollarse una concepción rizomática del ser humano en tanto 
entidad heterogénea (integración de tres instancias: somatológica, psicológica 
y espiritual), interconectada múltiplemente con su entorno, pero también 
con una rica vida interior; incluso se postuló a la cultura (esa trama de signi-
ficaciones) como un rizoma compuesto de rizomas; explicitamos ahora algo 
que en distintos momentos quedó sólo insinuado: un diálogo auténtico (en 
el sentido gadameriano) y, en particular, una conversación informal y espon-
tánea es rizomática, en tanto que no tiene propiamente, principio ni fin, toca 
múltiples y heterogéneos tópicos, y nos lleva por sendas insospechadas 
conectando libre y lúdicamente cualquier cosa. Posteriormente abordamos 
los caracteres generales del rizoma enumerados por los propios autores: cone-
xión, heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante, cartografía y 
calcamonía, y se vislumbró desde ese momento que los más susceptibles de 
asociarse con la práctica antropológica son la conexión, la heterogeneidad, 
la multiplicidad y la ruptura asignificante.  

Un caminar o navegar rizomáticos suscitarían una praxis científica más 
libre, lúdica y contradisciplinaria (por lo menos interdisciplinaria y/o trans-
disciplinaria); pero aunque a veces es preciso desgarrar la camisa de fuerza 
para crear, también los andamios disciplinarios son necesarios para construir.  
Entre un extremo que promovería una ciencia más loca y otro que aseveraría 
que lo concerniente a R “se halla […] fractalmente errado y […] apenas hay 
en su escritura componentes enunciativos en los que no anide algún error” 
[Reynoso 2013: 75], proponemos un principio de prudencia o justo medio 
aristotélico: aunque los ideales rizomáticos pueden ser saludables frente a 
ciertas concepciones demasiado rígidas, monológicas y monolíticas de la 
práctica disciplinar, hay que cuidarnos de quienes pretenden ser rizomáticos 
sólo por moda o falta de seriedad;54 como bien declaran Deleuze y Guattari 
[2002], “no basta con decir ¡Viva lo múltiple!, aunque sea muy difícil lanzar 
ese grito” [12], no basta con proponer de manera compulsiva y acrítica la 
interdisciplina y hasta la transdisciplinariedad, pues, como explica Vilar, “al 

54	Vale considerar la invitación de Reynoso “a tomar compromiso con una reflexividad 
más honda, laboriosa y radical antes de promover preceptos del canon rizomático que 
hace treinta años [hoy serían casi cuarenta] sonaban agudos y liberadores” [Reynoso 
2013: 75].



148
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

empezar a tratar de la inter- y de la transdisciplinariedad es preciso afirmar 
rotundamente que, con estos enfoques, no pretendemos de ningún modo 
que se suprima toda formación disciplinaria-especializada” [Vilar 1997: 31].  
En suma, consideramos sospechosas las pretensiones de quienes aseveran: 
mi discurso es de difícil comprensión porque soy muy complejo y rizomático. Ya lo 
delató Nietzsche hace más de un siglo: son multitud los que “enturbian todas 
sus aguas para simular que son profundas” [Nietzsche 2010: 161].

Consideramos que, aunque es natural y hasta necesario que en la aca-
demia se promueva la disciplina y el protocolo (la ciencia normal en sentido 
kunhiano), la antropología está en permanente crisis, es revolucionaria, se 
inclina a la interdisciplinariedad y abraza, entre otros, los principios de cone-
xión, heterogeneidad y ruptura asignificante.

De cualquier manera, y a pesar de que tanto la antropología interpretativa 
como la antropología posmoderna son ya viejas, sigue haciendo falta en 
antropología, mayor conciencia sobre los modos de representación y los 
experimentos con ellos; creemos que vale la pena reconocer el carácter esen-
cialmente conversacional del trabajo de campo,55 ensayar una escritura dia-
lógica e incluso metalógica,56 trabajar a dúo tanto en el campo como en la 
elaboración de los textos, reconocer la autoría de los actores sociales, recurrir 
a múltiples formas de inscripción e incluso explotar las tecnologías de infor-
mación y comunicación. Retomando lo que comentamos en torno al libro 
ideal, imaginamos como auténtica etnografía rizomática un texto digital que 
incluya no sólo imágenes y diálogos, sino múltiples links a, por ejemplo, las 
obras citadas, fotografías e ilustraciones (propias y de otros autores), audios, 
videos, entre otros, y que, además, posea un carácter abierto que permita 
enriquecerse con los comentarios de los múltiples lectores (incluidas las 
personas sobre las que habla dicha etnografía) y exija contestación a dichos 
comentarios… sería un texto, pues, que nunca terminaría de leerse y ni 
siquiera de escribirse.

55	“Superando una noción estrecha de la observación participante, que visualiza al etnó-
grafo como un investigador que sólo observa mientras dizque participa, me parece 
importante señalar que incluso lo observado adquiere sentido en la conversación” [Gar-
nica 2007: 122].

56	A punto de “concluir” este artículo aún lamentamos no habernos atrevido a escribirlo 
a modo de metálogo.



149

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

Referencias

Bajtín, Mijaíl
1997	 Estética de la creación verbal. Siglo xxi. México.
Bateson, Gregory
1998	 Pasos hacia una ecología de la mente. Una aproximación revolucionaria a la auto-

comprensión del hombre. Lohlé-Lumen. Buenos Aires.
Benedict, Ruth
1974	 El crisantemo y la espada: patrones de la cultura japonesa. Alianza. Madrid.
Beristáin, Helena
1995	 Diccionario de Retórica y Poética. Porrúa. México.
Byung-Chul, Han
2018	 Hiperculturalidad. Cultura y globalización. Herder. Barcelona.
Clifford, James
2003	 Sobre la autoridad etnográfica, en El surgimiento de la antropología posmoderna, 

Clifford Geertz, James Clifford y Carlos Reynoso (coords.). Gedisa. Barce-
lona: 141-170.

Cortázar, Julio
2019	 Rayuela. Real Academia Española. Barcelona.
Danto, Arthur
1989	 Historia y narración. Paidós. Barcelona.  
Deleuze, Gilles
1994	 Lógica del sentido. Planeta-Agostini. Barcelona.
Deleuze, Gilles y Félix Guattari
2002	 Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. Valencia.
2005	 ¿Qué es la filosofía? Anagrama. Barcelona.
Descartes, René
1989	 Sobre los principios de la filosofía. Gredos. Madrid.   
Eco, Umberto
1992	 Obra abierta. Planeta-Agostini. Barcelona.
Ende, Michael
1993	 La historia interminable. rba. Barcelona.
Feyerabend, Paul
1994	 Contra el método. Planeta-Agostini. Barcelona.
Foucault, Michel
1994	 Microfísica del poder. Planeta-Agostini. Barcelona.
1995	 Theatrum Philosophicum. Anagrama. Barcelona.
1998	 Las palabras y las cosas. Siglo xxi. México.
2002	 El orden del discurso. Tusquets. Barcelona.



150
nú

m
er

o
 7

6,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
9

Roberto Carlos Garnica Castro

Gadamer, Hans-Georg
1996	 Verdad y método i. Sígueme. Salamanca.
Garnica, Roberto Carlos
2007	 Diálogo y experiencia de campo. Un análisis ético y epistemológico del quehacer 

antropológico, tesis de licenciatura en Etnología. Escuela Nacional de Antro-
pología e Historia. México.

Geertz, Clifford
1994	 Conocimiento local. Ensayos sobre la interpretación de las culturas. Paidós. Bar-

celona.
2000	 La interpretación de las culturas. Gedisa. Barcelona.
Harris, Marvin
1985	 Vacas, cerdos, guerras y brujas.  os enigmas de la cultura. Alianza. Madrid.
Lagos Garay, Guido 
2012	 Gregory Bateson: un pensamiento (complejo) para pensar la complejidad. 

Un intento de lectura/escritura terapéutica. Polis Revista Latinoamericana 
[En línea], 9|2004, Publicado el 29 de octubre 2012. <http://journals.ope-
nedition.org/polis/7373>.Consultado el 2 de diciembre de 2019.

Leibniz Gottfried
1983	 Monadología. Discurso de metafísica. Profesión de fe del filósofo. Orbis. Barcelona.
Lévi-Strauss, Claude
1988	 Tristes Trópicos. Paidós. Barcelona.
Machado, Antonio
2001	 Poesías completas. Espasa Calpe. Barcelona.
Merleau-Ponty, Maurice
1993	 Fenomenología de la percepción. Planeta-Agostini. Barcelona.
Mauss, Marcel
1979	 Sociología y antropología. Tecnos. Madrid.
Morin, Edgar
2006	 El método 3. El conocimiento del conocimiento. Cátedra. Madrid.
Nietzsche, Friedrich
2010	 Así habló Zaratustra. Gredos. Madrid.
Reynoso, Carlos
2003	 Presentación, en El surgimiento de la antropología posmoderna, Clifford Geertz 

y James Clifford (coords.). Gedisa. Barcelona: 11-60.
2013	 Árboles y redes: crítica del pensamiento rizomático. Desde Abajo. Buenos Aires.
Ricoeur Paul
1990	 Freud: una interpretación de la cultura. Siglo xxi. México.



151

nú
m

er
o

 7
6,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

9

Elementos para una escritura y una antropología rizomáticas

Tedlock, Dennis 
2003	 Preguntas concernientes a la antropología dialógica, en El surgimiento de 

la antropología posmoderna, Clifford Geertz, James Clifford y Carlos Reynoso 
(coords.). Gedisa. Barcelona: 275-288.

Tyler, Stephen
2003a	 Acerca de la “descripción/desescritura” como un “hablar por”, en El sur-

gimiento de la antropología posmoderna, Clifford Geertz y James Clifford 
(coords.). Gedisa. Barcelona: 289-294. 

2003b	 La etnografía posmoderna: de documento de lo oculto a documento oculto, 
en El surgimiento de la antropología posmoderna, Clifford Geertz, James Clifford 
y Carlos Reynoso (coords.). Gedisa. Barcelona: 297-313.

Turner, Victor
1999	 La selva de los símbolos. Siglo xxi. México.
2002	 Antropología del ritual, Ingrid Geist (comp.). conaculta/inah. México.
Vilar, Sergio
1997	 La nueva racionalidad. Comprender la complejidad con métodos transdisciplina-

rios. Kairós. Barcelona.
Wojtyla, Karol
1982	 Persona y acción. bac Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid.


