Elementos para una escritura y una
antropologia rizomaticas

Roberto Carlos Garnica Castro*
Escuela Nacional de Antropologia e Historia

RESUMEN: A partir del texto de Deleuze y Guattari titulado Rizoma se desarrollan algunas
reflexiones en torno a la posibilidad de una escritura y una antropologia rizomdticas. Para tal
fin, se sigue el siguiente eje expositivo: 1) Teniendo presente el cardcter sui generis de un texto
como Rizoma (escrito a manera de meseta), se hacen algunas puntualizaciones de cémo podria
abordarse dicho texto; 2) se explica y ejemplifica qué es un rizoma en general, 2.1) se desarrollan
las caracteristicas de un rizoma siguiendo el mismo mapa propuesto por Deleuze y Guattari:
principios de conexion y heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante, cartografia y cal-
camonia; 3) se comentan algunas de las implicaciones que una concepcion rizomdtica tendrian en
la prictica cientifica; 4) se reflexiona en torno a la lectura, la escritura en general y la escritura
etnogrifica en particular, retomando la nocion de libro expuesta por los autores; 5) se cuestiona en
qué sentido la antropologia es o podria ser rizomidtica; 6) se propone al capitalismo contemporineo
como tendenciosamente rizomdtico y, 7) se aconseja reserva frente a una postura pretenciosamen-
te rizomdtica en el contexto académico.

PALABRAS CLAVE: Rizoma, interdisciplinariedad, libro, metdlogo, escritura etnogrifica, antro-
pologia rizomdtica.

Elements for rhizomatic writing and anthropology

ABSTRACT: From the text of Deleuze and Guattari, entitled Rhizome, some reflections are developed
around the possibility of rhizomatic writing and anthropology. To this end, the following expository
axis is followed: 1) bearing in mind the sui generis character of a text as a rhizome (written as
a plateau), some points are made on how that text could be addressed; 2) a rhizome is explained
and exemplified in general, 2.1) the characteristics of a rhizome are developed following the same
map proposed by Deleuze and Guattari: principles of connection and heterogeneity, multiplicity,
allocating rupture, cartography and decal, 3) some of the implications a rhizomatic conception

* robertocarlosgarnica@gmail.com

Fecha de recepcién: 22 de octubre de 2019 ® Fecha de aprobacién: 28 de noviembre de 2019

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolgicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

130 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

would have regarding scientific practice, 4) retaking the notion of the book set forth by the authors
reflections on reading, writing in general and ethnographic writing in particular, 5) questions
regarding in what sense anthropology is, or could be, rhizomatic, 6) contemporary capitalism is
proposed as being tendentiously rhizomatic, and 7) reserve is advised against a posture preten-
tiously rhizomatic in the academic context.

KEYWORDS: Rhizome, metalogue, interdisciplinarity, book, ethnographic writing, rhizomatic
anthropology.

What is the use of a book without pictures or conversations?
Lewis Carroll

ENTRE MESETAS
ABORDANDO RIZOMA

Afirmar que Rizoma (en adelante, R) es un texto complejo y denso es una
perogrullada. Sin embargo, nos remitimos! a su desmedida capacidad de
condensacion? para justificar que lo abordemos como pre-texto o punto focal
de algunas reflexiones, més bien como hipertexto o linea de fuga para seguir
dialogando. R es una cosa sobre la que se puede hablar mucho... y de hecho
se ha dicho mucho incluso sin leerlo:* contamos, como diria Geertz en otro
contexto, con interpretaciones de n grado potencialmente infinitas.* Nos
parece que R se ha convertido en un texto manantial en torno al cual se ha
desarrollado lo que Foucault denomina procedimiento o funcién de comen-
tario: “discursos que estan en el origen de cierto niimero de actos nuevos de
palabras que los reanudan, los transforman o hablan de ellos [...], discursos
que, indefinidamente, més alla de su formulacién, son dichos, permanecen
dichos, y estan todavia por decir” [Foucault 2002: 26].
Podria abordarse R desde diferentes perspectivas relacionales.

En este texto no utilizare(mos) la primera persona del plural por un afdn impersonal
academicista sino haciendo eco de la aseveracién de quienes escribieron El Anti-Edipo:
“Como cada uno de nosotros era varios, en total ya éramos muchos [Deleuze y Guatta-
ni 2002: 9].

En la edicion de Pre-textos apenas supera las veinte paginas (incluidas las notas).

Por no hablar de com-prenderlo. ;Rizoma puede aprehenderse siendo su devenir
inabarcable?

“El problema de los 6rdenes es ciertamente complejo. Los trabajos antropolégicos basa-
dos en otros trabajos antropolégicos (los de Lévi-Strauss, por ejemplo) pueden cierta-
mente ser de un cuarto orden o atin mis” [Geertz 2000: 28 -el subrayado es nuestro-].



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 131

- Una lectura “interna” que consideraria a R como algo auténomo. Lectura
posible y hasta natural pues dicho texto fue pensado originalmente para
aparecer como Rhizome de manera independiente en 1976. Es importante
aclarar que incluso una lectura de dicho tipo no debe ser cerrada, pues
teniendo presente su intertextualidad, se remite a infinidad de textos “que se
evocan consciente o inconscientemente o que se citan, ya sea parcial o total-
mente, ya sea literalmente [...], ya sea renovados y metamorfoseados crea-
tivamente” [Beristdin 1995: 263]... y, que, a su vez, estallan como una sinfonia
de fuegos artificiales. En este sentido, al mismo tiempo que exploramos la
interioridad de R, deberiamos seguir la pista de la multiple y heterogénea
serie de autores mencionados en el texto, tales como Kleist, Kafka, Burroughs,
Joyce, Goethe, Miller, Nietzsche, Mao, Castafieda, Bateson, Serres, Wunder-
lich, Chomsky, Wittfogel, Klein, Jacob, Kérouac, Chauvin, Boulez, Rose,
Pacotte, entre otros, y dialogar con regimenes discursivos tan diversos como
el de la literatura, la filosofia, la antropologia, la lingiiistica, la semiética, el
psicoanalisis, la informatica, la biologia, la botanica, la genética, la psicofi-
siologia, la neurologia, etcétera.

—Una lectura que consideraria a R una parte (la obertura, o Introduccién
como Deleuze y Guattari la llaman)® de un cuerpo sin érganos denominado
Mil Mesetas. Hay que tener presente que dicha coleccién de mesetas® es, a su
vez, parte —junto con El Anti Edipo— de un todo artificial denominado
Capitalismo y esquizofrenia. En este sentido, es pertinente rastrear los multiples
conceptos utilizados en R, y desarrollados a lo largo de Capitalismo y esqui-
zofrenia, tales como agenciamiento, miiltiple, meseta, cuerpo sin 6rganos, estratos,
esquizoandlisis, entre otros. Los autores nos explican que como el libro “no
estd compuesto de capitulos sino de ‘mesetas’” [Deleuze y Guattari 2002: 8],
y “una meseta no esté ni al principio ni al final, siempre est4 en el medio”
[Deleuze y Guattari 2002: 26], puede leerse por cualquier parte y en cualquier
orden... sin embargo, esto implica en realidad que una mejor comprensién

5 Vale la pena sefialar, aunque sea de paso, que el tema de la denominacién interesa
particularmente a Deleuze: “jNo, eso ya es otra cosa! La cancién se llama Vias y me-
dios: pero esto es s6lo cémo se llama, no la cancién en si misma, ;lo ves?” [Deleuze
1994: 51 -quien cita a Lewis Carroll ;0 a Charles Lutwidge Dodgson? - |.

¢ Deleuze y Guattari [2002] denominan meseta “a toda multiplicidad conectable con
otras por tallos subterraneos superficiales, a fin de formar y extender un rizoma” [26].
Es interesante sefnalar que, aun teniendo presente que “la palabra ‘meseta’” se emplea
clasicamente en el estudio de los bulbos, tubérculos y rizomas” [Deleuze y Guattari:
32], nuestros autores retoman dicha nocién de Bateson, para quien la palabra meseta
designa “una regién continua de intensidades, que vibra sobre si misma, y que se de-
sarrolla evitando cualquier orientacién hacia un punto culminante o hacia un fin exte-
rior” [Deleuze Guattari 2002: 26], tal como ocurre con el orgasmo o la guerra.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

132 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

exige hermenéuticamente’ una perspectiva desde el “todo”, una lectura tra-
dicionalmente unidireccional y circular, pero todavia mejor, a saltos y
centrifuga.

—Una lectura que consideraria a R un fragmento tanto de la obra de
Deleuze como de Guattari. Habria que interpretar R, entonces, como una
nota® antecedente, sucesiva y/o paralela a otras obras que escribieron juntos
(como ;Qué es la filosofia?), de Deleuze (como Ldgica del sentido) y de Guattari
(como Caosmosis).

- Finalmente, una lectura universalista u holistica que tomaria en cuenta
no soélo lo anterior, sino también los comentarios que otros autores han desa-
rrollado en torno a R. En este sentido habria que escuchar, entre otros, a
Foucault, a Badiou y a Byung-Chul.® Debemos reconocer, sin embargo, que
una perspectiva total es inaccesible a un entendimiento finito y, por lo tanto,
es necesario delimitar arbitrariamente nuestro universo. Siguiendo la intui-
cién de Danto, una lectura efectivamente total deberia tener presente no sélo
todo lo escrito en torno a R sino lo que se estd escribiendo y lo que se
escribira.!?

¢ ENSAYAR RIZOMA O CONSTRUIR ESTRUCTURA?
¢ COMO HABLAR-ESCRIBIR SOBRE R?

Habiendo hecho estas consideraciones en torno a una posible lectura de R
y teniendo la angustiosa conviccion de que hizo falta mucho que leer," toca
puntualizar algunos detalles en torno a la escritura del presente articulo.

Desde una perspectiva hermenéutica, el circulo de la comprension es un proceso asin-
tético (inagotable y dialéctico) que confronta enriquecedoramente al todo y sus partes:
“La anticipacién de sentido que hace referencia al todo sélo llega a una comprensién
explicita a través del hecho de que las partes que se determinan desde el todo determi-
nan a su vez a este todo” [Gadamer 1996: 360].

Utilizo las metaforas musicales, tales como interpretar y nota, haciendo un guifio a la re-
levancia que los autores le dan a la misica en su texto: ponen como ejemplo a Glenn
Gould de cémo la velocidad puede transformar los puntos en lineas, la ilustracion que
abre R es un fragmento de una partitura de Sylvano Bussoti cuyas transcripciones musi-
cales son auténticamente rizomaticas y, en suma, consideran que “la forma musical, has-
ta en sus rupturas y proliferaciones, es [...] un rizoma” [Deleuze y Guattari 2002: 17].
Este tdltimo, por ejemplo, considera “el modelo del rizoma [...] adecuado para descri-
bir determinados aspectos de la hipercultura” [Byung-Chul 2018: 21].

Segtin Danto, para comprender el sentido de la Historia y la relevancia relativa de cada
suceso habria que disponer, como en el caso de una novela concluida, con “el conjunto
de la historia” que “abarca mas que la expresion ‘todo el pasado’” [Danto 1989: 33].

' Como confiesa Morin: “no he dejado de tropezar con la alternativa: continuar leyendo y
por tanto dejar de escribir/continuar escribiendo y por tanto dejar de leer” [Morin 2006: 39].



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 133

Nos enfrentamos al siguiente dilema: ;hay que intentar escribir rizoma-
ticamente? Y el dilema consiste en que, por una parte, si no nos movemos
rizomaticamente corremos el riesgo de que juzguen que no entendimos nada
y, por otra, si lo realizamos podriamos quedar fuera de lugar. Por no hablar
de que la misma explicacién y ejemplificacién de la praxis rizomatica es lo
que esté en juego e, incluso, los mismos maestros confiesan “nosotros tam-
poco lo hemos conseguido” [Deleuze y Guattari 2002: 26].

Una elegante “soluciéon” habria sido ensayar un metdlogo. De acuerdo
con Bateson, “un metdlogo es una conversacién sobre algtin tema problema-
tico. La conversacion tiene que ser tal, que no sélo los participantes discutan
efectivamente el problema sino que la estructura de la conversacién en su
totalidad sea también pertinente al mismo tema” [Bateson 1998: 17],'2 pero
no habria sido ortodoxo.

Intentamos, en cambio, ofrecer un discurso estructurado y claro®® (sin
embargo, es posible que, reapropiandonos en sentido inverso del reconoci-
miento antedicho, nosotros tampoco lo hemos conseguido). En un tono similar,
los mismos autores de R presentan un texto que aparece ordenado y que
cuenta con una nota aclaratoria que es, a su vez, el Prefacio de todo el libro
[Deleuze y Guattari 2002: 8]: “este libro es la continuacién y el fin de Capi-
talismo y esquizofrenia [...] No esta compuesto de capitulos, sino de ‘mesetas’
[...] Fueron ya publicadas: ‘Rhizome’...” [Deleuze y Guattari 2002: 8]; una
parte introductoria en la que plantean el problema y comparten algunas
generalidades [9-13]: “Aqui hemos utilizado todo lo que nos unia, desde lo
mas proximo a lo més lejano” [Deleuze y Guattari 2002: 9]. “Nosotros no
hablamos de otra cosa: las multiplicidades, las lineas, estratos y segmenta-
ridades...” [Deleuze y Guattari 2002: 10]; la exposicién incluso enumerada
de las principales caracteristicas del rizoma [13-25]: “somos conscientes de
que no convenceremos a nadie si no enumeramos algunos caracteres gene-
rales del rizoma” [Deleuze y Guattari 2002: 13]; un resumen de lo expuesto
[25-28]: “Resumamos los caracteres principales de un rizoma” [Deleuze y
Guattari 2002: 25]; una enfatica conclusién [28 y 29]: “jHaced rizoma y no
raiz, no plantéis nunca!” [Deleuze y Guattari 2002: 28]; y un conjunto de

12 Bateson nos explica que “la historia de la teoria evolutiva es inevitablemente un meta-
logo entre el hombre y la naturaleza, en el que la creacién e interaccion de las ideas
tiene que ejemplificar necesariamente un proceso evolutivo” [Bateson 1998: 7] y desa-
rrolla, por ejemplo, un metalogo desordenado en el que se pregunta ;Por qué se revuel-
ven las cosas?, y otro, a la vez lddico y profundo, en el que diserta Sobre los juegos y el ser
serios; en este sentido, escribir sobre R exigiria ser rizométicos.

13 Incluso consideramos pertinente, siguiendo las recomendaciones de los dictaminado-
res del presente articulo, dividirlo en apartados y separarlos mediante subtitulos.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

134 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

notas al final del capitulo [31 y 32]. Esta presentacién esquematica es, por
supuesto, una ficcién analitica, pues en R se cruzan muchos otros temas tales
como la naturaleza del libro, la historiografia,'* la contraposicién entre China
y “Occidente”, etcétera.

Puede ser que este eje s6lo aparezca a nuestros ojos' o que Deleuze y
Guattari sélo jueguen e incluso se burlen. De cualquier manera, y a pesar
de intentar romper rizoma y bloquear cualquier salida, como “no hay ninguna
diferencia entre aquello de lo que un libro habla y cémo esta hecho” [Deleuze
y Guattari 2002: 10], tal vez fuimos rizomaticos incluso sin desearlo. En este
ejercicio, pues, s6lo retomamos algunos puntos susceptibles de sistematizarse
y disparamos algunas reflexiones. Dialogar con R y escribir acerca de él es
también dejarse llevar'® y acumular libremente algunas resonancias, aun a
riesgo de dejarse atrapar por el demonio de la semejanza. Algunas de las
resonancias que proponemos tal vez son impertinentes, pero igual que Deleuze
y Guattari, a quienes se les reprocha que recurran demasiado a literatos,
consideramos que “cuando se escribe, lo tinico verdaderamente importante
es saber con qué otra maquina la maquina literaria puede ser conectada para
que funcione” [Deleuze y Guattari 2002: 10] y que, finalmente, todo puede
conectarse con todo. El recurso formal que utilizamos, cediendo a la dindmica
rizomatica, fueron las notas a pie de pagina que funcionan no sélo como
comentarios al margen sino como auténticas lineas de fuga,’” y multitud de
comentarios telegraficos.'®

14 Deleuze y Guattari [2002] propondran “una Nomadologia, justo lo contrario de una
historia” [27].

15Y que estemos incluidos en el grupo senalado por Deleuze y Guattari: “Muchas perso-
nas tienen un arbol plantado en la cabeza” [Deleuze y Guattari 2002: 20].

16 “ Acostumbramos a decir que ‘llevamos’ una conversacion, pero la verdad es que,
cuanto mas auténtica es la conversacién, menos posibilidades tienen los interlocutores
de ‘llevarla’ [...] una palabra conduce a la siguiente [...] y todo esto puede quiza llevar
alguna clase de direccién, pero en ella los dialogantes son menos los directores que los
dirigidos” [Gadamer 1996: 461].

17 Dichas (éstas) notas a pie de pagina, aun siendo excesivas, fueron menos de las que
hubiéramos querido. En algunos momentos incluso consideramos colocar notas al pie
de las notas a pie de pagina.

18 Reconocemos que nos hizo falta profundizar en varios puntos, pero siguiendo cierto
espiritu deleuziano, preferimos tocar muchos puntos en lugar de concentrarnos en
uno solo; citando a Michel Tournier, Deleuze denuncia: “extrafia postura [...] la que
valora ciegamente la profundidad a expensas de la superficie y quiere que superficial
signifique no de vasta dimensién, sino de poca profundidad, mientras que profundo signi-
fique por el contrario de gran profundidad y no de débil superficie” [Deleuze 1994: 34].



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 135

¢ QUE ES UN RIZOMA?
DE ARBOLES, RAICES, RAICILLAS Y RIZOMAS

Pero ;qué es un rizoma?"’ Fieles a su estilo, Deleuze y Guattari [2002] no nos
ofrecen una definicién puntual de dicho concepto,?® pero, por supuesto, a lo
largo de R se presentan mdltiples especificaciones y ejemplos. Un rizoma es
un “tallo subterraneo” [12], “tiene formas muy diversas” [12], en él “hay lo
mejor y lo peor” [13], “tiene multiples entradas”? [18], produce “tallos y
filamentos que parecen raices, o, todavia mejor, que se conectan con ellas al
penetrar en el tronco, sin perjuicio de hacer que sirvan para nuevos usos
extranos” [20], es acentrado y no sélo policentrado [26], “no empieza ni acaba,
siempre estd en el medio” [20], “est4d hecho de mesetas” [26], es antigeneal6-
gico [16]. Ejemplos de realidades rizomaticas son “los bulbos, los tubérculos”
[12], “la patata y la grama, la mala hierba” [13], “la botanica” [12], “las hor-
migas” [15], “la avispa y la orquidea” [15], “el gato y el babuino” [29], “hasta
los animales lo son cuando van en manada” [12], las ratas cuando “corren
por encima de otras” [13], las madrigueras “en todas sus funciones de hébitat,
de provision, de desplazamiento, de guarida y de ruptura” [12], “la memoria
corta” [21], “el pensamiento” [20]”, “el cerebro” [20], “los hombres” [17].2?
Es importante, ademds, comprender el rizoma en su oposicién al drbol
y la raiz que “inspiran una triste imagen del pensamiento que no cesa de
imitar lo multiple a partir de una unidad superior, de centro o de segmento”
[Deleuze y Guattari 2002: 21], imagen que ha dominado “todo el pensamiento
occidental, de la botédnica a la biologia, pasando por la anatomia, pero

¥ De acuerdo con la RAE, un rizoma es un “tallo horizontal y subterraneo” y tiene la
particularidad de que crece indefinidamente, ya que cuenta con varios nudos a partir
de los cuales surgen mdiltiples brotes. Es curioso, por otra parte, que Deleuze y Guatta-
ri utilicen una metafora biolégica en tiempos que, como explica Geertz en Géneros
confusos, “los instrumentos del razonamiento estdn cambiando, y la sociedad se repre-
senta cada vez menos como una méquina elaborada o como un cuasi-organismo”
[Geertz 1994: 35], y mas como un juego, un drama o un texto; nuestros autores, en
cambio, consideran que “el espiritu esta retrasado respecto a la naturaleza” [Deleuze
y Guattari 2002: 11].

Indudablemente rizoma es un auténtico concepto de acuerdo con la caracterizacién que
Deleuze y Guattari [2005] desarrollan en ;Qué es la filosofia?

Y, por lo tanto, salidas.

En realidad, ésta es una sugerencia marginal digna de ser desarrollada que nos lleva-
ria a concebir a la sociedad y a la cultura como rizomas compuestos de rizomas. Para
la antropologia fenomenoldgica, por ejemplo, la persona es un ser somatoldgico, psi-
coldgico y espiritual, individual y sociocultural, que cuenta con una interioridad, pero
también se relaciona con el exterior mediante multiples sentidos [cf. Wojtyla 1982].

2

S

21
2

R

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

136 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

también por la gnoseologia, la teologia, la ontologia, toda la filosofia”?
[Deleuze y Guattari 2002: 23], imagen de la que estamos cansados y hasta nos
ha hecho sufrir demasiado [cf. Deleuze y Guattari 2002: 20]. Ya Descartes pro-
ponia una analogia arborescente de la filosofia y el conocimiento en general:
“toda la filosofia es como un arbol, cuyas raices son la metafisica, el tronco
la fisica, y las ramas que salen de este tronco son todas las demaés ciencias”
[Descartes 1989: 22]. Finalmente, debemos tener presente que la oposiciéon
entre rizoma vs. arbol-raiz no es absoluta? pues “en los rizomas hay nudos
de arborescencia, y en las raices brotes rizomaticos” [Deleuze y Guattari
2002: 25].

De acuerdo con Deleuze y Guattari [2002], “algunos caracteres generales
del rizoma” [13] son:

-1y 2 Conexion y heterogeneidad. Estas dos cualidades se presentan
intrinsecamente unidas. De manera analitica la conexién consistiria en la
susceptibilidad de conectarlo todo con todo y la heterogeneidad en la espe-
cificacién de que las cosas conectadas pueden ser de muy diversa naturaleza:
“el rizoma conecta cualquier punto con otro punto cualquiera, cada uno de
sus rasgos no remite necesariamente a rasgos de la misma naturaleza; el
rizoma pone en juego regimenes de signos muy distintos e incluso estados
de no-signos” [Deleuze y Guattari 2002: 25]. Los eslabones semiéticos, por
ejemplo, pueden conectarse con cuestiones biolégicas, politicas, econémicas,
artisticas, cientificas, entre otras, “poniendo en juego no sélo regimenes de
signos distintos, sino también estatutos de estados de cosas” [Deleuze y
Guattari 2002: 13], “un eslabén semiético es como un tubérculo que aglutina
actos muy diversos, lingiiisticos, pero también perceptivos, mimicos, ges-
tuales, cogitativos” [Deleuze y Guattari 2002: 13].%° Es muy importante remarcar

2 Para Deleuze y Guattari [2002] también han sido arborescentes la lingiiistica y el
psicoanalisis.

2* De hecho, nuestros autores consideran que todo dualismo es “el enemigo, pero un
enemigo absolutamente necesario, el mueble que continuamente desplazamos” [De-
leuze y Guattari 2002: 25].

% Es heterogénea, por ejemplo, la serie citada por Foucault en la que se enumeran, entre
otros, animales: “a) pertenecientes al Emperador, b) embalsamados, c) amaestrados”,
“f) fabulosos”, “i) que se agitan como locos, j) innumerables, k) dibujados con un pin-
cel finisimo de pelo de camello, 1) etcétera, m) que acaban de romper el jarrén, n) que
de lejos parecen moscas” [Foucault 1998: 1]; o el encuentro del paraguas y la maquina
de coser sobre la mesa de diseccion [cf. Foucault 1998: 2]; vale la pena explicitar que la
serie expuesta en “cierta enciclopedia china” la extrae Foucault de Borges y la imagen
del paraguas, la maquina y la mesa se remite a los surrealistas (quienes a su vez la re-
tomaron del Conde de Lautréamont).



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 137

que la conexién entre las cosas no es ordenada o unidireccional y que pueden
conectarse, aunque no se toquen.?

- 3. Multiplicidad. El rizoma “no estd hecho de unidades, sino de dimen-
siones, o mas bien de direcciones cambiantes” [Deleuze y Guattari 2002: 25],
en €l “no hay puntos o posiciones [...] sélo hay lineas” [Deleuze y Guattari
2002: 14] y, por tanto, “no se deja codificar” [Deleuze y Guattari 2002: 14].
La multiplicidad aumenta sus dimensiones por agenciamiento y “cambia
necesariamente de naturaleza a medida que aumenta sus conexiones” [Deleuze
y Guattari 2002: 14]. Es importante, ademads, tener presente que Deleuze y
Guattari exigen comprender lo muiltiple como sustantivo que no se deriva
de lo Uno: “no hay unidad que sirva de pivote” [Deleuze y Guattari 2002:
14], mas atn, “el rizoma no se deja reducir ni a lo Uno ni a lo Multiple”
[Deleuze y Guattari 2002: 25].

- 4. Ruptura asignificante. “Frente a los cortes excesivamente significantes
que separan las estructuras o atraviesan una. Un rizoma puede ser roto,
interrumpido en cualquier parte, pero siempre recomienza segtn ésta o
aquella de sus lineas y segtin otras” [Deleuze y Guattari 2002: 15]. Un rizoma
puede ser “roto” por cualquier parte porque conecta todo con todo y de cada
linea de fuga surgen nuevas lineas y conexiones, ademds, “no cesa de recons-
tituirse” [Deleuze y Guattari 2002: 15] en una continua dialéctica de deste-
rritorializacion y reterritorializacion.

-5y 6. Cartografia y calcamonia. Hay que empezar aclarando que estas
cualidades no funcionan tanto como conjuncién sino como contraste: a dife-
rencia del drbol que “articula y jerarquiza calcos [...] Muy distinto es el
rizoma, mapa y no calco” [Deleuze y Guattari 2002: 17], “el eje genético o la
estructura profunda son ante todo principios de calco [...]. Lalégica del arbol
es una légica del calco y de la reproduccién” [Deleuze y Guattari 2002: 17].
En cambio, “el mapa es abierto, conectable en todas sus dimensiones, des-
montable, alterable, susceptible de recibir constantemente modificaciones.
Puede ser roto, alterado, adaptarse a distintos montajes” [Deleuze y Guattari
2002: 18], “es un asunto de performance” [Deleuze y Guattari 2002: 18] y no
de competance. Sin embargo, esta contraposiciéon no es absoluta pues el mapa
es susceptible de ser calcado, “siempre hay que volver a colocar el calco sobre el
mapa” [Deleuze y Guattari 2002: 18], pero con el entendido de que “no es

% “Las erréneamente llamadas ‘dendritas’ no aseguran la conexién de las neuronas en
un tejido continuo [...] la existencia de microfisuras sindpticas, el salto de cada mensa-
je por encima de esas fisuras, convierten el cerebro en una multiplicidad inmersa en su
plan de consistencia” [Deleuze y Guattari 2002: 20].

Me gusta apreciar como, para la ardilla que “corre” de copa en copa, los arboles estan
interconectados, aunque sus ramas no se toquen.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

138 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

rigurosamente exacto que un calco reproduzca el mapa” [Deleuze y Guattari
2002: 18].%7

¢ EPISTEMOLOGIA Y/O METODOLOGIA RIZOMATICAS?
DISCIPLINA Y CONTRADISCIPLINA

Retomando lo expuesto, la consigna serd, entonces, jhacer rizoma y no raiz!,
jno sembrar sino horadar!, jno ser uno... ni miiltiple!, jhacer la linea y no el punto!,
ser nomadas, ser rdpidos incluso sin movernos, tener ideas cortas, escribir a n-1y
con slogans, hacer mapas, renunciar a un general, ser como la pantera rosa, amar
como la avispa y la orquidea, como el gato y el babuino [cf. Deleuze y Guattari
2002: 28-29]. Se trata, en ultima instancia, de “un problema de semiética
perceptiva. No es facil percibir las cosas por el medio, ni por arriba ni por
abajo, o viceversa, ni de izquierda a derecha, o viceversa: intentadlo y veréis
como todo cambia” [Deleuze y Guattari 2002: 27], se trata de “moverse entre
las cosas, instaurar una logica del Y, derribar la ontologia, destituir el fun-
damento” [Deleuze y Guattari 2002: 29]. Estamos acostumbrados a considerar
que, en la investigacion y el aprendizaje en general, la concentracion es tan
dificil como necesaria, pero lo que falta a veces es un gran esfuerzo por
desconcentrarnos, por sentir mas y no sélo una cosa, por acercarnos, en la
medida de lo posible, a la vivencia en tanto choque indiferenciado.?®

Este manifiesto promoveria una practica cientifica mas espontanea, abierta
y libre: “la ciencia seria una cosa muy loca si la dejaran hacer” [Deleuze y
Guattari 2002: 28], en la que incluso seria infructuoso preguntar “; A donde
vais? ;De dénde partis? ;A dénde queréis llegar?”? [Deleuze y Guattari

% La contraposicion e interrelacion entre mapa y calco nos remite al problema de la re-
presentacion que, en el contexto de la antropologia posmoderna, cuestiona a la escri-
tura en tanto ejercicio de hablar por: “la antropologia posmoderna estd muy preocupada
en el hablar por, a tal grado que ha desatendido una dificultad originaria y més urgen-
te: el hablar con” [Garnica 2007: 28]. Retomando nuevamente tanto a Carroll (Silvia y
Bruno) como a Borges (Del rigor de la ciencia), cabe sefialar que un mapa exacto (un
calco) seria tan problemético como inttil.

Aunque en otro orden de ideas, es necesario, como lo hace la fenomenologia, atender
mas al fenémeno de la percepcién, reconocer que “en cada momento mi campo per-
ceptivo estd lleno de reflejos, de fisuras, de impresiones tactiles fugaces que no estoy
en condiciones de vincular precisamente con el contexto percibido” [Merleau-Ponty
1993: 10] y preguntarnos si “la percepcion atenta, la concentracién del sujeto en un
punto del campo visual [...], en vez de revelar la ‘sensacién normal’, no sustituyen el
fenémeno original con un montaje excepcional” [Merleau-Ponty 1993: 30].

Se trata también del clamor de Foucault [1994]: “podria deciros que, después de todo,
se trataba de pistas a seguir, importaba poco a donde condujesen, incluso era impor-
tante que no condujesen a ninguna parte, que no tuviesen de antemano una direccién

28

2

=)



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 139

2002: 29] y que, mas alla de proponer metddica y pedagdgicamente “hacer
tabla rasa, partir [...] de cero, buscar un principio o un fundamento”*’ [Deleuze
y Guattari 2002: 29], consideraria el conocimiento como un impredecible
viaje. En su hipercritica al pensamiento rizomatico, Reynoso [2013] asevera
que “hay un largo trecho entre el modo literario e incluso filoséfico de tratar
las ideas y los requerimientos del razonamiento cientifico” [2013: 74]; la
ciencia (de hecho, conforme con un monismo metodolégico, Reynoso habla
de “cualquiera sea la ciencia que se trate” [74]), debe ser fiel a “un tratamiento
dialégico de las fuentes, un examen sereno del estado de la cuestién, un
régimen de adecuacion descriptiva y un instrumental demostrativo” [Rey-
noso 2013: 74]; y esa misma es la tonada institucional que exige un protocolo
de investigacién para validar cualquier proyecto: hay que explicitar, entre
otras cosas, la pregunta de investigacion, la hipétesis, el marco teérico, la
metodologia y, por supuesto, delimitar muy bien el tema; con insistencia se
pregona: hay que especializarse y hasta hiperespecializarse; el que mucho
abarca, poco aprieta, nada de andarse por las ramas.

En contraste, la epistemologia y /o “metodologia”?! rizomaticas, tendrian
un cardcter, por asi decirlo, contradisciplinario y ladico,*> no habria reglas
rigidas y definidas ni un camino lineal, incluso, como cantaria Machado [2001],
“no hay camino, se hace camino al andar” [239]. Desarrollar las similitudes
y divergencias entre pensamiento complejo y dindmica rizomatica® mereceria
un tratado aparte, pero me parece que, en sintonia con la denominada nueva
racionalidad [Vilar 1997], la dindmica rizomaética se inclina a la complejidad,
exige complementariedad, no es disciplinaria, reduccionista ni jerarquica,
“suma a los analisis las observaciones en sintesis” [Vilar 1997: 12], comprende
“que en la naturaleza y en la sociedad, entre los humanos y los demas seres
vivos, proliferan los desérdenes, que a veces son creadores de 6rdenes nuevos”

determinada” [126]; y de la justificacién de Bateson [1998]: “lo que sucede es que no
saben realmente qué es lo que estoy haciendo. ;Cémo pueden saberlo, cuando yo mis-
mo no lo sé?” [5].

30 Como propusieron, a pesar de sus divergencias, tanto los empiristas como Descartes.

31 Parece contrasentido denominar “metodologia” a una dindmica que tiene resonancias
del anarquismo epistemoldgico de Feyerabend [1994], pero confio que se trate s6lo de una
manera de hablar, pues incluso Deleuze y Guattari [2002] recurren a la palabra méto-
do: “para lograr lo mdiltiple se necesita un método” [26], “un método de tipo rizoma
s6lo puede analizar el lenguaje descentrandolo” [13].

%2 Siguiendo a Carroll, Deleuze [1994] habla de un juego ideal o puro que es muy movido
e incluso no posee reglas preexistentes.

% De hecho, Vilar y Guattari dialogaron en torno a estas cuestiones: “quiero dejar cons-
tancia de mi recuerdo emocionado de mi amigo Félix Guattari, que formé equipo con-
migo el primer afo de estas tareas” [Vilar 1997: 8].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

140 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

[Vilar 1997: 16], es reticular, integradora, imaginativa, inventiva, creativa,
liberadora.

LIBRO RIZOMA
ESCRITURA Y LECTURA POLIFONICAS

Estos apuntes que se remiten al pensamiento en general tienen particulares
corolarios en nuestra manera de entender la lectura, la escritura y, por supuesto,
el libro.

De manera marginal, aunque no menos significativa, Deleuze y Guattari
[2002] comentan que escribieron a diio y “como cada uno de nosotros era
varios, en total ya éramos muchos” [9], confiesan que conservaron sus nom-
bres “tinicamente por rutina” [Deleuze y Guattari 2002: 9], como una forma
de hablar, y que desean “no llegar al punto de ya no decir yo, sino a ese
punto en el que ya no tiene ninguna importancia decirlo o no decirlo” [Deleuze
y Guattari 2002: 9], incluso describen que tuvieron “experiencias alucinato-
rias, hemos visto lineas, como columnas de hormiguitas, abandonar una
meseta para dirigirse a otra” [Deleuze y Guattari 2002: 26] y que cada mafiana
escribian “cinco lineas aqui, diez lineas mas alla” [Deleuze y Guattari 2002:
26]. Esto exige deconstruir la nocién de autor e incluso de individuo y pre-
guntarnos si somos nosotros los que construimos un texto o sélo somos un
médium para que las ideas-palabras se manifiesten. Isomorficamente, es
necesario un lector que no pregunte “qué quiere decir un libro, significado
o significante, en un libro no hay nada que comprender, tan sélo hay que
preguntarse con qué funciona, en conexion con qué hace pasar o no inten-
sidades, en qué multiplicidades introduce y metamorfosea la suya, con qué
cuerpos sin 6rganos hace converger el suyo” [Deleuze y Guattari 2002: 10].

Paralelamente a la contraposicién entre arbol, raicilla y rizoma, Deleuze
y Guattari describen tres modelos de libro:

1) El libro-raiz: “El 4rbol ya es la imagen del mundo, o bien la raiz es la
imagen del arbol-mundo. Es el libro cldsico como bella interioridad orgénica,
significante y subjetiva (los estratos del libro). El libro imita al mundo, como
el arte a la naturaleza” [Deleuze y Guattari 2002: 11].

2) El libro-raicilla o raiz fasciculada: “en este caso, la raiz principal ha
abortado o se ha destruido en su extremidad; en ella viene a injertarse una
multiplicidad inmediata y cualesquiera de raices secundarias que adquieren
un gran desarrollo. La realidad natural aparece ahora en el aborto de la raiz
principal, pero su unidad sigue subsistiendo” [Deleuze y Guattari 2002: 11].
En este caso, ciertamente “el mundo ha devenido caos, pero el libro contintia



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 141

siendo una imagen del mundo, caosmos-raicilla, en lugar de cosmos raiz”
[Deleuze y Guattari 2002: 12].

3) Ellibro-rizoma: si bien tiene “lineas de articulacién o de segmentaridad,
estratos, territorialidades”, también tiene “lineas de fuga, movimientos de
desterritorializacion y de desestratificacién” [Deleuze y Guattari 2002: 9-10],
es inatribuible, es agenciamiento y multiplicidad, es un cuerpo sin érganos,
no es calco sedentario, no estd compuesto de capitulos sino “de mesetas que
comunican con otras a través de microfisuras” [Deleuze y Guattari 2002: 26].
“Un libro no tiene objeto ni sujeto” [Deleuze y Guattari 2002: 9] y “s6lo existe
gracias al afuera y en el exterior” [Deleuze y Guattari 2002: 10]. El libro no es
una imagen o representacién del mundo, sino que hace rizoma con él, “hay
una evolucion aparalela del libro y del mundo” [Deleuze y Guattari 2002: 16]
en una mutua desterritorializacién y reterritorializacién; en este sentido, “ya
no hay triparticién entre un campo de realidad, el mundo, un campo de
representacion, el libro, y un campo de subjetividad, el autor” [Deleuze y
Guattari 2002: 27]. Finalmente, el libro ideal seria capaz de distribuir “todo
en ese plan de exterioridad, en una sola pagina, en una misma playa: acon-
tecimientos vividos, determinaciones histéricas, conceptos pensados, indivi-
duos, grupos y formaciones sociales” [Deleuze y Guattari 2002: 15].

Estas consideraciones no sélo apuntan a nuevas técnicas de escritura,
sino isomoérficamente, a nuevas técnicas de lectura. Deleuze y Guattari [2002]
nos advierten que han escrito “este libro como un rizoma. Lo hemos com-
puesto de mesetas” y, por lo tanto, “cada meseta puede leerse por cualquier
sitio, y ponerse en relacién con cualquier otra” [26]. Esto nos lleva a com-
prender que, por lo menos cierto tipo de libros, deben abordarse como opera
aperta;** tal es el caso de Rayuela que “a su manera [...] es muchos libros”
[Cortazar 2019: 3] y cuyos capitulos (;mesetas?) pueden leerse en diversos
ordenes; La historia interminable que contiene muchos capitulos que arrojan
auténticas lineas de fuga mediante un estribillo que incluso “cierra” el libro:
“pero ésa es otra historia y debe ser contada en otra ocasién”* [Ende 1993:
419]; o, como sugiere Tyler, “una coleccién editada de textos de diversos
autores, uno de esos libros sin autor producido por un comité, o un collage

34 Describiendo un particular tipo de producciones musicales, Eco [1992] explica que
una obra abierta posee “una particular autonomia ejecutiva concedida al intérprete, el
cual no sélo es libre de entender segtin su propia sensibilidad las indicaciones del
compositor [...] sino que debe intervenir francamente en la forma de la composicién
[...] en un acto de improvisacién creadora” [32].

% En este libro también se experimenta con el uso de varios colores de tinta para jerar-
quizar ontolégicamente lo narrado y se recurre a la recursividad para hacer rizoma
entre el texto y el “mundo externo”.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

142 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

accidental como una edicién del American Anthropologist. Estos tres juntos,

por cierto, caracterizan una forma etnografica ubicua llamada el ‘periédico””
[Tyler 2003b: 301].

¢ RE-PRESENTAR?
ETNOGRAFIA EXPERIEMENTAL

El problema de la escritura y la representacion también ha inquietado a los
antropdlogos. Ya en un texto contemporaneo de R (Descripcién densa), Clifford
Geertz, haciendo involuntariamente eco de la sorpresa del Jourdain de Moliere,*
asevero categoricamente: “el etnégrafo escribe” [Geertz 2000: 31] o, mas bien,
inscribe,” pues “aun en los libros y articulos hay por supuesto fotografias,
dibujos, diagramas, tablas, etc.” [Geertz 2000: 31] y, en dicha nota a pie de
pagina que devino una auténtica linea de fuga,® acusa la falta de reflexién
en torno a los modos de representacion y la experimentacién con ellos.

Afos después, James Clifford reflexiona sobre la autoria y la autoridad
etnograficas y se pregunta, “;como es que la experiencia, no sujeta a reglas,
se transforma en informe escrito autorizado?” [Clifford 2003: 144], siendo,
ademas, dicha experiencia, “un encuentro transcultural, locuaz y sobrede-
terminado, atravesado por relaciones de poder y desencuentros personales”
[Clifford 2003: 144], es decir, ;como recuperar lo rizomatico de la experiencia
de campo en un texto académico?, ;como expresar la heteroglosia® en las
paginas de un libro? De manera mas bien temprana,*’ Bateson escribe metd-
logos, aunque sin pretensiones directamente etnogréficas. Casi medio siglo
después, Tedlock propondra una antropologia dial6gica (mds bien polifénica
y multivocal), “no sélo durante el trabajo de campo, sino también en la publi-
cacion” [Tedlock 2003: 275]. Tyler reconocera su simpatia por el didlogo en
la antropologia o como antropologia, pero considera que debe irse mas alla
y renunciar a la representacion, pues todo “acto de representacion es un acto
de represion politica” [Tyler 2003a: 289].4!

% “Entonces hace mas de cuarenta afios que hablo en prosa sin saberlo” [Moliére].

%7 Geertz retoma la nocién de Paul Ricoeur.

% Reynoso nos comenta que “algunos estudiosos, en efecto, remontan todo el posmo-
dernismo antropolégico a una nota al pie de pagina de la introduccién de La interpre-
tacion de las culturas” [Reynoso 2003: 30].

% Lanocion de heteroglosia James Clifford la retoma explicitamente de Bajtin-Voloshinov.

40 Algunos metilogos de Bateson se remontan a la década de los cuarenta... aunque apa-
recen compilados en un libro contemporaneo de R.

41 Tedlock [2003] revira y asegura que, en dltima instancia, “atn el discurso de un narrador
solitario puede ser altamente dialégico en su caracter, produciendo una multiplicidad
de voces” [296].



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 143

En otro texto, Tyler [2003b] desarrollara més su postura y nos explicara
que “una etnografia posmoderna es un texto cooperativamente desenvuelto,
consistente de fragmentos de discurso que pretenden evocar en las mentes
del lector y del escritor una fantasia emergente [...] Es, en una palabra,
poesia” [Tyler 2003b: 300]. Y aunque aclara que “los problemas de forma no
son prioritarios, y que la forma misma emergera del trabajo conjunto del
etnégrafo y de sus socios nativos” [Tyler 2003b: 302], caracterizard a la etno-
grafia posmoderna como evocativa, discursiva, dialégica, poética, polifénica
y hermenéutica y propondrd a la Biblia como “modelo de la etnografia pos-
moderna” [Tyler 2003b: 302].

La musica que suena al fondo de esta discusién posmoderna pertenece
a Bajtin, cuya nocién de enunciado armoniza con el principio rizomatico de
conexién.*? Bajtin propone la nocién de enunciado en tanto unidad de la
comunicacion discursiva en oposicion a la oracién en tanto unidad de la lengua;
el enunciado, a diferencia de la oracion, tiene sentido, se delimita por el cambio
de sujetos discursivos, tiene un contacto con la realidad, se relaciona con
otros enunciados y determina una respuesta. El enunciado, a pesar de tener
fronteras establecidas por el cambio de sujetos discursivos, en realidad esta
relacionado o conectado, “semejantemente a la ménada de Leibniz”* [Bajtin
1997: 284], con una infinidad de enunciados pasados, contemporaneos e incluso
futuros. De tal manera que, por ejemplo, un libro como Estética de la creacién
verbal, posee resonancias que van, por una parte, de Saussure hasta Leibniz
e incluso Platén y, por otra, de Voloshinov hasta Lotman e incluso Tyler, por
no hablar de autores con los que quizé no exista contacto directo tales como
Bateson y Deleuze. En este sentido, la conexién de todo con todo esta presente
en cualquier texto, pero es el lector el que puede —o no puede— desarrollar
dicha potencialidad, de la misma manera que “una misma ciudad contem-
plada desde diferentes lugares parece diferente por completo y se multiplica
segun las perspectivas” [Leibniz 1983: 39].44

42 Tanto Deleuze y Guattari como Bajtin critican los excesos de abstraccion de cierta lin-
giliistica: “el locutor-oyente ideal no existe, ni tampoco la comunidad lingtiistica ho-
mogénea” [Deleuze y Guattari 2002: 13], “en la lingtiistica hasta ahora persisten tales
ficciones como el ‘oyente’ y ‘el que comprende’” [Bajtin 1997: 257].

43 Bajtin compara a los enunciados con las ménadas de Leibniz no porque estos no tengan
ventanas “por las cuales alguna cosa pueda entrar o salir” [Leibniz 1983: 23], sino
porque hay un enlace o acomodamiento universal que “hace que cada substancia sim-
ple tenga relaciones que expresen todas las demas, y que ella sea, por consiguiente, un
espejo viviente y perpetuo del universo” [Leibniz 1983: 39].

4 En este sentido, una lectura rizomdtica y/o bajtinfana exigiria, “simplemente”, seguir
la pista de cada una de las referencias explicitas del texto... labor extensa incluso en el
caso de algo tan breve como R. De manera mas estricta exigiria, ademas, descubrir las

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

144 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

¢ ANTROPOLOGIA RIZOMATICA?
¢PROYECTO O ETHOS?

Pero qué ocurre cuando, retomando una nocién de texto “liberada asi de la
escritura” [Ricoeur 1990: 26], abordamos a la cultura como si fuera un texto.*
Aunque ciertamente hay la posibilidad de entender y proponer una practica
antropoldgica excesivamente centrada y cerrada, los antropélogos entienden
bien de conexién, heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante y
cartografia, entienden bien de géneros confusos [Geertz 1994] y de correlacion
entre espadas y crisantemos [Benedict 1974], entre vacas, cerdos, guerras y
brujas [Harris 1985]. Es cierto que en la academia el discurso antropolégico
puede alcanzar niveles insospechados de abstraccién e incluso ficcién, pero
parafraseando a Bajtin, mas de uno ha comprendido que la antropologia y la
vida no son lo mismo, pero deben convertirse en mi en algo unitario, dentro de la
unidad de mi responsabilidad.*® Es cierto que muchos textos antropoldgicos
son monoliticos, pero incluso muchos de ellos surgieron de un ejercicio poli-
fénico en el que, por ejemplo: Turner, el antropdlogo; Muchona, el curandero
y Kaskinakaji, el profesor, dialogaban abiertamente en “una especie de semi-
nario cotidiano de religion” [Turner 1999: 151]. Retomando nuevamente a
Tyler, podemos destacar o proponer una préctica antropoldgica que “privilegia
el “discurso’ por encima del ‘texto’, pone en primer término al didlogo y no
al monélogo, y enfatiza la naturaleza cooperativa y colaborativa de la situa-
cién etnogréfica en contraste con la ideologia del observador trascendental”
[Tyler 2003b: 301]. En este sentido podriamos seguir a Lévi-Strauss, Victor
Turner y Clifford Geertz, pues realizaron trabajo de campo en pareja,*” pero
falogocéntricamente, ninguno de los tres especifica la labor que su companera
tuvo en el desarrollo de su pensamiento.

resonancias implicitas, rastrear las nuevas referencias aparecidas en los textos fuente
de las primeras referencias -y asi indefinidamente-, dialogar con los textos contempo-
raneos (ya sea que hablen directa o indirectamente del tema) y considerar los textos
futuros... labor, por supuesto, interminable.

4 Retomando a Ricoeur, asi lo entiende Geertz y aborda, por ejemplo, la rifia de gallos
balinesa: “la cultura de un pueblo es un conjunto de textos” [Geertz 2000: 372], “tratar
la rifia de gallos como un texto permite...” [Geertz 2000: 369].

46 Bajtin [1997: 12] no habla, por supuesto, de antropologia, sino de arte. Por otra parte,
teniendo presente que “los antropélogos no estudian aldeas [sino] en aldeas” [Geertz
2000: 33], deberia ser exigencia que la practica antropoldgica nunca dejara de hacer
rizoma con la vida.

47 Cf. Lévi-Strauss [1988: 325], Turner [2002: 73] y Geertz [2000: 339].



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 145

De manera més fundamental, me parece que, por ejemplo, la nociéon de
hecho social total empata bien, por lo menos, con los principios de conexién
y heterogeneidad: “en este fendmeno social ‘total’, como proponemos deno-
minarlo, se expresan a la vez y de golpe todo tipo de instituciones: las reli-
giosas, juridicas, morales —en éstas tanto las politicas como las familiares—y
econdmicas [...] y a las cuales hay que afiadir los fenémenos estéticos”*®
[Mauss 1979: 157]. Y un concepto semidtico de cultura que, retomando a
Weber, considera al hombre “un animal inserto en tramas de significacién”
[Geertz 2000: 20], nos evoca una tela de arafia y/o un rizoma: “los hilos de
la marioneta, en tanto que rizoma o multiplicidad, no remiten a la supuesta
voluntad del artista o el titiritero”*’ [Deleuze y Guattari 2002: 14].

En este mismo tenor, incluso una revisién somera de la biografia de
muchos de los grandes cldsicos de la antropologia (Morgan, Tylor, Boas,
Malinowski, Whorf, Lévi-Strauss, Turner, por mencionar sélo a algunos),
nos permitiria reconocer una inclinacién constante hacia la interdisciplina-
riedad, interés que no se restringe a ciencias sociales cercanas a la antropologia
tales como la psicologia, la historia y la sociologia (por no hablar de las
subdisciplinas antropolégicas como la lingiiistica, la arqueologia y la antro-
pologia fisica), sino que se dirigié también a la filosofia y la literatura y, en
algunos casos, incluso hacia las denominadas ciencias duras: biologia, bota-
nica, zoologia, matematicas y fisica. Particular mencién merece Gregory
Bateson, “personaje no facilmente encasillable” [Lagos 2012: 1] que dialogé
con variadas disciplinas como “comunicacién, etnologia y antropologia,
psiquiatria/psicologia, genética, filosofia, biologia, zoologia, etologia y etio-
logia, cibernética, etc.”*® [Lagos 2012: 1] y que poseia “una libertad de reflexién”
[Lagos 2012: 2], incluso transgresora y subversiva, producto de su particular
“observacion transdisciplinaria”® [Lagos 2012: 3], y de quien, como ya men-
cionamos, Deleuze y Guattari retomaron la nocién de meseta.

8 Los antrop6logos mexicanos comprendemos bien que, por ejemplo, una fiesta patro-
nal es un fenémeno en principio religioso, pero también politico, econémico, estético,
entre otros aspectos.

% Retomando a Jiinger, Deleuze y Guattari utilizan también el término “trama” y consi-
deran que “el juego se asemeja a la pura actividad de los tejedores” [Deleuze y Guatta-
ri 2002: 14].

50 El mismo Bateson sefiala, en el Prélogo a Pasos hacia una ecologia de la mente, que en di-
cho libro aborda diversas cuestiones relacionadas con la “antropologia, psiquiatria,
evolucién y genética, y de la nueva epistemologia que resulta de la teoria de los siste-
mas y de la ecologia” [Bateson 1998: 7 y 8].

51 Por cierto, también Bateson realizé trabajo de campo a duo (con su célebre esposa
Margaret Mead).

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

146 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

CAPITALISMO Y ESQUIZOFRENIA
NEOLIBERALISMO RIZOMATICO

.Y la sociedad contemporanea, posmoderna, posmetafisica e hipercultural?
No podemos evitar recordar que, incluso antes de la publicacién original de
R, Foucault habia aseverado: “tal vez un dia el siglo sera deleuziano” [Fou-
cault 1995: 7]. La primera vez que oimos dicha frase creimos que se referia
al universo académico —y quiza se refiera tinicamente a él—, pero en los
tiempos que corren dicho enunciado se ha resignificado. Efectivamente, el
capitalismo que tanto criticaron Deleuze y Guattari en aras de un esquizoa-
nalisis, se ha vuelto rizomatico y transnacional, y exige vidas rizomaéticas
que no echen raices, se dejen llevar y amen la superficie.

En este orden de ideas, no encuentro mejor ejemplo de rizoma que las
redes sociales e Internet en general;’ més aun, evocando la frase de Paul
Valéry referida por Deleuze: “lo més profundo, es la piel” [Deleuze 1994:
33], es posible considerar como libro ideal ése que, como mas arriba men-
cionamos, es capaz de distribuir “todo ese plan de exterioridad, en una sola
pégina” [Deleuze y Guattari 2002: 15], a la plana pantalla de la computadora,
la tablet o incluso el celular, que nos permite navegar o, mas bien, nos arrastra
a través de un universo infinito que integra no sélo grafias multilingtiisticas,
sino hasta imédgenes y sonidos...> y en el que uno encuentra, particularmente,
lo que no esperaba ni buscaba.

EPIGONO
LA ETNOGRAFIA INTERMINABLE

Iniciamos este recorrido parcial reconociendo cierta reserva para hablar y /o
escribir acerca de R, breve texto complejo y denso sobre el que se ha hablado
mucho; e inclusive, recursivamente, consideramos una paradoja la posibilidad
de escribir en estilo rizomatico el presente articulo. Desde ese primer momento
sospechamos que un metdlogo podria ser un elegante modo de hablar sobre
R'y, aun, presentar (no re-presentar) las cuestiones antropolégicas.

52 Una muestra de cémo en los tiempos que corren estan interconectadas millones de
personas, incluso sin tocarse ni mirarse; es la manera, casi instantdnea, en la que, via
Twitter, Facebook y/o Youtube, un comentario, una imagen o un video se viralizan.
Hablando, pues, de redes, ;podriamos aseverar que una investigacion netnogrifica exi-
giria, en si misma, estrategias rizomaticas?

% Aunque es siempre un ejercicio ingenuo e intil, no podemos dejar de preguntarnos:
(qué pensarian Deleuze y Guattari si vivieran en los tiempos que corren?



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 147

Retomando explicitamente el texto de Deleuze y Guattari, esparcimos
algunas de las peculiaridades de los rizomas: son multiformes, poseen ml-
tiples entradas y salidas, son acentrados (que es més difuso que ser policen-
trado), no empiezan ni acaban, son antigenealégicos, estan constituidos de
mesetas. Asi mismo, se mencionaron algunos ejemplos de entidades rizo-
maticas: los tubérculos, las hormigas, las madrigueras, el cerebro; y sugerimos
que podria desarrollarse una concepcién rizomatica del ser humano en tanto
entidad heterogénea (integracién de tres instancias: somatolégica, psicolégica
y espiritual), interconectada multiplemente con su entorno, pero también
con una rica vida interior; incluso se postulé a la cultura (esa trama de signi-
ficaciones) como un rizoma compuesto de rizomas; explicitamos ahora algo
que en distintos momentos quedé sélo insinuado: un didlogo auténtico (en
el sentido gadameriano) y, en particular, una conversaciéon informal y espon-
tanea es rizomatica, en tanto que no tiene propiamente, principio ni fin, toca
multiples y heterogéneos tépicos, y nos lleva por sendas insospechadas
conectando libre y ltidicamente cualquier cosa. Posteriormente abordamos
los caracteres generales del rizoma enumerados por los propios autores: cone-
xién, heterogeneidad, multiplicidad, ruptura asignificante, cartografia y
calcamonia, y se vislumbro desde ese momento que los més susceptibles de
asociarse con la practica antropoldgica son la conexién, la heterogeneidad,
la multiplicidad y la ruptura asignificante.

Un caminar o navegar rizomadticos suscitarian una praxis cientifica mas
libre, Itdica y contradisciplinaria (por lo menos interdisciplinaria y /o trans-
disciplinaria); pero aunque a veces es preciso desgarrar la camisa de fuerza
para crear, también los andamios disciplinarios son necesarios para construir.
Entre un extremo que promoveria una ciencia mas loca y otro que aseveraria
que lo concerniente a R “se halla [...] fractalmente errado y [...] apenas hay
en su escritura componentes enunciativos en los que no anide algtin error”
[Reynoso 2013: 75], proponemos un principio de prudencia o justo medio
aristotélico: aunque los ideales rizomaticos pueden ser saludables frente a
ciertas concepciones demasiado rigidas, monolédgicas y monoliticas de la
practica disciplinar, hay que cuidarnos de quienes pretenden ser rizomaticos
s6lo por moda o falta de seriedad;* como bien declaran Deleuze y Guattari
[2002], “no basta con decir jViva lo multiple!, aunque sea muy dificil lanzar
ese grito” [12], no basta con proponer de manera compulsiva y acritica la
interdisciplina y hasta la transdisciplinariedad, pues, como explica Vilar, “al

% Vale considerar la invitacién de Reynoso “a tomar compromiso con una reflexividad
mas honda, laboriosa y radical antes de promover preceptos del canon rizomético que
hace treinta afios [hoy serfan casi cuarenta] sonaban agudos y liberadores” [Reynoso
2013: 75].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

148 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

empezar a tratar de la inter- y de la transdisciplinariedad es preciso afirmar
rotundamente que, con estos enfoques, no pretendemos de ningtin modo
que se suprima toda formacién disciplinaria-especializada” [Vilar 1997: 31].
En suma, consideramos sospechosas las pretensiones de quienes aseveran:
mi discurso es de dificil comprension porque soy muy complejo y rizomdtico. Ya lo
delaté Nietzsche hace mas de un siglo: son multitud los que “enturbian todas
sus aguas para simular que son profundas” [Nietzsche 2010: 161].

Consideramos que, aunque es natural y hasta necesario que en la aca-
demia se promueva la disciplina y el protocolo (la ciencia normal en sentido
kunhiano), la antropologia esta en permanente crisis, es revolucionaria, se
inclina a la interdisciplinariedad y abraza, entre otros, los principios de cone-
xi6én, heterogeneidad y ruptura asignificante.

De cualquier manera, y a pesar de que tanto la antropologia interpretativa
como la antropologia posmoderna son ya viejas, sigue haciendo falta en
antropologia, mayor conciencia sobre los modos de representacién y los
experimentos con ellos; creemos que vale la pena reconocer el caracter esen-
cialmente conversacional del trabajo de campo,*® ensayar una escritura dia-
légica e incluso metaldgica,® trabajar a duio tanto en el campo como en la
elaboracion de los textos, reconocer la autoria de los actores sociales, recurrir
a multiples formas de inscripcién e incluso explotar las tecnologias de infor-
macién y comunicacién. Retomando lo que comentamos en torno al libro
ideal, imaginamos como auténtica etnografia rizoméatica un texto digital que
incluya no sélo imagenes y didlogos, sino multiples links a, por ejemplo, las
obras citadas, fotografias e ilustraciones (propias y de otros autores), audios,
videos, entre otros, y que, ademads, posea un caracter abierto que permita
enriquecerse con los comentarios de los multiples lectores (incluidas las
personas sobre las que habla dicha etnografia) y exija contestacién a dichos
comentarios... serfa un texto, pues, que nunca terminaria de leerse y ni
siquiera de escribirse.

% “Superando una nocién estrecha de la observacion participante, que visualiza al etné-
grafo como un investigador que sélo observa mientras dizque participa, me parece
importante sefialar que incluso lo observado adquiere sentido en la conversacién” [Gar-
nica 2007: 122].

% A punto de “concluir” este articulo atin lamentamos no habernos atrevido a escribirlo
a modo de metalogo.



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 149

REFERENCIAS

Bajtin, Mijail

1997 Estética de la creacion verbal. Siglo xx1. México.

Bateson, Gregory

1998 Pasos hacia una ecologia de la mente. Una aproximacion revolucionaria a la auto-
comprension del hombre. Lohlé-Lumen. Buenos Aires.

Benedict, Ruth

1974 El crisantemo y la espada: patrones de la cultura japonesa. Alianza. Madrid.

Beristain, Helena

1995 Diccionario de Retorica y Poética. Porrtia. México.

Byung-Chul, Han

2018 Hiperculturalidad. Cultura y globalizacién. Herder. Barcelona.

Clifford, James

2003 Sobre la autoridad etnografica, en El surgimiento de la antropologia posmoderna,
Clifford Geertz, James Clifford y Carlos Reynoso (coords.). Gedisa. Barce-
lona: 141-170.

Cortazar, Julio

2019 Rayuela. Real Academia Espafiola. Barcelona.

Danto, Arthur

1989 Historia y narracion. Paidés. Barcelona.

Deleuze, Gilles

1994 Légica del sentido. Planeta-Agostini. Barcelona.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari

2002 Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. Valencia.

2005 ¢ Qué es la filosofin? Anagrama. Barcelona.

Descartes, René

1989 Sobre los principios de la filosofia. Gredos. Madrid.

Eco, Umberto

1992 Obra abierta. Planeta-Agostini. Barcelona.

Ende, Michael

1993 La historia interminable. RBA. Barcelona.
Feyerabend, Paul

1994 Contra el método. Planeta-Agostini. Barcelona.
Foucault, Michel

1994 Microfisica del poder. Planeta-Agostini. Barcelona.
1995 Theatrum Philosophicum. Anagrama. Barcelona.
1998 Las palabras y las cosas. Siglo xx1. México.

2002 El orden del discurso. Tusquets. Barcelona.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 76, septiembre-diciembre, 2019

150 ROBERTO CARLOS GARNICA CASTRO

Gadamer, Hans-Georg

1996 Verdad y método 1. Sigueme. Salamanca.

Garnica, Roberto Carlos

2007 Didlogo y experiencia de campo. Un andlisis ético y epistemolégico del quehacer
antropolégico, tesis de licenciatura en Etnologia. Escuela Nacional de Antro-
pologia e Historia. México.

Geertz, Clifford

1994 Conocimiento local. Ensayos sobre la interpretacion de las culturas. Paidés. Bar-
celona.

2000 La interpretacion de las culturas. Gedisa. Barcelona.

Harris, Marvin

1985 Vacas, cerdos, guerras y brujas. os enigmas de la cultura. Alianza. Madrid.

Lagos Garay, Guido

2012 Gregory Bateson: un pensamiento (complejo) para pensar la complejidad.

Un intento de lectura/escritura terapéutica. Polis Revista Latinoamericana
[En linea], 9| 2004, Publicado el 29 de octubre 2012. <http:/ /journals.ope-
nedition.org/polis/7373>.Consultado el 2 de diciembre de 2019.

Leibniz Gottfried

1983 Monadologia. Discurso de metafisica. Profesion de fe del fildsofo. Orbis. Barcelona.

Lévi-Strauss, Claude

1988 Tristes Trdpicos. Paidés. Barcelona.

Machado, Antonio

2001 Poesias completas. Espasa Calpe. Barcelona.

Merleau-Ponty, Maurice

1993 Fenomenologia de la percepcion. Planeta-Agostini. Barcelona.

Mauss, Marcel

1979 Sociologia y antropologia. Tecnos. Madrid.

Morin, Edgar

2006 El'método 3. El conocimiento del conocimiento. Catedra. Madrid.

Nietzsche, Friedrich

2010 Ast hablé Zaratustra. Gredos. Madrid.

Reynoso, Carlos

2003 Presentacion, en El surgimiento de la antropologia posmoderna, Clifford Geertz
y James Clifford (coords.). Gedisa. Barcelona: 11-60.

2013 Arboles y redes: critica del pensamiento rizomdtico. Desde Abajo. Buenos Aires.

Ricoeur Paul

1990 Freud: una interpretacién de la cultura. Siglo xx1. México.



ELEMENTOS PARA UNA ESCRITURA Y UNA ANTROPOLOGIA RIZOMATICAS 151

Tedlock, Dennis

2003 Preguntas concernientes a la antropologia dialégica, en EI surgimiento de
la antropologia posmoderna, Clifford Geertz, James Clifford y Carlos Reynoso
(coords.). Gedisa. Barcelona: 275-288.

Tyler, Stephen

2003a Acerca de la “descripcién/desescritura” como un “hablar por”, en El sur-
gimiento de la antropologia posmoderna, Clifford Geertz y James Clifford
(coords.). Gedisa. Barcelona: 289-294.

2003b La etnografia posmoderna: de documento de lo oculto a documento oculto,
en El surgimiento de la antropologia posmoderna, Clifford Geertz, James Clifford
y Carlos Reynoso (coords.). Gedisa. Barcelona: 297-313.

Turner, Victor

1999 La selva de los simbolos. Siglo xx1. México.

2002 Antropologia del ritual, Ingrid Geist (comp.). CONACULTA /INAH. México.

Vilar, Sergio

1997 La nueva racionalidad. Comprender la complejidad con métodos transdisciplina-
rios. Kairds. Barcelona.

Wojtyla, Karol

1982 Persona y accién. Bac Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas ndmero 76, septiembre-diciembre, 2019



