Consanguinizar y desconsanguinizar,
mecanismos tepehuas para “relevar”:
hacerse de nuevos y deshacerse
de viejos padres e hijos, abuelos y
nietos... jsuegros, nueras y yernos?

Carlos Guadalupe Heiras Rodriguez*
Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa

RESUMEN: Este articulo describe las prdcticas rituales chamdnicas que permiten a los
ma’alh’amanin (tepehuas orientales) romper los viejos lazos de consanguinidad con los padres
que mueren o se ausentan en vida y construir nuevos lazos consanguineos con los “relevos”
("ogxtapaaxanin) que los sustituyen en calidad de nuevos padres, de manera que el primer pro-
posito del articulo es proponer que, segiin demuestran los datos etnogrificos, las relaciones de
consanguinidad no son un hecho biolégico universal, sino una construccién ontolégica social.
El articulo también presta atencion a los ejercicios rituales fiinebres que permiten sustituir a los
viejos hijos por los que serdn sus sustitutos, aunque ello sélo desde la perspectiva de los padres
difuntos que continuardin su vida en el otro mundo.

Por lo que a los humanos vivos respecta, la atencién de la descripcion etnogrdfica estd diri-
gida a la construccion de la relacién entre nuevos hijos y nuevos padres, asi como a aquellos casos
en que los conyuges y los viejos hijos de los nuevos hijos se someten igualmente al mecanismo
chamdnico de transfusion sanguinea (consanguinizacion), de manera que los “relevos” devienen
abuelos de sus nuevos nietos.

PALABRAS CLAVE: Tepehua, ma’alh’ama’, parentesco, consanguinizar, desconsanguinizat, ritos
chamanicos.

Consaguinize and deconsanguinize, Tepehuas ways to
"replace": to make consanguineous ties between new
parents and new children, new grandparents and new grand-
children. But also consanguineous in-law?

* cghr30@hotmail.com

Fecha de recepcién: 25 de octubre de 2018 ® Fecha de aprobacién: 3 de diciembre de 2018

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

146 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

ABSTRACT: This article describes the shamanic ritual practices that allow the Ma'alh'amanin
(Eastern Tepehuas) to break the old bonds of consanguinity with parents who have died, or are
absent in life, and build new consanguineous ties with the "replacements” (oqxtapdaxanin)
that substitute them as new parents, whereby the main purpose of the article is to propose that,
according to ethnographic data, consanguineous relations are not a universal biological fact, but
rather a social-ontological construction. The article also places emphasis on the funeral rituals that
permit the substitution of old children for those who will act as their substitutes, albeit that this
is only from the perspective of the deceased parents who will continue their life in the other world.
As far as living humans are concerned, the focus of the ethnographic description is with regard
to the construction of the relationship between new children and new parents, as well as to those
cases in which the spouses and the old children of the new children submit equally to the shamanic
mechanism of ritualistic blood transfusion (consanguinization), so that the ” replacements” become
the grandparents of their new grandchildren.

KEYWORDS: Tepehua, Ma'dlh’amd ’, kinship, consanguinize, desconsanguinize, shamanic rites.

INTRODUCCION

Los ma’dlh’amanin, tepehuas orientales,! pueden sustituir a sus padres por
otros nuevos cuando se ausentan los que tuvieron desde el nacimiento. Se
trata de nuevos padres con los que establecen una nueva relacién consanguinea
en calidad de nuevos hijos. Esa relacién consanguinea paterno-filial tepehua
es radicalmente distinta a la que otras sociedades conocen, pues mientras
que la sociedad tepehua conoce la reconsanguinidad y la neoconsanguinidad,
otras muchas las consideran imposibles. Las sociedades occidentales entre
las que se cuenta la sociedad mestiza mexicana, y aun otras sociedades
amerindias, incluidas algunas especificamente mesoamericanas, desconocen
otra relacion consanguinea paterno-filial que la establecida entre padres e
hijos desde el nacimiento de los hijos. Para las sociedades occidentales, la
relacién consanguinea es una relacién biolégica que no se presta a eleccién.

! Los tepehuas orientales, ma’dlh’amanin, habitan al sur de la Huasteca, en el municipio
veracruzano de Ixhuatlan de Madero, y en los poblanos de Pantepec y Francisco Z.
Mena. En estos tltimos dos municipios poblanos también viven descendientes de los
tepehuas meridionales (igualmente autonombrados ma’dlh’amanin, originarios de
Huehuetla, Hidalgo) que se avecindaron desde hace un siglo, poco mas o menos, en
diversas comunidades totonacas y totonacas-mestizas de la Huasteca poblana. En este
articulo s6lo doy cuenta de los ma’dllh’amanin veracruzanos de las comunidades de San
Pedro Tziltzacuapan, Pisaflores y Tepetate, entre quienes —gracias a sucesivos hono-
rarios, becas y diversos financiamientos del INAH, el coNAcyYT, la ENAH, el 1VEC, el
CONACULTA, la Fundacién uUDLAP y la sEP— he realizado trabajo etnogréfico de 2005 a
la fecha.



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 147

Este no es el caso tepehua, cuyos huérfanos e hijos abandonados se pueden
hacer de nuevos padres que sustituyan a los ausentes por medio de un
procedimiento de consanguinizacion. Las relaciones de consanguinidad no
son un hecho biolégico universal, sino una construccién ontolégica social.

En las siguientes paginas ofreceré una imagen general de los ritos cha-
manicos en los que tienen lugar esos mecanismos de consanguinizacién y,
asimismo, los contrarios, de desconsanguinizacién. También prestaré aten-
cién a los ejercicios rituales ftiinebres que permiten sustituir a los viejos
hijos por los que seran sus sustitutos, aunque ello sélo sea desde la perspec-
tiva de los padres difuntos que continuaran su vida en el otro mundo. Pero
serd mds importante para mi argumento la atencién que preste a los huma-
nos vivos. Como sefialo en el resumen previo, la descripcion etnogréfica
estara dirigida a reparar en la construccion de la relacién entre nuevos hijos
y nuevos padres, asi como en aquellos casos en los que los conyuges y los
viejos hijos de los nuevos hijos se someten igualmente al mecanismo cha-
manico de consanguinizacién, de manera que los “relevos” devienen abue-
los de sus nuevos nietos. Si la primera llamada de atencién que propone el
articulo esta dirigida a revelar que la consanguinidad tepehua no se coloca
siempre del lado de lo dado desde el nacimiento, sino del lado de lo social-
mente construido, la segunda llamada de atencién apunta al hecho de que
la nueva relacién entre los nuevos padres de relevo y los conyuges de los
nuevos hijos, al también estar mediada por el mecanismo chaméanico de
consanguinizacién, cuestiona la pertinencia de aplicar a esta sociedad ame-
rindia las categorias occidentales y antropolégicas de consanguinidad y
afinidad.

NUEVOS PADRES Y NUEVOS HIJOS

Los ma’dlh’amanin, tepehuas orientales, pueden sustituir a sus padres
cuando los viejos faltan, ya sea porque el papa y/o la mamé mueren, o
porque el papa abandona a sus hijos (no conozco casos en los que haya sido
la madre quien se ausentara en vida). Hay al menos dos situaciones en las
que puede tener lugar el relevamiento, reemplazo, subrogacién o sustitu-
cién de los viejos padres: como parte de un rito terapéutico, cuando la
dolencia que aqueja a los vivos es resultado de un conflicto habido con
quien estd ausente en el presente; o, en calidad de practica profil4ctica,
cuando se busca evitar la enfermedad futura que podrian provocar los plei-
tos que no se resolvieron con el ausentado. Tanto los ritos terapéuticos
como los profilacticos son conducidos por chamanes [Heiras 2011], y cabe
precisar que la sustituciéon de padres en tanto practica profildctica tiene

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

148 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

lugar como parte del rito flinebre que se realiza al tercer o cuarto dia del
deceso del papa o mamd, de manera que en una sola jornada ritual se puede
despedir al padre o madre difunto y sustituirsele por su “cambio”
(‘a’ataixtiii), “reemplazo” o “relevo” (‘ogxtapdaxa, ‘oqxtapdalh).? A partir de la
sustitucién, el antiguo padre ausentado y sustituido ya no es reconocido
como padre, y su lugar es ocupado por el padre sustituto. Cabe agregar, no
obstante, esta tltima afirmacién, que si el otro padre de nacimiento no se ha
ausentado, éste mantiene la relacién de paternidad con sus viejos hijos, y es
que, aunque pueden ausentarse al mismo tiempo los dos viejos padres de
nacimiento, normalmente es uno el que falta antes que el otro. Entonces,
cuando falta uno de los viejos padres, mas pronto o mas tarde, los
ma’dlh’amanin pueden sustituirlo, para lo que pedirdn a alguien que lo
releve. Para ser “relevo” es condicién necesaria estar casado (y acaso mas
propiamente, tener hijos) y, de hecho, en el relevamiento no participa tini-
camente el que ocupa el lugar del ausente, sino también su cényuge, de
manera que, en muchos casos, en el mismo movimiento con el que se susti-
tuye a un padre ausente se duplica a otro presente.

A pesar de que los ma’dlh’amanin utilizan las palabras en lhichiwiin (len-
gua tepehua oriental) y en espanol antes referidas y aun otras expresiones
(como “papa [0 mamd] de Costumbre” o “mamad [o papd] de relevo”)
cuando requieren precisar que se refieren a un padre o una madre que no lo
es desde el nacimiento, reconocen no obstante a los padres de reemplazo
(tanto al que sustituye al ausente como al que duplica al presente) como
padres de pleno derecho y utilizan cotidianamente los términos de paren-
tesco correspondientes: ndti = mama; pay = papa. Utilizan éstos como térmi-
nos de referencia y como términos de tratamiento, de la misma forma en
que los utilizan los hijos de nacimiento al tratar con, y al referirse a sus

2 Para escribir las palabras en lengua lhichiwiin (lengua tepehua oriental), utilizo la orto-
grafia practica propuesta por la AVELI, reconocida por Mackay y Trechsel [2010], y se-
guida también por el INALL Las grafias que utilizo en este articulo, aqui entre barras y
seguidas de las grafias aceptadas por la AFI entre corchetes y la descripcién de los so-
nidos que representan, son los que siguen: /Ih/ = [[] fricativo lateral alveolar sordo
c.a.p.e. (con aire pulmonar egresivo); /j/ = [h] fricativo glotal sordo c.a.p.e.; /x/ = [[] fri-
cativo postalveolar sordo c.a.p.e.; /ch/ = [t[] africado postalveolar sordo c.a.p.e.;/"/=[0]
oclusivo glotal sordo c.a.p.e.; /g/ = [q] oclusivo uvular sordo c.a.p.e; /t"/ = [q] oclusivo
alveolar sonoro c.a.g.i. (con aire glotal ingresivo). Agradezco las asesorias de los totona-
candlogos Albert Davletshin y Juanita Watters (ademas de la beca que, por intermedia-
cién de la segunda y de Ivan Deance, me otorgé el iLv para cursar el Diplomado
Internacional en Lingiiistica Aplicada, Buap-1Lv 2018), en lo relativo a la identificacién
de los fonemas y la transcripcion de algunas palabras en Ihichiwiin. Los posibles errores
son, por supuesto, solo responsabilidad mia.



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 149

padres. Correspondientemente, los nuevos padres de “relevo” llaman a sus
nuevos parientes con los términos del caso: fsalh = hijo varén; ts’i’ = hija. Un
amplio conjunto de derechos y obligaciones acompana el establecimiento
de la nueva relaciéon parental; derechos y obligaciones entre los que se
cuenta explicitamente la prohibicién del incesto entre quienes devienen
nuevos parientes tras el relevamiento: prohibicion impuesta no sélo entre
el “relevo” y aquéllos que se quedaron sin el padre relevado y devienen sus
nuevos hijos, sino un amplio conjunto de parientes entre quienes resultan
notorios los viejos hijos del “relevo” y los nuevos hijos del “relevo” que se
transforman en nuevos hermanos unos de otros [Heiras 2017].

NEOCONSANGUINIZAR

Como he dicho, el relevamiento de padres tiene lugar merced a un meca-
nismo ritual chamanico. En esos ritos chaménicos, llamados genéricamente
Costumbres en lengua espafiola y Jalakilhtiintin en lhichiwfin, es la relacion
entre nuevos padres y nuevos hijos la relacién minima que se establece.
Mas adelante describiré casos de mayor extensién, en los que hay una
amplia cantidad de nuevos parientes involucrados. Comenzaré aqui con la
descripcién del caso minimo: el relevamiento de papdas que, al devenir
tales, se hacen de nuevos hijos. Se trata de un relevamiento realizado en
ocasion de una practica ritual terapéutica. El primer objetivo de la descrip-
cién es ofrecer algunos detalles del contexto sociolégico de un caso de rele-
vamiento. El segundo, es dar cuenta del mecanismo preciso de sustitucién
que, como se verd, es uno de consanguinizacién o, especificamente, aqui,
neoconsanguinizacion; es decir, consanguinizacion con quienes antes del
rito no eran parientes consanguineos (ni de otro tipo). Por razones de espa-
cio, obviaré la mayor parte del rito chaméanico que, por otro lado, se ajusta
a grandes rasgos a lo que hemos descrito; primero Williams Garcia en su
monografia clasica [2004 (1963)], y yo varias décadas después [v.gr. Heiras
2010; 2014; 2016; 2017].3

Presente etnografico: 2005, Tepetate. Francisca y Pablo, a quienes presento
con nombres ficticios, se casaron hace ya varias décadas, pero no tienen hijos
y, seglin parece, ya no los tendran. Ignoro si la infertilidad se cuenta entre
los padecimientos que buscan resolver, aunque dada la avanzada edad de

3 Por su enorme parecido, para hacerse una imagen mas amplia de estos ritos, el lector
puede también recurrir a la descripciéon mas ampliamente conocida de Ichon sobre el
caso totonaco del noroeste [1990], totonacos que son vecinos inmediatos de los tepe-
huas orientales, ademds de cercanos “parientes” lingtiisticos y culturales.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

150 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

los esposos es posible que ese problema ya no sea resoluble. Lo que es un
hecho es que otras dolencias afectan a Francisca y otras més a su hermana.
Tal vez la hermana de Francisca tenga sus propios motivos, ademés de sus
propios achaques. Francisca y Pablo tienen un motivo propio, independiente
y muy claro, para sustituir al padre de la primera y suegro del segundo. A
pesar de que el papa de Francisca y suegro de Pablo murié muchos afios
atras, los pleitos no resueltos en vida siguen cobrandose en la salud de ella
(ademas, como menciono, acaso pudo haberse cobrado en su falta de des-
cendencia). El pleito se remonta a los dias de juventud del matrimonio,
cuando Pablo “se rob6” a Francisca. Aunque después se casaron, el papa de
Francisca nunca los perdoné y se llevé a la tumba el enojo que, a la postre,
terminaria afectando la salud de la hija que le sobrevivio.

Para curar la enfermedad de Francisca, ella y su madre —que es cha-
méan— concluyeron (acaso también con la opinién del esposo, la hermana y
el cunado de Francisca) que era necesario hacer un tipo de Costumbre lla-
mado Concierto en espafol, Jdma’dximixinti en lhichiwiin, un rito chamanico
cuya intencién terapéutica se cifra en la peticién y el otorgamiento de per-
dén = jamdla’mixinti, jamdlagmixinti. Cuando los ofendidos y ofensores estan
vivos, simplemente se retinen para pedirse, regalarse y aceptar sus mutuas
disculpas durante un Concierto. Cuando una de las partes estd irremisible-
mente ausente, se hace necesario sustituirla. En el caso de Francisca, puesto
que hay que sustituir al difunto papd, no basta conseguir un “relevo”
cualquiera,* sino uno que, a partir de ese momento, serd permanentemente
el nuevo papa de Francisca y asimismo sera el nuevo papé de la vieja her-
mana de Francisca, aunque no el nuevo esposo de su madre viuda. También
Pablo y su concufio se sumaran a la nueva relacién desde sus respectivas
posiciones de parentesco (yernos), pero como ahora se verd, esto no le
result6 claro al etnégrafo.

Francisca y su madre decidieron invitar a un chamén varén para conducir
el Concierto junto con la madre de Francisca porque, cuando las circunstancias
lo permiten, el rito chaménico tepehua oriental ideal, es conducido por un
hombre (o méas) y una o dos mujeres (o atin mds). Ademas, el cufiado de ese
preciso chaman varén cumple las condiciones para ser un buen “relevo™:
puesto que es un asistente regular a los eventos rituales comunitarios y domés-
ticos, sabe cémo conducirse con propiedad en tales ocasiones y es, evidente-
mente, respetuoso de la tradicion.’ Entonces, al invitar a ese preciso chaman,

4 En efecto, es posible sustituir, sin intencién de emparentar.
5 Cabe notar que los tepehuas buscan “relevos” tepehuas y no mestizos, totonacos u
otomies, por la razén préctica de que un tepehua es quien mejor conoce el protocolo



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 151

pueden aprovechar la ocasién para invitar también a su cufiado para ser el
nuevo papa de Francisca. Ningtn parentesco, ni consanguineo, ni por alianza
o afinidad (tampoco del tipo acritica y cuestionablemente llamado “parentesco
ritual”),® vincula hasta ese momento al patrilinaje de Francisca con los patri-
linajes del chaman varén y del préoximo nuevo papa. De hecho, el chaman
varén y el nuevo papa invitados no viven en El Tepetate, como Francisca,
sino en San Pedro Tziltzacuapan, comunidad vecina y comunidad “madre”
de la que se fision¢ la primera, casi cuatro décadas atras.

El dia del Concierto lleg6 y éste tuvo lugar en casa de Pablo y Francisca.
Como en todo rito chamanico tepehua oriental, la Limpia = Katalakapalhdw
realizada en el patio es previa al Costumbre realizado adentro de la casa.
Como fase intermedia para pasar de un rito al que sigue y de un espacio al
otro, el protocolo ritual prevé la realizacién de la Levantada de Sombra, que
consiste en que las chamanes (en ausencia de chamanes mujeres, la fase
ritual puede ser conducida por el chamén varén) conducen a los ritualistas
legos, con la ayuda de una toalla, del altar tendido en el patio, al altar sobre
la mesa, bajo el techo de la vivienda: la chaman agarra uno de los extremos
de la toalla y los restantes ritualistas agarran la tela del extremo contrario
para, asi, llevarlos la chaman del exterior al interior de la casa, de un altar
al otro. Las Levantadas de Sombra tienen lugar antes de todo Costumbre y
a veces estas Levantadas suponen una que llamaré “marca de parentesco”.

Parece natural que, cuando el rito tiene la intencién de llevar a cabo una
sustitucion parental, la marca de parentesco sea particularmente perti-
nente. Con la expresién marca de parentesco me refiero al hecho de que,
durante la Levantada de Sombra, y como parte del acomodo de los ritualis-
tas para ser “levantadas sus sombras” y conducidas por la chaman, desde
el patio al altar doméstico, los ritualistas se forman en fila segtn el orden
de sus generaciones. De esa manera, si del extremo lego de la toalla se agarra
el abuelo, del pantalén, de la camisa o del cinturén que viste el abuelo, se
agarraran los hijos; y de la camisa, el vestido o el cinturén de los hijos, se
agarraran los nietos que, asi, en fila, seran conducidos por la chamén, quien
les “levanta sus sombras”. En el patio de la casa de Francisca y Pablo,
durante la Levantada de Sombra que tiene lugar como parte del protocolo

ritual de un Costumbre tepehua y sabra como conducirse en su ejercicio, ademas de
que son también tepehuas quienes mejor conocen la institucién del relevamiento y
saben, por tanto, las posibles consecuencias socioldgicas de su establecimiento.
En el apartado de mi tesis doctoral, intitulado “Parentela y compadr(in)azgo, critica de
conceptos”, y subsiguientes, critico el concepto de “parentesco ritual” y otros del tipo:
“parentesco ceremonial”, “parentesco ficticio”, etcétera [Heiras 2017: 267 y ss.].

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

152 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

ritual, Francisca y su hermana se agarran del cinturén del que en ese
momento devenia ya sunuevo pap4, y asi, prendidas de él, son llevadas por
la chamén, desde el patio al altar doméstico. El procedimiento critico, sin
embargo, tiene lugar después.

El procedimiento de consanguinizacién puede describirse “equivoca-
mente” [Viveiros de Castro 2004] como una transfusién sanguinea. Por
supuesto, no una transfusién como la que practican médicos y enfermeros
en hospitales y clinicas, sino una de tipo chamanico amerindio: ma’dlh’amd’,
tepehua. La transfusion supone el transito de sangre del cuerpo del nuevo
padre al del nuevo hijo que, asi, consanguinizan. Casi huelga decir que en
la transfusién sanguinea que practican los ma’dlh’amanin no se utiliza nin-
guna herramienta médica. Sin embargo, no por ser ajena a una intervenciéon
médica cientifica puede concluirse que la transfusiéon consanguinizante sea
una préctica simbolica. Se trata, por el contrario, de una verdadera transmi-
sién de sangre de un padre a un hijo. Lo que es metaférico aqui no es el
procedimiento chaménico de emparentamiento, sino su comparacién con
una practica médica cientifica occidental. La transfusién chamanica es una
metafora de la transfusién que practican los médicos y esta tltima también
es concebible metaféricamente como —en comparacién con— la primera.
En la transmisién de sangre con fines de relevamiento no hay una metéfora
de consanguinizacién, sino verdadera consanguinizacién: establecimiento
efectivo y real de una relacién de parentesco consanguineo donde antes no
lo habia. Hablo, pues, de transfusién sanguinea consanguinizante en apro-
ximadamente el mismo sentido en que Viveiros de Castro afirma que “el
cascabel del chamén [amazénico] es un acelerador de particulas” [2013].

Puesto que, en el Concierto que describo, el nuevo padre y la nueva hija
no tienen ninguna relacién de parentesco previo, califico la consanguiniza-
cién a la que se someten como neoconsanguinizaciéon. Supongo que tanto
los chamanes varones como las chamanes mujeres, pueden practicar la
transfusién sanguinea, pero durante el levantamiento etnografico sélo he
visto mujeres que lo practiquen y no hombres. En el patio de la casa de
Francisca, el procedimiento para consanguinizar comienza con su nueva
mamad, es decir, la mama que duplica las relaciones de maternidad que
Francisca sostiene, pues su mama de nacimiento no sélo estd viva, sino
que se encuentra presente y conduciendo su parte del rito chamanico. La
nueva mamad se sienta en una silla y su viejo esposo (el nuevo papé de Fran-
cisca) pincha repetidamente el dedo medio del pie derecho de ella con una
navaja Gillette, con toda la delicadeza de la que es capaz para no lastimarla,
pero con la fuerza requerida para provocar una herida de la que mane san-
gre; suficiente sangre para que la chaman la toque con el dedo para de



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 153

inmediato imponerla sobre la frente, el pecho y algunas de las coyunturas
(o no) de las extremidades (mufiecas, envés de codos y rodillas, y empeines
de los pies) de las nuevas hijas, parientes neoconsanguineas. Con una
espina, el nuevo papd repite la operacién consigo mismo y la chaman hace
lo propio para imponer la sangre que brota del dedo del nuevo pap4, sobre
las nuevas hijas del nuevo padre (que siguen siendo las viejas hijas de naci-
miento de la chamén), nuevas hijas que, de esa manera, neoconsanguinizan
con quien hasta unas horas antes no era su pariente y menos atin su papa.

Ignoro por qué, mientras tuvo lugar la neoconsanguinizacién de Fran-
cisca (y su hermana) con sus nuevos papas, ni el esposo de Francisca (ni su
cufiado) estuvieron presentes. Es cierto que hay cosas que deben hacer para
llevar a cabo los ritos a buen fin: las mujeres deben cocinar los alimentos;
hombres y mujeres, adultos y nifios, deben conseguir diversos materiales,
elaborar herramientas y parafernalia, llevar y regresar recados. Con todas
las tareas que se presentan, los concufios pudieron haber estado haciendo
alguna labor de interés ritual en ese momento, pero lo cierto es que simple-
mente no estuvieron presentes durante la transfusién consanguinizante.

Un amplio conjunto de dones y contradones acomparfian necesaria-
mente la solicitud, donacién y recepcién de perdones, pero me limitaré a
sefalar dos elementos en ocasién del relevamiento del papa de Francisca. A
los nuevos papas (y a los dos chamanes), Francisca, su hermana, su esposo
y su cuflado les regalaron ropa nueva: sombrero y paliacate para los hom-
bres (el nuevo papa y el chaman varén); toalla (hace algunas décadas no
habria sido una toalla sino un tapiin = quesqueme); aretes y uno o dos
metros de tela (para confeccionar una falda o un vestido) para las mujeres
(la nueva mamad y la chaman vieja, mama), ropa que, salvo la tela, atin no
convertida en prenda, los cuatro vistieron de inmediato. Asi vestidos, y
acompanada por diversos intercambios de parafernalia ritual y animales
sacrificados y ofrendados, la principal transaccién fue la que tuvo el per-
doén como moneda, que todos los ritualistas (legos e iniciados por igual) se
regalaron entre todos. Los principales perdones, sin embargo, fueron los
que Francisca y su hermana pidieron, otorgaron a, y recibieron de su nuevo
papa. Los perdones se expresaron en lhichiwiin y la grabaciéon que hice
resulto tan deficiente que me ha resultado imposible conocer sus pormeno-
res. A pesar de ello, no temo equivocarme al afirmar que Francisca y su
nuevo papd se pidieron perdén por aquel viejo, pero no olvidado pleito,
que no se perdonaron en vida del viejo padre, hoy difunto.

Acabado el Concierto, Francisca sigue siendo hija de sus nuevos papas
y de su vieja mama. Ya no es més la hija de su ex padre difunto. Acabado el
rito al amanecer y tras almorzar, los nuevos papds y el chaméan varén se

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

154 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

despiden y regresan a Tziltzacuapan. En El Tepetate se quedan Francisca y
Pablo, su marido; a su propia casa, en la misma comunidad, se van la mama4,
la hermana y el cufiado de Francisca. Las reglas de cortesia que aplican para
quienes “sirespetan”, sehalan que, cuando ocasionalmente vuelvan a encon-
trarse, Francisca y sus nuevos papas se trataran con todo el respeto que cabe,
tratdndose como los padres y la hija que en efecto son desde que consangui-
nizaron, se pidieron mutuamente perdén y sus “sombras” (almas) fueron
levantadas arracimadamente como las de los parientes neoconsanguineos
en que devinieron. No he vuelto a escuchar, al dia de hoy, 2018, que Francisca
recayera ni que sus dolencias regresaran.

PRIMERA CONCLUSION PROVISORIA

De los datos previos creo valido colegir que si el parentesco asi establecido
recibe las etiquetas propias de padres e hijos; si las disculpas que tales padres
e hijos se ofrecen son las derivadas de los conflictos habidos entre previos
padres e hijos, que lo son desde el nacimiento; si las entidades animicas de
dichos padres e hijos son tratadas tal como son chamanicamente manipula-
das las de padres e hijos mas convencionales, y; si para establecer la relacién
de parentesco, la sangre de los nuevos padres es transfundida a los nuevos
hijos, entonces puedo resolver con suficiencia que el parentesco consangui-
neo tepehua oriental se puede establecer después del nacimiento y bien
avanzada la edad de los asi neoemparentados consanguineamente. La con-
sanguinidad tepehua oriental, entonces, no cae siempre del lado de lo dado,
sino que es posible ubicarla en el campo de lo socialmente construido. La
relacion entre padres e hijos ma’dlh’amanin se puede elegir y construir: una
relacién consanguinea (neoconsanguinea) cuyos implicados deciden esta-
blecer, de esa manera, también por decisién (aunque aplicando otros meca-
nismos) establecen relaciones de alianza-afinidad (compadrazgo incluido).

En el siguiente apartado describiré otro rito chamanico que dejara ver
cémo se echa a andar el mecanismo de desconsanguinizacién, y me permi-
tird sefalar el procedimiento de reconsanguinizacion, procedimentalmente
idéntico al de neoconsanguinizacién, pero establecido entre quienes ya eran
parientes antes de la transfusién sanguinea. También describiré neoconsan-
guinizaciones con parientes a primera vista, menos cercanos que un hijo y
un padre, pero de ello derivardn problemas de interpretacién que en su pro-
blematicidad encuentran su interés teérico.



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 155

RECONSANGUINIZAR, DESCONSANGUINIZAR Y PEDIR PERDON

En el primer péarrafo del segundo apartado de este articulo sefialé que hay
dos escenarios para relevar: un rito terapéutico o uno profilactico que, este
segundo, tiene lugar en el marco de un rito finebre. En el tercer apartado
describi a grandes rasgos —y s6lo en atencién a los propésitos de este arti-
culo sobre consanguinizaciéon— el Concierto, rito chaménico terapéutico.
En este quinto apartado describiré parcialmente el rito chamanico que tiene
lugar tres o cuatro dias después de la muerte del padre o la madre.” Primero
describiré el rito privilegiadamente desde la perspectiva de la tinica hija,
una entre cinco hermanos: los cinco hijos que sobreviven al difunto papa.
La llamaré Maria. Después lo describiré desde las perspectivas del nuevo
“papa de relevo” y del viejo padre difunto con quien se cancela la relaciéon
de parentesco para convertirlo en ex padre.

Presente etnogréafico: 2012, San Pedro Tziltzacuapan. Maria tiene dos
hijos, estudiantes de bachillerato. Tres de los cuatro hermanos de Maria
estan casados y tienen sus propios hijos, estudiantes de primaria a secun-
daria. De los tres hermanos casados y con hijos, dos viven en Tziltzacuapan
con sus familias. El cuarto hermano de Maria, el menor de todos, soltero,
vivi6 con los padres hasta el dia en que su padre muri6 y seguiria viviendo
durante algin tiempo solo con su madre, viuda. El dia en que se realiza el
Bafio de Difunto en el patio y casa donde éste vivid, estan presentes Marfia,
su mama (viuda del difunto), tres de sus cuatro hermanos (hijos del
difunto), su esposo (yerno del difunto), sus hijos (nietos del difunto), la
mayor parte de sus sobrinos (también nietos del difunto) y las dos de sus
cufiadas (nueras del apenas fallecido) que viven en Tziltzacuapan. Para
dirigir el Costumbre funerario trabaja una chaman, tia de Maria (ignoro el
parentesco preciso); una segunda chaman trabaja simultineamente (no
pariente), subordinada a la primera.

La chamén principal pide a los hermanos de Maria que construyan un
“rancho” miniatura, es decir, la reproduccién en pequena escala de uno de
los lugares en que trabajé el difunto durante su vida: el “rancho” —como
dicen los ma’dlh’amanin— en donde se produce el piloncillo; el trapiche,
reproducido, no en su totalidad, sino —digamos— representado en su con-
junto por la paila (aqui, un pocillo de peltre) en la (en el) que hierve la

7 El proceso ritual funerario entero contempla episodios no chamanicos y mas conven-
cionalmente catdlicos (o del catolicismo popular mexicano, si se prefiere). Aqui me li-
mitaré a dar cuenta de sélo una parte del Costumbre fiinebre, es decir, el rito chaménico
que constituye solamente una parte del proceso ritual completo.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

156 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

“miel” —como en espafol llaman los ma’dlh’amanin al jugo de la cafia de
azucar. “Los palos labrados representan el trapiche donde laboraba el
difunto”, escribe Williams [1963: 158] para el equivalente del rito que
observo en Pisaflores, en la década de 1950. En atencién al marco tedrico
por el que opto, creo que el pequefio “rancho” no representa —en el sentido
semibtico del término— ni conmemora el trabajo al que se dedic6 el difunto
antes de morir, como querria una interpretaciéon de corte simbolista. En
cambio, de acuerdo con una interpretacién que pretende conceder realidad
y no apenas significacién o sentido a las practicas indias, creo que la
maqueta del “rancho” otorga al difunto las herramientas con las que seguird
trabajando en el otro mundo, en donde reproducira su forma de vida terre-
nal. Alld y entonces, en ese lugar y aquel tiempo al que los antropélogos
llamamos “mundo otro” u “otro mundo”, y que los tepehuas reconocen
como un espacio acuatico ubicado al oriente (en el Golfo de México) pero
simultdneamente subterraneo, el difunto necesitard no sélo herramientas
de trabajo, sino ademads y sobre todo, una familia entera. Pero si la que es
viuda en “este mundo” lo alcanzara en aquel otro al morir, no puede decirse
lo mismo respecto de quienes fueron sus hijos en “este mundo”, quienes, en
cambio, deben ser sustituidos, como se vera enseguida.

Maria comienza por desmenuzar un trozo de carne de pollo cocido.
Dispone la carne asi desmenuzada en cinco montones, como cinco fueron
los hijos del difunto (al menos los reconocidos, que concibié con la viuda
presente en el Bafio ritual). La chaman secundaria toma los cinco montones
de pollo deshebrado y los echa al sahumador colocado junto a los altares
tendidos del patio. Enseguida, con la fase ritual llamada Levantada de
Sombra que marca la transicién de la fase de Limpia a la de Costumbre, las
almas de los deudos son llevadas, con ayuda de una toalla, del patio al
interior de la vivienda, aunque sin aplicar la que en el tercer apartado llamé
marca parental, segin la cual se ordenan las generaciones de parientes al
ser levantadas sus “sombras”.

Afuera, en el patio, continda el trabajo en el “rancho”, cuyo fuego es
encendido. Mientras trabajan en ello el hermano de Maria y quien esta por
ser o es ya su nuevo papa (mismos que son o serian muy pronto nuevo hijo
y nuevo padre), el segundo ya llama al primero “hijo”, aunque el primero
todavia llama al segundo con el término de parentesco que habia definido
su relacion hasta antes de ese dia: “tio”. Se trata, en efecto, del hoHaMM
(hijo de la hermana de la madre de la madre). Eran, hasta ese momento o
un poco antes, parientes consanguineos, aunque relativamente lejanos; sin
duda, maés lejanos de lo que a partir de entonces devendrian, cuando se
transformarian en padre e hijo, nuevos.



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 157

La chaman principal, pide a uno de los hermanos de Maria que retina,
acaso en un determinado ntimero, espinas de lima que s6lo mas tarde supe
para qué servirian. La misma chamaén, lleva cuatro palitos amarrados y
cinco huevos al lugar en que se realiza el trabajo ritual. Cuatro pequenas
varitas como cuatro las relaciones extramaritales que el difunto sostuvo o
pudo sostener en vida con —supongo— sendas mujeres: las “queridas” del
difunto, como me explica la chaman principal, cuando le pregunto sobre
ello. Cinco huevos, como cinco los hijos “legitimos” del difunto, es decir,
los cinco hijos que nacieron de su tinico matrimonio reconocido, mono-
gamo. La vieja esposa del padre de relevo, la nueva madre, madre dupli-
cada, se encarga de amarrar estambre rojo alrededor de cada huevo.
También es ella quien recibe los cuatro palitos, cuyo nudo que los amarra
rompe para aventar cada palito en una direccién distinta, lejos del lugar en
que se desarrolla el trabajo ritual. Los huevos con estambre, en cambio, los
coloca sobre el altar tendido a un lado del “ranchito”.

Entonces, tiene lugar la transfusiéon de sangre de los nuevos padres a
sus nuevos parientes consanguineos o, mejor dicho, a sus parientes neo-
(respecto de la nueva madre) o re-consanguinizados (respecto del nuevo
papd). La esposa del padre subrogado, quien amarr6 los huevos y desaté
los palitos, se pincha con una espina el dedo medio del pie derecho. También
el padre subrogado se punza el dedo medio del pie derecho. Con el dedo
indice de la mano derecha, la chaman secundaria toma la sangre que apenas
brota del pie de la duplicada madre de reemplazo; la impone pintando una
cruz sobre la frente de Maria, quien, hasta un momento antes, habia sido
la tinica hija del difunto y que, a partir de ese momento, es una hija mas,
nueva, pero sélo una maés de las hijas de los padres sustitutos. Adicional-
mente, la madre de relevo impone su sangre sobre el anverso de las muifiecas
de su nueva hija Maria y, ademas, sobre la camisa de un ausente: uno de los
viejos hijos de la nueva hija, nuevo nieto de la que entonces no sélo es una
nueva madre, sino también una nueva abuela. Se suman a la escena un
hermano y una de las cufiadas de Maria (ex hijo y ex nuera del difunto), para
también serles impuesta la sangre de sus nuevos parientes. También el padre
subrogado transfunde su sangre a los antiguos hijos, nueras y nietos del
difunto, que a partir de entonces ya no lo son mas respecto del difunto, sino
respecto del “relevo”, quien impone su sangre sobre los pies, los pechos, los
cuellos, las frentes de sus nuevos hijos, nuevas nueras (;nueras consanguineas
o hijas?) y nuevos nietos. Puesto que el nuevo papa ya desde antes era
pariente consanguineo —aunque lejano (un tio en segundo grado: hoHaMM)—
de los nuevos hijos, prefiero referirme aqui al mecanismo ritual de consan-
guinizacién como uno de reconsanguinizacién. En cambio, respecto de sus

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

158 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

nueras, con quienes los vi consanguinizar, los nuevos papas habrian esta-
blecido una neoconsanguinizacién, en la medida en que no eran parientes
consanguineos antes del relevamiento. También encuentro neoconsangui-
nizacién en la nueva relacién entre la vieja y lejana tia politica (cényuge del
antiguo tio en segundo grado: EahoHaMM = esposa del hijo de la hermana
de la madre de la madre), por un lado, y todos los demdas nuevos
parientes.

La transfusién sanguinea se efectiia, como he dicho, sobre la nueva hija
(Maria), los nuevos hijos, los nuevos nietos y las nuevas nueras, aunque
puede ser que estas tltimas hayan sido hechas como equivalentes de nuevas
hijas en la medida en que consanguinizaron, también ellas, con los nuevos
papés de sus maridos. No observé que también el viejo yerno recibiera una
transfusion sanguinea de los nuevos suegros (;0 nuevos padres?), pero creo
que en condiciones ideales habria tenido que ser asi. Con frecuencia, como
he visto incontables veces durante mi trabajo de campo y comenté ya en el
tercer apartado de este articulo, las muchas tareas rituales que es menester
cumplir y los “mandados” que el chamén pide u ordena hacer, impiden
que, ocasionalmente, uno u otro de los ritualistas esté presente para llevar
a efecto algiin procedimiento que debia haber realizado. A veces una dis-
traccion cualquiera, como atender una conversacién que tiene lugar en un
escenario distinto de aquél en que se concentran las principales practicas
rituales del momento, puede ocasionar que un acto o fase ritual no sea aten-
dido por quien debié atenderlo. Pudo ocurrir, en fin, que haya sido yo
quien no viera la transfusién que pudo tener lugar cuando el distraido fue
el etndgrafo. Menos azaroso debi6 ser que, como los nuevos hijos y nietos,
también las nuevas nueras consanguinizaran con sus nuevos parientes, a
pesar de que éstos fueran nuevos parientes afines: los nuevos suegros... ;0
nuevos padres de nuevos hijos? ;Nuevos padres de quienes fueron viejos
yernos y viejas nueras? Regresaré a esta cuestion en el apartado final. Sigo
aqui con la descripcion del Bafio de Difunto que es escenario de neo, re 'y,
como mostraré enseguida, desconsanguinizacion.

Los cinco huevos amarrados cada uno con estambre son colocados en
un traste de peltre con igual ndmero de velas encendidas. La chaman prin-
cipal pide que el recipiente y su contenido sean enterrados en el patio de la
casa en la que vivi6 el difunto, en algtin lugar donde no se escarbe nunca
mas, de donde no pueda ser removido por error. Uno de los deudos... o,
mejor dicho, a esa hora, uno de los ex hijos del difunto, entierra el recipiente
con cinco huevos al pie de un pequefio arbol en los linderos del patio. Los
cinco huevos se corresponden con los cinco hijos del difunto, como tengo la
fortuna de saber por medio de una exégesis interna que, espontdneamente,



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 159

en presencia del etnégrafo, da uno de los deudos a los restantes ritualistas.
Sin exégesis atin mds explicita por parte de los ma’dlh’amanin pedrefios, no
creo desvirtuar el sentido de sus précticas cuando interpreto que al difunto le
regresaron cinco hijos para que los conserve en su vida ultraterrena (o subte-
rranea, o “acuatica”). Por el resto de sus dias posthumanos, el difunto tendra,
desde su propia perspectiva, cinco hijos (que le acompafian desde ese dia del
ano 2012) y una esposa (que le acompanarad en cuanto muera). Desde sus
respectivas perspectivas, sin embargo, los cinco hijos del apenas fallecido
no iran con él ni le alcanzarén en el otro mundo. En este mundo —o, més
precisamente, en el mundo tepehua de los vivos— han conseguido ya un
nuevo padre que reemplaza al previo, apenas fallecido, y hasta una segunda
madre que duplica la posicién de la viuda, todavia viva.

Antes de la contratransmision de sangre y la desconsanguinizaciéon que
la vehicula, los ritualistas entran a la casa. Adentro, tiene lugar la fase prin-
cipal de lo que los tepehuas llaman Concierto, cuya intencién es disculpar
las ofensas, aqui, entre padres de relevo y nuevos hijos, nuevas nueras (asi
sean las inopinadas nueras consanguineas o hijas por alianza y posterior
consanguinizacién) y nuevo yerno (porque el difunto sélo tuvo una hija)
que se piden mutuamente disculpas por las ofensas pasadas, aunque algu-
nas de ellas enunciadas en un tiempo presente que subraya inequivoca-
mente la realidad de la relacién parental alli entablada (nétese, por ejemplo,
la manera en que el nuevo yerno evoca la relacién tal como se habia estable-
cido en el pasado, pero en tiempo presente le regala al nuevo suegro el
adjetivo de ser muy celoso, subrayado en la transcripcién que sigue).

La grabaciéon de la ocasién ritual es deficiente, mi dominio de la lengua
lhichiwiin nulo y ni siquiera Conrado Garcia Ferndndez, hablante de Ihi-
chiwiin, traductor, colaborador e informante, logré entender lo grabado en
la lengua amerindia. A pesar de ello, creo que lo poco transcrito bastara
para que el lector pueda tener una imagen suficiente de las disculpas que
los hijos, nueras y yernos deben a su antiguo papé o suegro, y que dan al
Nnuevo papa o suegro... 0 nuevo papa-suegro consanguineo. En lo transcrito
s6lo aparecen dos de los cuatro hijos varones, a quienes he distinguido
expresamente. El lector notard que la chaman (la chaman principal, tia de
Maria) invita a los ritualistas a tomar la iniciativa en el ejercicio ritual.

Hijo 3°: Disctilpame, a la vez porque nos ofendiste o te ofendimos. Perda... per-
dénanos, ya que... [...]

Chaman: “Perdéname papa”, digan. [...]

Hijo 3% Pa’, te cuidamos, nunca te dejamos solo, te tuvimos aqui, limpio, te
bandbamos, te cuidamos mucho. [...] No vayas a pensar, pa’, que te dejamos

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

solo, nunca te dejamos solo, nunca te dejamos solo papa, siempre te hicimos la
limpieza, te bahamos como td querias, td te bafiabas cuando estabas bien,
cuando no sentias nada. [...]

Chaman (dirigiéndose al hijo menor, soltero, quien cuidé a los padres ancianos
y enfermos): Gracias mi jo” [mi hijo, hijo mio], ya lo cuidaste tu pap4, ya todos lo
vieron, ya todos le dieron la mano. Gracias a Dios ya que descanse en paz, ya lo
cuidaste mucho, a veces comias luego, a veces no, ya aguantaste tu hambre, todo
lo que querias no pudistes comer hijo, gracias a Dios que ya te tuvieron mi her-
mano [la chamén llama hermano al difunto, que en vida fue su primo], ya que
descanse en paz también ya donde Dios lo va a recibir bien su alma, su espiritu.
[...]

Chaman (dirigiéndose a una de las nueras): Asi mi ja’ [mi hija, hija mia], aga-
rralo [que entregue el plato con pollo entero cocido (ofrenda sacrificial) para
sostenerlo al mismo tiempo que el padre-suegro subrogado, junto con él]: “Dis-
ctilpame suegro ti también, disctlpame, todos tenemos boca, no es porque
sépamos, nadie nace sabiendo las cosas”.

Hijo 3°: Disctilpame pap4, disculpa papa que te banidbamos todos los dias... No
todos los dias, pero cada que hacia... te bafiamos. Tl nunca no... no querias estar
sucio. Nunca te dejamos solo. [...]

Hijo 5° (ultimoggénito): Este [pollo] también?

Chamén: Ese ya es de tu papa.

Hijo 5° (ultimogénito): Ah.

Chamén: Ese es de tu papa. Mhm.

Mujer no identificada (una de las nueras): [...] ya le hablaste [...] estds aqui [...]
Tu pap4, lo cuidaste, lo viste, todo el tiempo estabas aqui con él.

Hijo 5° (ultimogénito): Mhm.

Mujer no identificada (una de las nueras): Ya ahorita que te perdone. [...]
Chamaén: Hora’ disctlpale tu papd mi jito’ [pequefio hijo mio], ya que pos’
hora’ si ustedes...

Hijo 3°: Perdéname papa, discilpame.

Chaman: ...sienten mal, porque ustedes son el que... son sus hijos de mi her-
mano, primo hermano...

Hijo 3°: Discilpame, perdéname.

Chaman: ...es muy mal lo que hacia mi hermano, pus’ también me da pena.
Como €l decia que era hombre, se porté muy mal. Y ustedes, hay o no hay;, tie-
nen dinero o no, pero ai’ andan buscando para hacer este Costumbre. [...]
Yerno (dirigiéndose a la chaman): Tia, tia: discilpame que donde estamos
molestando.

Chaman: Hijo, no hay cuidado hijo, ya esta bien que ai’ cambiamos la florecita
[metafora de haber realizado el Costumbre, rito chamanico].



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 161

Yerno: Y pos’ eso...

Chamaén: Hora’ si, hora” disctilpenme también que lo que pensaba mi hermano,
mi primo hermano, no es cierto, lo que dijo que hora’ si que a veces pasa muchas
cosas...

Yerno: Si.

Chamaén: ...en la vida, por la familia...

Yerno: Asi es.

Chamadn: ...también me da pena, pero pos” hora’ si... Discalpame compadre o
yerno de mi so... parte de por mi sobrina, hora’ si disctilpame que no, nomas
mentira también lo que hablaba, no es cierto, nomas... jFue bien celoso!

Yerno: Eso es.

Chamaén: Hora’ si disctilpame porque no es cierto lo que hablaba, a veces, como
dice: jmiras!

Yerno: Es cierto.

Chamaén: Es cierto. No es cierto lo que dijo. Ay Dios, ave Maria purisima, ave
Maria santisima. [...]

Yerno: Haber este... pasale para aca [...dirigiéndose a su nuevo suegro].

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Hora” si me toca a mi. [...]

Yerno (con voz temblorosa, dirigiéndose al padre-suegro subrogado): Yo siem-
pre te visité, ti nunca me demostraste que... pues que... que eras malo, cuando
ya [...] nunca me demostraste que... lo que... lo que hacias con tus hijos. Siempre
me respetaste, yo también te respeté. Nunca, nunca me demostraste que [...] asi.
Yo siempre te... te traté bien, cada vez que nos ibas a visitar a la casa te trataba yo
bien, o sea a veces [...]. Siempre te vi como suegro [...]. Ahora pus’ perdéname,
perdéname si algtin dia te ofendi. Pues este... siempre te respetamos, siempre
platicamos en buenas palabras y nunca te... nunca este... nos dijimos malas pala-
bras. Si ya a tus hijos como sea lo... los trataste como... como ellos pues, pero ya,
eso que Dios te perdone, y al ratito eh... termina todo.

Nuevo padre y/o nuevo suegro (dirigiéndose al nuevo yerno, ;hijo?): Pus’
discilpame...

Yerno: Mhm.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: ...discilpame... que tal vez te... te vi... te vi mal,
hora’ si disctlpame...

Yerno: Mhm.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: ...o te... te dije algo borracho...

Yerno: Si.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Disctilpame.

Yerno: Si, si, si, no hay cuidado. Porque yo... yo siempre pensé: yo siempre
respe... he respetado a mi suegra, los he... los he estimado, yo no le po... no me

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

162 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

podia yo acercar con ella porque luego se celaba. Es cierto, suegro, eres muy
celoso.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Si.

Yerno: Yo siempre lo guardé ese secreto, yo siempre me aguanté y nunca le
demostré nada de eso. Ya de todas maneras, este... este... yo te perdono. Yo
siempre, como he dicho, hay que perdonar los pecados y...

Chaman: Pos’ eso si, pa” que quede claro todas las cosas.

Yerno (dirigiéndose no a la viuda viva, su suegra de antiguo y alli presente,
sino a la vieja esposa del nuevo padre y/o nuevo suegro, la madre-suegra
subrogada, madre-suegra duplicada): ...y vamos a borrar todo esto, por eso se
estd haciendo esto. Si. 51 suegra, eh, perdéneme. [...] Si, si, y lo... le... 1o perdono,
lo perdono. [...] Claro que si, mhm, asi es. [...] Mhm, mhm. [...] Si, si, es... nos
vamos a perdonar todos. Y le agradezco, le agradezco de que... gracias por uste-
des tengo mi compafiera.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Gracias a usted que ya no pudimos...

Yerno: Si, si. Mhm. [...]

Chaman (dirigiéndose al Nuevo padre y/o nuevo suegro, ofreciéndole ejemplo
de cémo dirigirse a su nuevo yerno): “Disctilpame yerno...”

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Disctlpame...

Chaman: “...yo creo que de borracho te dije algo...”

Nuevo padre y/o nuevo suegro: Disctilpame la que yo hice...

Chaman: “...hora’ si, tal vez fue de borracho...”

Nuevo padre y/o nuevo suegro: ...de borracho, en juicio tal vez...

Chaman: “...no fue mi intencién”.

Nuevo padre y/o nuevo suegro: ...pero, hora’ si... hora’ si disctilpame.

Con celeridad, pero sélo después de atender su responsabilidad de
rogar perdon, recibirlo y concederlo de vuelta, el padre “de cambio” apro-
vecha el momento en que las disculpas se piden y otorgan entre hermanos,
para abandonar la casa en que se desarrolla el rito de perdén y emparenta-
miento, e ir a su propia casa, cambiarse y regresar con ropa limpia para
presentarse como el nuevo padre que a esa hora ya es. La vieja esposa del
padre de relevo, aunque también nueva pariente, no ha necesitado cam-
biarse de ropa debido a que, como los involucrados aducen, la viuda sigue
viva. En funcién de lo que he visto en, y me han contado sobre otros Con-
ciertos en los que con fines terapéuticos se reemplaza a los padres difuntos,
puedo decir que, tal como ocurrié en el Concierto del Tepetate descrito en
el tercer apartado de este articulo, habria sido mas convencional que los
nuevos hijos regalaran ropa nueva a sus nuevos padres: un sombrero y un
paliacate para el sefor; para la sefiora aretes y una toalla, esta dltima en



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 163

sustitucion del que debi6 ser el regalo de antafio: un quesqueme que, como
ahora la toalla lo ha sustituido, las viejas y las tradicionalistas usan sobre la
cabeza cuando pega el sol y sobre los hombros cuando hace frio. A falta de
ropa regalada, el nuevo padre va a su casa para cambiar la que visti6, antes
de ser el padre de relevo, por la que viste tras convertirse, cuando “se cam-
bia” de “tio” (tio en segundo grado) a padre (nuevo padre) y suegro (nuevo
suegro). Por no haberse centrado el rito en la madre, la nueva y duplicada
madre obvia el cambio de ropa aun cuando también ella adquiere nuevas
relaciones de parentesco. Por cierto que en todo esto se advierte el célebre
tema amerindio del cambio de ropa como operador de transformacién.®

Una de las fases conclusivas del Bafio de Difunto, es precisamente el
Bafio que los deudos practican en el pozo, manantial o arroyo que el difunto
acostumbraba visitar en vida. Es cuando los ritualistas se dirigen al pozo,
en donde tiene lugar la desconsanguinizacién. Para cuando el cortejo fiine-
bre se dirige al pozo, antes de su llegada, Maria practica la que, sin exégesis
directamente proporcionada por los involucrados en el rito, llamaré contra-
transfusion de sangre que habria de practicarse con las espinas de lima que
tres horas antes la chaman principal habia pedido reunir en una hoja. Qui-
zas la chamén pidi6 trece espinas, segtin el ndmero de lo masculino (como
varén el difunto). Lo que es un hecho es que sélo fueron ocupadas siete, de
acuerdo con el niimero de lo muerto. Pudo ocurrir que la chaman cambiara
de opinién sobre lo procedente, como que el lego encargado de reunir las
puntas confundiera un nimero ritual por otro o errara en su adivinanza
(siete, en lugar de trece).’

Apenas a las afueras del solar de residencia del patrilinaje del que el
difunto fue “fundador”, pero del que estaba en proceso de ser expulsado,
Maria, quien definitivamente ya no seria mds su hija, se pincha la parte
trasera del 16bulo de la oreja derecha con una de las espinas de lima. No
noto que sangre, aunque si me parece, por su gesto, que herirse le duele un
poco. Mas tarde, cuando le pregunté, me dird que no sangré ni le dolié la

8 En sus respectivas obras, Pitarch [1996] y Viveiros de Castro [ 1992; 2004a; 2004b] tra-
tan repetidamente esta cuestion [véase Martinez Gonzélez 2011].

9 Si bien no siempre es posible para un lego prever con exactitud las fases rituales ni el
nimero en que se realizardn determinados actos o utilizardn objetos concretos, al me-
nos los legos que suelen asistir a los ritos chamanicos suelen estar familiarizados con
ellos. Aunque con un margen de error amplio —pues sélo el chamén iniciado tiene la
dltima palabra—, el lego puede anticipar, como por ejemplo con respecto a la numero-
logia, que el chaman recurrird a uno de los pocos ntimeros vélidos en la numerologia
ritual (entre paréntesis su significado): siete (muerto), doce (femenino), trece (masculi-
no), catorce (dos veces muerto), veinticinco (completitud = macho + hembra = maiz).

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

164 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

operacion. Menos quejumbrosa que otros ma’dlh’amanin —sobre todo, varo-
nes—, creo que su respuesta negativa habria sido falsa porque buscaba ser
condescendiente. Mi opinién es que le habra parecido mds amable minimi-
zar y por tanto negar el dolor sufrido, aunque en efecto pudiera haber sido
nimio. Quizas no sangrara o sangrara muy poco, pero sélo puedo suponer,
a pesar de su testimonio, que punzar la oreja con una espina tinicamente
puede tener por objeto recoger la sangre que mana manchando el punzén,
de manera comparable a como se hace la operacién contraria, en la que los
padres de relevo se punzan un dedo del pie con idéntica o semejante herra-
mienta, y tiene por objeto explicito provocar su sangrado. Por cierto, que
tampoco alcancé a ver claramente que la sangre manara del dedo medio del
pie derecho de los padres sustitutos, a pesar de que presencié varias veces
esos ritos y, respecto de éstos, si obtuve informacién que confirmé que la
sangre mand. Puedo suponer entonces que, incluso si es poca, si hay sangre
implicada en la operacién que tiene lugar en los limites del solar, cuando el
padre de relevo clava una vela en el suelo: més precisamente, el trozo de
una vela partida en tres, y lo enciende. La nueva hija le da a la chaman
principal, la espina con la que se pincha el 16bulo de la oreja, para que la
clave méds o menos ensangrentada en la vela medio enterrada. Las siguien-
tes seis operaciones de la misma indole son realizadas por el nuevo padre y
la nueva hija, con la supervisién atenta de la chamén. En el camino entre la
casa y el pozo, siete veces en total realizan la operacién que lleva la sangre,
o0 apenas un rastro de ésta, de la oreja de la ex hija al trozo de vela, parcial-
mente hundido en la tierra, para, de esta manera, desconsanguinizar a la ex
hija respecto de su ex padre y, con ella, al resto del patrilinaje: los hermanos
de Maria, sus hijos y sus sobrinos, quienes ya no son maés los hijos y nietos
del difunto enterrado dos o tres dias antes, sino nuevos hijos y nuevos nie-
tos del “relevo” y de su esposa.

¢ CONSANGUINIZAN LOS NUEVOS SUEGROS CON SUS NUEVAS NUERAS?

Frente a la contradiccién que supone, al menos para la nocién convencional
de consanguinidad, que los nuevos padres neoconsanguinizaran con quienes
parecian haber debido establecer una relaciéon de neoafinidad, encuentro
dos interpretaciones posibles. Segtin la primera, que vacia de sentido la
préctica, pudo tratarse de un ejercicio realizado irreflexivamente, al calor de
la communitas creada en el ritual [Turner 1969: 103-104], en virtud de la cual
el rito es repetido de manera comparable a como se repite para ser aprendido
y practicado: cuando alguien limpia, todos limpian imitdndole; cuando alguien
baila, su gesto invita a todos los demas a bailar; cuando alguien ofrenda,



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 165

todos los demas siguen su accién para ofrendar a continuacién; cuando un
ritualista pide perdén, los restantes ritualistas se abandonan a sus respectivas
peticiones de disculpa. En esas circunstancias, cuando los nuevos hijos neo
0 reconsanguinizan con sus nuevos padres, y los nuevos nietos hacen lo
propio con sus nuevos abuelos, las viejas esposas de los nuevos hijos, viejas
madres de los nuevos nietos, neoconsanguinizan ellas también con sus nuevos
suegros, no obstante que sea desde la posicion de nueras que, por definicién,
no parecen poder ser consanguineas de los “relevos” que devendrian sus
nuevos suegros. Segiin la primera interpretacién, consanguinizaron sin
querer.

La segunda via interpretativa reconoce desde el sentido hasta las con-
secuencias socioldgicas en el mecanismo de neoconsanguinizacién al que
se sometieron las nueras (y acaso también el yerno) del difunto ex suegro.
Esta via podria seguir los derroteros propuestos por Galinier para el caso
mesoamericano y Hélene Clastres para el sudamericano [1978: 89, citado en
Viveiros de Castro 1992: 270]: la de que aqui operara una légica que no res-
peta “el principio de no contradiccién” [Galinier 2009: 143]: las nuevas nue-
ras serian, sin contradiccién, nueras consanguineas de sus nuevos padres,
o nuevas hijas de sus nuevos suegros. Una interpretacién, no necesaria-
mente opuesta a, ni incompatible con ésta, previa, es la que, de manera
comparable a como se ha propuesto para los parentescos dravidianos ama-
zoénicos, las nuevas nueras ma’dlh’amanin neoconsanguinizaran con sus
nuevos suegros, en virtud de la bisqueda de una sociabilidad ideal de con-
sanguineos sin afines, contribuyendo...

[...] a borrar las relaciones de afinidad en el seno de su parentela agrupada y a
reforzar la idea segtin la cual ésta obtiene su unidad, e incluso su sustancia, de
una consanguinidad ideal. [...] Suegros, cufiados y yernos desaparecen del
campo de referencias sociales para transformarse en consanguineos de elec-
cién, mientras que la afinidad [...] tiende a convertirse en una relacién abstracta
que permite caracterizar la relacién con los enemigos, “los dadores de mujeres”
[Descola 2005: 286].

La relacién con los enemigos donadores de mujeres amazoénicos excede
el campo de comparacién que puedo imaginar pertinente para mi caso
mesoamericano, pero aquella “colectividad idealmente consanguinea”
construida a costa de una “afinidad sin verdaderos afines” del parentesco
dravidiano achuar [Descola 2005: 306], y la inclusién de terceros “que esca-
pan al dualismo consanguineos vs. afines o parientes vs. extranjeros” en los
parentescos dravidianos amazénicos [Viveiros de Castro 2002: 152], podrian

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

166 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

ser vias interpretativas pertinentes para el caso totonacano que presento.
No intentaré aqui demostrar la validez o invalidez de una interpretacién
tal. Mi propdésito es sefialar que cabe reconocer sentido y consecuencias
parentales, congruentes con la sociologia tepehua oriental, en el ejercicio de
consanguinizacion entre los nuevos papds de las viejas esposas y las viejas
conyuges de los nuevos hijos, es decir, entre suegros y nueras inopinada-
mente consanguineas.

SEGUNDA Y ULTIMA INCONCLUSION

Por si no bastara concluir que, entre los ma’dlh’amanin, no todas las relacio-
nes de consanguinidad que un hijo sostiene con sus padres estdn dadas
desde el nacimiento, sino que es posible construirlas a una edad bien avan-
zada, es necesario agregar que no sélo es posible construir relaciones de
consanguinidad entre hijos y padres, y abuelos y nietos. Las llamo relacio-
nes de consanguinidad pues es con sangre que se establecen y califican, en
primer lugar, las relaciones que Occidente y la antropologia conciben como
los mejores ejemplos de relaciones consanguineas.

He obviado el hecho de que la reconfiguraciéon de la red parental que
deriva del relevamiento es amplisima y toca, por ejemplo, a nuevos herma-
nos (los viejos hijos de los nuevos papas), nuevos tios (los viejos hermanos
de los nuevos papds) y nuevos primos (los viejos sobrinos de los nuevos
papas). Segun algunos testimonios que he recogido, los parientes aun mas
lejanos, como los viejos compadres o los viejos suegros de los nuevos padres,
se anaden a la nueva parentela de los que s6lo por un momento fueron huér-
fanos. Pero limitdndome a los datos expuestos en las descripciones etnogra-
ficas de este articulo, es bien claro que las relaciones de consanguinidad se
establecen también entre suegros y nueras, y resulta igualmente valido
suponerlas para las habidas entre suegros y yernos. ;Qué cabe suponer de
una consanguinidad como ésa?

En alguna de sus muchas publicaciones, Viveiros de Castro revisa la
cualidad humana que los amerindios reconocen en seres que los occidenta-
les consideramos animales o incluso seres inanimados. El perspectivista
repara en el hecho de que, en un universo como el amerindio donde todo es
humano —o puede serlo, o lo es potencialmente—, humanidad significa
algo distinto de lo que significa en clave occidental, en la que sélo nosotros
lo somos. Equivalentemente, en una sociedad como la tepehua oriental en
donde se puede renunciar a la relacién de consanguinidad que se tiene con
un padre o una madre, para optar por una nueva relacion consanguinea
con quien antes no fue un pariente y al mismo tiempo emparentar con al



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 167

menos una parte de los parientes de este nuevo consanguineo; en esa socie-
dad tepehua en la que la nueva relacién entre suegros y nueras y yernos es
consanguinea, la consanguinidad amerindia es otra cosa que nuestra con-
sanguinidad occidental.

Los estudiosos de la historia de la prensa en México, en general, no han
prestado mucha atencién a los periédicos de izquierda. La problemética
central ha sido la constitucion de la llamada prensa moderna, un modelo de
publicacién que fue imponiéndose a través del siglo xx. Posiblemente, una
razén para desdenar la historia de los peridédicos de izquierda ha sido el
prejuicio generalizado de que se trataba de publicaciones de corta dura-
cién, de escasa calidad y saturadas de consignas. El prejuicio surge contra-
puesto a la idea de que la prensa debe perseguir el fin de transmitir
informacién veraz de manera objetiva, y evitar filtros que pudieran atrave-
sar puntos de vista sesgados y parciales. No es aqui el espacio para entrar a
debatir si la llamada prensa moderna cumple con esta finalidad. En cam-
bio, quiero senalar que la prensa de izquierda ofreci6 un modelo distinto
para transmitir la informacién [Serna 2014; Trejo Delarbre 2014: 5-6; 1975].
La ausencia de una historia de la prensa de izquierda, en consecuencia, deja
en el silencio a la oposicién que conformé el proceso cultural mediante el
cual la prensa moderna logré ser hegemonica.

REFERENCIAS

Clastres, Héléne

1978 (1975) Terra sem mal: o profetismo tupi-guarani. Editora Brasiliense. Sao Paulo.

Descola, Philippe

2005 (1993) Las lanzas del crepiisculo. Relatos jibaros. Alta Amazonia. Coleccién Antro-
pologia. FCE. Buenos Aires.

Galinier, Jacques

2009 (1999) El entendimiento mesoamericano. Categorias y objetos del mundo,
en El espejo otomi. De la etnografia a la antropologia psicoanalitica, Jacques Gali-
nier. Coleccién Etnografia de las Regiones Indigenas de México en el Nuevo
Milenio, serie Estudios monograficos. INAH-CDI-CEMCA. MEXICO: 135-152.

Heiras Rodriguez, Carlos Guadalupe

2010 Cuerpos rituales. Carnaval, dias de muertos y costumbres tepehuas orientales,
tesis de maestria en Antropologia Social, ENaAH. México.

2011 The Eastern Tepehua shamans. Traditional healers and diviners who make
women and old men. Voices of Mexico (91): 64-69.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 72, mayo-agosto, 2018



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018

168 CARLOS GUADALUPE HEIRAS RODRIGUEZ

2014 San Pedro Tziltzacuapan: el afio ritual de una comunidad tepehua. Coleccion
Voces de la tierra. IVEC-CONACULTA. Xalapa.

2016 El tipo ritual tepehua suroriental, en Develando la tradicion. Procesos rituales
en las comunidades indigenas de México, Lourdes Baez Cubero (coord.). vol. 3.
Coleccién Etnografia de los Pueblos Indigenas de México, serie Ensayos,
INAH. México: 114-133.

2017 "Oqxtapdaxa, el relevo: nuevo papd o mamd. Etnografia inconclusa sobre consan-
guinizacion y desconsanguinizacion en el parentesco ma’alh’amd’ (tepehua oriental).
Ritos chamidnicos y ontologia, tesis de doctorado en Antropologia Social. ENAH.
México.

Ichon, Alain

1990 (1969) La religién de los totonacas de la sierra. Coleccién Presencias 24. CONACULTA-
INIL México.

Mackay, Carolyn J. y Frank R. Trechsel

2010 Tepehua de Pisaflores, Veracruz. Coleccion Archivo de Lenguas Indigenas de
México 30. cOLMEX. México.

Martinez Gonzalez, Roberto

2011 El nahualismo. Serie antropolégica 19. Instituto de Investigaciones Histéri-
cas de la unam. México.

Pitarch Ramoén, Pedro

2006 (1996) Ch’ulel: una etnografia de las almas tzeltales. Coleccién Antropologia.
FCE. México.

Turner, Victor

1988 (1969) El proceso ritual. Estructura y antiestructura. Taurus Alfaguara. Madrid.

Viveiros de Castro, Eduardo

1992 (1984) From the enemy’s point of view: humanity and divinity in an Amazonian
society. Coleccién Anthropology/ Comparative religion/ Latin American
studies. The University of Chicago Press. Chicago.

2002 (1993) O problema da afinidade na Amazonia, en A inconstincia da alma
selvagem e outros ensaios de antropologia, Eduardo Viveiros de Castro. Colec-
cién Ensaios. Cosac Naify. Sdo Paulo: 87-180.

2004a  (1996). Perspectivismo y multinaturalismo en la América indigena. Tierra
adentro. Territorio indigena y percepcion del entorno, Alejandro Surrallés y
Pedro Garcia Hierro (eds.). Documento 39, Iwgia, Copenhague: 37-79.

2004b  Perspectival anthropology and the method of controlled equivocation, en
Tipiti: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, 2
(1): 3-22.



CONSANGUINIZAR Y DESCONSANGUINIZAR, MECANISMOS TEPEHUAS 169

2013 (2008) La mirada del jaguar. Introduccién al perspectivismo amerindio. Entrevis-
tas. Tinta Limon. Buenos Aires.

Williams Garcia, Roberto

2004 (1963) Los tepehuas. Instituto de Antropologia de la Universidad Veracru-
zana. Xalapa.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 72, mayo-agosto, 2018



