
Hacia una antropología
postexotista

Jesús Ernesto Ogarrio Huitrón*
Escuela Nacional de Antropología e Historia

Alban Bensa, antropólogo francés, célebre autor de la obra El fin del exotismo, 
estudioso del pueblo canaco de la Nueva Caledonia, sostiene en este libro 
una conversación plagada de reflexiones teóricas, en una entrevista concedida 
a Bertrand Richard. La primera edición en francés de este libro data de 2010 
y fue traducida al español en 2015. Se trata de un pequeño libro de bolsillo 
de poco menos de ciento cincuenta páginas, sin embargo, con un densa 
reflexión teórica en torno al pensamiento sociológico y antropológico francés 
y su impacto político en el ejercicio del quehacer científico y la conformación 
étnica de los Estados-Nación contemporáneos. La transcripción de una con-
versación profunda acerca del legado teórico de Émile Durkheim y Marcel 
Mauss en los fundamentos de la antropología estructuralista de Lévi-Strauss, 
uno de los pensadores más influyentes en los estudios de la función social 
de los mitos, el parentesco y su noción de reciprocidad mediante las reglas 
de matrimonio, el intercambio de mujeres y la prohibición del incesto como 
uno de los valores universales y fundadores de la sociedad. 

La obra es prologada por João Pacheco de Oliveira y está dividida en 
tres apartados. En ella se problematiza el impacto epistemológico y político 
de la obra de Lévi-Strauss en el pensamiento francés y en la construcción 
teórica del corpus amerindio. En el primer apartado se hace un breve recorrido 
por el pensamiento antropológico del siglo xx y su ruptura metodológica 
con la historia, y la conformación de un corpus teórico alejado del contexto 
social donde se originan los estudios etnográficos. En el segundo, podemos 

* ogarrioshanti@gmail.com

Alban Bensa. 
Después de Lévi-Strauss. Por una antropología a escala humana.

Fondo de Cultura Económica. México. 2016. 

número 70, septiembre-diciembre, 2017



240
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Jesús Ernesto Ogarrio Huitrón

encontrar una reflexión teórico-metodológica sobre el papel del etnógrafo 
como inventor de categorías universales del comportamiento humano, 
fundadas en ficciones antropológicas (como el mito de origen de la antrop-
ología estructural a partir del reordenamiento de los estudios de parentesco 
de Lévi-Strauss), frente a la necesidad de estancias de larga duración para 
la formulación conceptual a partir de la experiencia intelectual del interlocu-
tor. Y finalmente, en el tercer apartado podemos encontrar una provocación 
de orden metodológico, donde el papel político del etnógrafo es evidente 
en la conformación erudita de categorías políticas, tanto de etnias como de 
culturas múltiples en interacción subordinada con el orden institucional de 
Occidente, el cual es jerárquico y segmentario. Una invitación a la reformu-
lación teórica de la antropología contemporánea a partir de una conceptu-
alización baja, la cual, considera las prácticas cotidianas de los sujetos y su 
acción política en contextos de emancipación colonial.   

El texto en su conjunto es una crítica radical a la obra de Lévi-Strauss, 
poniendo sobre la mesa los retos políticos y epistemológicos de la antropología 
contemporánea ante el impacto del estructuralismo francés en Europa y su 
influencia en el pensamiento antropológico en América Latina, especialmente 
durante la segunda mitad del siglo xx. Señala las deficiencias del excesivo 
trabajo de gabinete y sus limitantes reflexivas que tratan con fuentes etnográficas 
heterogéneas y de talante colonial. Busca reivindicar el linaje de Malinowski 
en cuanto al trabajo etnográfico de larga duración, ya que las repercusiones 
del estructuralismo en la sociedad francesa han tenido impacto en el quehacer 
político de los científicos. Su autoridad científica ha sido fundamental para 
determinar la situación étnica de los pueblos subordinados colonialmente 
al despojar y disociar de los análisis la historicidad de sus prácticas culturales. 
Hace referencia a la institucionalización del estructuralismo en el pensamiento 
antropológico y su influencia en el americanismo conformado etnográfica-
mente en las tierras bajas de América del Sur y su tránsito progresivo a 
México en los contextos metropolitanos e interétnicos. Con especial énfasis 
en el papel ético y político del antropólogo, desarrolla una serie de propuestas 
metodológicas para una nueva forma de hacer antropología de escala humana. 

Acérrimo defensor de la investigación en acto, donde la acción creativa 
del interlocutor y del antropólogo se haga palpable en la reflexión etnográfica, 
Bensa critica los presupuestos del estructuralismo a partir de los diálogos 
teóricos entre los estudios de Oceanía y las Américas y su matiz empírico 
durante su apoyo al movimiento de independencia del Pueblo Canaco. En 
su trabajo etnográfico hace  evidente la proximidad y amistad con el líder 
canaco del movimiento independentista Jean-Marie Tijbaou, así como su 
cercanía con estudiantes e intelectuales canacos. En su ejercicio intelectual 



241

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Hacia una antropología postexotista

conjunto para la recuperación de la memoria, hace un giro reflexivo al margen 
del estructuralismo en su búsqueda de una nueva forma de ver la antropología 
en vías a su descolonización a partir de una radicalidad reflexiva que ayude 
a la comprensión de las formas culturales como productos históricos y del 
diálogo prolongado con los actores sociales. Para ello, señala la necesidad 
de abandonar las prácticas de exotización que le han dado prestigio al mul-
ticulturalismo y que convierten el método antropológico en un arma colonial. 
Superar el positivismo en las ciencias humanas y poner énfasis en la dignidad 
y soberanía de los pueblos, antes de imponerles categorías y modelos teóricos 
totalizantes. Por ello es que critica el orden impuesto por el estructuralismo 
francés, especializado en la generalización de los aspectos humanos, ocultando 
las estrategias y razones en su accionar cotidiano. Razones por las que Alban 
Bensa señala que la antropología francesa ha sufrido una pérdida de lo real 
tanto en su reflexibilidad etnológica como en su praxis política. Ese alejamiento 
de lo real, obedece al divorcio metodológico entre la antropología y la historia, 
causante de un serio desajuste teórico a partir del distanciamiento de la 
situación concreta del mundo.  

Con esto señala un marcado matiz teórico y discursivo entre las ciencias 
sociales de los siglos xix y xx, dos vías radicalmente distintas; por una parte, 
el materialismo histórico y su tendencia a analizar el mundo a partir de la 
historia. Por otra parte, el alejamiento antropológico del carácter histórico 
del mundo social, con el afán de replicar el modelo de las ciencias duras a 
partir de la propuesta conceptual de Herbert Spencer del organismo social. 
Desde entonces se comenzó a configurar la idea del cuerpo social como un 
todo y la necesidad de encontrar las leyes generales de la sociedad, apartán-
dose de la historia. Bensa señala que, con Émile Durkheim, al tratar los 
hechos sociales como cosas, se consolidó la instauración del positivismo en 
las ciencias sociales al independizar la labor del sociólogo y la del historiador 
con el objetivo de clasificar, ordenar y jerarquizar las formas de sociabilidad. 
El modelo sociológico de Durkheim y el poder explicativo del dato se impu-
sieron en el pensamiento social. Un modelo estático de análisis que paraliza 
la historia en una estructura 

Por otra parte, el modelo de Lévi-Strauss da cuenta de una compleja 
relación entre antropología e historia, donde los valores universales propi-
cian una separación entre lo simbólico y lo social. Al tratar a la sociedad 
como una lengua a partir de la lingüística estructural de Jakobson, rompe 
radicalmente con la historia y el contexto cultural donde se originan los 
mitos y las formas políticas de alianza matrimonial. Una postura cientificista 
que antepone la estructura como la lógica social por excelencia, dejando el 
peso de su correspondencia a la asimilación de los elementos de la lengua 



242
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Jesús Ernesto Ogarrio Huitrón

para poder explicar y predecir los fenómenos sociales. Perspectiva científica 
que critica profundamente Alban Bensa, ya que ve en ella un método que 
resiste a los tiempos históricos, así como las consecuencias de una concep-
tualización generalizadora. Un continuum de las prácticas colonialistas del 
pensamiento francés de la segunda mitad del siglo xx, los treinta años de 
gloria del estructuralismo, que fueron el reflejo de la estabilidad política y 
económica de Europa de la posguerra y el alejamiento reflexivo de la realidad. 
Una realidad antropológica manipulada y alejada de los conflictos étnicos 
y de los acontecimientos históricos. Por esta razón, Bensa plantea como un 
reto para la antropología de hoy la exigencia práctica y teórica de ir más allá 
del mito y el parentesco, y profundizar en los sobresaltos de la vida cotidiana 
sin dejar de lado la acción de los sujetos que modifica las estructuras. Advierte 
que lo más interesante para la antropología no es descubrir leyes generales 
de los patrones de sociabilidad, sino abordar las rupturas, las excepciones, 
las transgresiones; hacer una antropología de las contingencias y desplaza-
mientos y no de la inercia social. 

Para Bensa, negar lo histórico es negar lo real, por ello señala que es 
necesario un reajuste de las categorías del mundo social y construir los 
medios para reflexionar la acción e incluir en la reflexión etnográfica la 
dimensión histórica y los aspectos de la vida social del pensador indígena. 
Romper con la propia autoridad que se tiene como etnógrafo sobre sus 
sujetos de estudio, la cual en muchos casos enmudece políticamente a los 
actores. Apunta hacia la necesidad concreta de la producción del propio 
material etnográfico mediante estancias de larga duración. Trabajar en 
conjunto la reconstrucción de la memoria, tratarla como fuente histórica y 
profundizar la relación etnográfica a través de una mirada cercana al 
contexto cotidiano de los actores. Una proximidad que nos permita la con-
textualización de los hechos del pasado y del presente, una apuesta por 
construir una reflexibilidad etnológica indulgente y recíproca, capaz de 
contemplar múltiples verdades en interacción y conflicto. El antropólogo 
debe entenderse a sí mismo como una mediación más y al interlocutor 
como generador de conocimiento para crear las vías hacia un humanismo 
antropológico práctico, el cual como regla fundamental deba tomar en serio 
el mundo del ”otro”. Y también, superar el malestar moral y afectivo de la 
praxis etnográfica ante la fabricación y determinación de los sujetos en con-
textos de colonialismo o emancipación política. Dicha teorización, propone 
Bensa, debe depender del trabajo de campo y las estancias de larga duración 
fuera de casa para que, como etnógrafos y cronistas, seamos capaces de 
contar historias e ir más allá de la búsqueda de leyes universales de los 
aspectos de la vida cotidiana. Por esa razón, propone, el etnógrafo debe 



243

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Hacia una antropología postexotista

dejarse capturar por la experiencia del terreno y acceder a la lógica de las 
acciones mediante el diálogo y la estancia prolongadas como reto empírico 
para superar los modelos universales de las estructuras formales.

Al hablar del papel político de la antropología como una máquina que 
crea ficciones de sustrato nacional de carácter inmutable, pone el dedo en 
la llaga de las instituciones que marcan las fronteras de lo étnico y de lo 
políticamente correcto dentro del imaginario estatal. Los efectos políticos 
del estructuralismo que cita Alban Bensa no sólo hacen referencia al corpus 
teórico de la antropología y su praxis colonial, sino a la consolidación de los 
Estados-Nación contemporáneos y el uso de los recursos semánticos en las 
arenas de lo político al segmentar a las sociedades en grupos lingüísticos y 
grupos étnicos. Con ejemplos como la Francia de hoy, pone en relieve el 
papel de los museos como espacios de ruptura entre lo étnico y lo histórico. 
Las repercusiones políticas del dualismo y la segregación étnica son palpables 
en el orden social de Occidente, un arma de doble filo en tanto que se apunta 
hacia la promoción de lo étnico como estrategia de integración y, al mismo 
tiempo, se utiliza como un pretexto para la reivindicación de los valores 
nacionalistas y segmentarios. En su larga reflexión deja en claro que no se 
puede desconectar ni en lo teórico ni en lo empírico, la construcción cultural 
de las relaciones de poder. Si trasladamos esta reflexión crítica al suelo 
antropológico y político mexicano, queda claro  el reto metodológico para 
el desarrollo de una praxis etnográfica que apunte hacia la descolonización 
conceptual de las identidades étnicas. A su vez, nos deja como tarea, romper 
con aquellas formas de glorificación de las etnias que les despoja de su 
realidad, donde se antepone una mirada romántica frente a las múltiples 
dimensiones en que se manifiesta su complejidad, la cual es aún más rica 
para la creación de conceptos antropológicos de escala humana. En el contexto 
mexicano actual y ante la emergencia de nuevas luchas políticas y las rei-
vindicaciones culturales de largo aliento, es necesaria una praxis etnográfica 
cercana a la gente y que sea capaz de dar cuenta de los procesos políticos de 
escala local y sus interconexiones con las contingencias de escala global. 


