
Elogio del animismo o el 
impresionante regreso de las cosas

Alfred Gell.
Arte y agencia. Una teoría antropológica, 

1ª. edición, traducción de Ramsés Cabrera(Edición original de 1998). 
SB Editorial. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. 2016.

Carlos Arturo Hernández Dávila*
ENAH-INAH

Que nadie se llame a engaño. Mejor sería convocar al asombro o, si se pre-
fiere, a la provocación. Estamos reseñando un libro publicado en su versión 
original en el año 1998 y aparecido para el público de habla castellana en el 
no tan lejano año 2016 e impreso, para más señas, en Buenos Aires. A dife-
rencia de las noticias bibliográficas del medio antropológico que anuncian 
novedades editoriales, y que incluso tímida o temerariamente se atreven a 
presagiar el destino que el libro referido tendrá en los debates al interior o 
en la periferia de nuestra disciplina, en esta ocasión estamos ante un libro 
que con veinte años ha alcanzado ya la mayoría de edad, abriendo cami-
nos y ensanchando otros, por lo que no sería descabellado exponer (con 
tanta cautela como modestia) la forma en cómo la obra de Alfred Gell se 
ha ido acomodando —o no— entre nosotros, de tal suerte que estas letras 
son una reseña con ojos en la espalda. Esta recursividad puede ayudar-
nos a entender esta obra como un vasto y delicado ejercicio que zanjó las 
formas de comprender una relación en permanente conflicto, a saber, la 
que se establece entre el arte y la ciencia antropológica, durante muchos 
años sostenida exclusivamente en la dedicación de los profesionales de ésta 
en el así llamado “arte etnográfico”. En efecto, las colecciones depositadas 
en museos y exhibidas como muestras que confirman una vaga idea de la 
universalidad de la estética, suelen ser entendidas como un esfuerzo del 
antropólogo por definir, describir y visibilizar técnicas, saberes y estilos ar-
tísticos nativos.

* carlosarturohernandezdavila@gmail.com

número 69, mayo-agosto, 2017



234
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Carlos Arturo Hernández Dávila

La edición en castellano se abre con una página de reconocimientos 
redactada por la viuda de Alfred, Simeran Gell, para la versión en español. 
Ésta da paso a una lúcida presentación a cargo de Guillermo Wilde (quien 
además se encargó de la revisión técnica del texto), y en la cual expone una 
auténtica arqueología no sólo de la obra, brindándonos además el contexto 
en el cual la obra que vio la luz gracias a una cantidad no menor de diálogos 
entrecruzados en una doble vía: por un lado, la reaparición del debate sobre 
la “cultura material”, y por el otro, a decir de Wilde, “la crítica poscolo-
nial de las divisiones de la modernidad (nosotros otros, naturaleza-cultura, 
humano-no humano, sujeto-objeto, materia-espíritu, centro-periferia, etc.)”. La 
primera discusión, enmarcada en las discusiones sobre las llamadas “antro-
pologías de las tecnologías”, tuvo un doble epicentro en Francia e Inglaterra, 
desde donde se multiplicaron los estudios sobre las costumbres técnicas de 
producción conocimiento. La segunda se refiere a los “giros” que las ciencias 
sociales experimentaron desde los años 90 del siglo pasado, los así llamados 
“ontológico” y “decolonial”. Si las sutilezas de la primera y sus producciones 
bibliográficas permanecieron, a decir de Wilde, “desconocidas al público (y 
a la academia) hispanoparlante”, los argumentos que animaron el debate en 
América Latina sobre el giro ontológico, arribaron a nuestras costas (aunque 
igualmente habrían salido de ellas) con más profusión, generando acaloradas 
disputas de las que afortunadamente aún no nos hemos repuesto del todo y 
sobre las que me extenderé más tarde, siempre con Gell en la tinta. 

Resulta razonable sostener que el autor y su provocadora afirmación de la 
inexistencia de una teoría propiamente antropológica sobre el arte, parte de 
una crítica tanto a la idea de “representación” (notemos que Clifford Geertz, 
autor del famoso texto “El arte como sistema cultural” no está ni de lejos 
citado en esta obra) como al giro lingüístico, estético o semiótico (brillante 
por ausencia serán igualmente las referencias a Wittgenstein y Saussure) con 
el cual la antropología había tratado de acercarse al arte: para Gell, no es ya 
relevante acercarse a las producciones artísticas en búsqueda de interpretacio-
nes esotéricas de objetos particulares, sino el análisis tanto de los vectores de 
intencionalidad y causalidad que les dan origen, como de aquellas redes 
sociales desde donde provocan determinados efectos en la realidad de quien 
los recibe. Si “algo” debe escrutarse no son las propiedades materiales y las 
exégesis ocultas de los objetos (designados por Gell como “índices”), sino 
la posición que ocupan en las cadenas de causalidades, intenciones. El arte 
deviene entonces en un “sistema de acción”, por lo cual debemos criticar la 
condición de “obra de arte” como universal. Al no ser efectiva en muchas 
sociedades, ha de ser sustituida por la categoría ya mencionada de índice, que 
deviene en una entidad material que organiza a su alrededor determinadas 



235

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Elogio del animismo o el impresionante

relaciones sociales. De un objeto determinado solemos deducir (siempre 
hipotéticamente) la intención de su creador, y es justo a lo largo de esta 
operación que resultamos afectados por este objeto-índice (que personifica 
esas intenciones), adquiriendo así, él mismo, capacidad de agencia: de ahí 
la incapacidad de separar ésta de una teoría antropológica del arte, de iure. 

Arte y Agencia es un libro cuasi-póstumo. Redactado en muy poco tiempo 
debido al anuncio de una muerte inminente del autor a causa de una extra-
ña enfermedad, el manuscrito fue finalmente presentado como un “primer 
borrador”, aunque desde la ausencia física de Gell la obra no sufrió cambios 
significativos. El libro es la desembocadura integral de una carrera cuyo 
delta está formado, entre otros trabajos, por Metamorphosis of the Cassowaries 
[1975] sobre los umeda de Nueva Guinea, pasando por el igualmente suge-
rente estudio sobre el tatuaje en Polinesia Wrapping in Images [1993] y así, 
hasta la aparición del muy celebrado The Technology of Enchantment and the 
Enchantment of Technology [1992]. Demás está decir que estos trabajos pre-
vios de Gell permanecen aún inéditos en castellano. En estos trabajos está 
delineado el programa etnográfico que sustenta su teoría antropológica, el 
cual inicia dinamitando las concepciones previas acerca del estudio del arte 
nativo como la razón de ser de una antropología que se pretende interesada 
por el hecho artístico. Para Gell, en efecto, el deslumbramiento occidental por 
las estéticas indígenas revela más de la ideología propia de Occidente que 
de los pueblos y personas que las hicieron posibles. De ahí que una teoría 
antropológica del arte no resulta del trasplante arbitrario de las teorías del arte 
occidentales para observar el arte no occidental, y antes bien, para que exista 
una teoría propiamente antropológica dedicada a este campo, ésta debe 
ser, en principio, una variante de alguna teoría antropológica previamente 
existente en la disciplina, dado que no basta con una síntesis o acumulación 
de descripciones sobre objetos y elementos estéticos nativos. Esta nueva teoría 
debe colocar un decidido acento en las “relaciones sociales”, lo que impulsa 
al autor a revalorar las aportaciones de Marcel Mauss sobre la noción de 
persona en función de la circulación de dones, contradones y prestaciones. 

En efecto, si Durkheim había llamado la atención de tratar a los hechos 
sociales como “cosas”, Gell, releyendo a Mauss, pide elaborar una teoría 
antropológica “donde a las personas o a los ‘agentes sociales’, en determi-
nados contextos, los sustituyen los objetos de arte” [Gell 2016: 35], delineando 
así su propia teoría como “el estudio teórico de las relaciones sociales en los 
alrededores de los objetos que median la relación social”. Esta definición 
deslinda su reflexión de la que ejercen los estudiosos de las instituciones 
de masas o los mercados o circuitos artísticos (como los sociólogos Pierre 
Bourdieu y John Berger). Para Gell, la diferencia radical entre los enfoques 



236
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Carlos Arturo Hernández Dávila

sociológicos —y depende por completo de que los términos de la relación 
social en este campo se establezcan con un “otro” que no necesariamente 
es humano—, con “cosas” que en realidad son agentes sociales, advirtiendo 
que, “Argumentar que hemos de ver los objetos de arte como ‘personas’ 
para abarcarlos en una teoría ‘antropológica’ del arte parece una noción 
muy extraña, pero sólo si uno no tiene en cuenta que históricamente la an-
tropología ha tendido a desfamiliarizar y relativizar el concepto de persona” 
[Gell, 2016: 40]. Quien haya leído las discusiones de Eduardo Viveiros de 
Castro sobre las “metafísicas de la depredación” sabrá que ésta no es una 
afirmación gratuita.

El edificio conceptual de Gell está sostenido por los “términos-entidades” 
de índice (entidades materiales que propician abducciones, interpretaciones 
cognitivas…); artistas u otros creadores (a quienes se atribuye por abducción 
la responsabilidad causal de la existencia y características del índice); desti-
natarios (sobre los que los índices ejercen la agencia), y prototipos (entidades 
que se piensa por abducción que están representadas en el índice). Si bien, 
los primeros cuatro capítulos son el escenario a partir del cual el autor coloca 
en juego y tensión sus términos, a partir del capítulo cinco y hasta el noveno 
(que funciona como conclusiones, los temas puestos ante el lector (las agencias 
múltiples, el gusto y los patrones en el arte decorativo, el estilo y la cultura) 
están enérgicamente sostenidos por material etnográfico proveniente tanto 
de Europa como de África, Oceanía y Asia. Estos materiales diversos, ya sean 
obras canónicas del arte occidental, escudos asmat o máscaras ikoot se vuelven 
relevantes para la antropología cuando ésta atiende prioritariamente a la 
explicación que unas u otras culturas dan a la experiencia relacional que 
establece entre humanos y no humanos por su mediación. Se puede recurrir 
a la magia o a la figura occidental del genio artístico, pero lo importante es 
que éstas y otras explicaciones son todas traducciones de una experiencia 
común que tiene que ver con la desigualdad entre la acción responsable de 
la obra de arte y sus espectadores. Es en esta disparidad entre los poderes 
de los artistas y los receptores donde descansa la eficacia social del arte. En 
este punto tiene una importancia central para Gell el ornamento y el arte 
decorativo, pues ahí se ejemplifica el tipo de suspensión que decepciona a 
la pretensión de agotar los significados.

Cierro este pobre repaso llamando la atención sobre el capítulo siete, “La 
persona distribuida”, presentada como un capítulo donde se desarrollará 
una teoría general de la idolatría, pero que es también un capítulo donde 
Gell abre sus puertas al diálogo con los trabajos tanto de Marilyn Strathern 
(específicamente en su propuesta de la “teoría genealógica de la mente”), 
como de Roy Wagner y su propuesta de “persona fractal” y el desplazamiento 



237

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Elogio del animismo o el impresionante

entre persona (léase también índice u “objeto de arte”) dividual e individual. 
Conectado con una profunda crítica de la modernidad (a la manera de Bruno 
Latour), este desplazamiento desgasta la distinción binaria entre objetos y 
sujetos con la cual se trató de separar normativamente a los sujetos y sus 
formas de agencia, de los objetos; a lo humano, de lo no-humano, olvidando 
la existencia de cuasi-objetos e híbridos que siempre han cuestionado la in-
movilidad de esa distinción. En su teoría sobre la idolatría (y el papel de los 
objetos en los sistemas religiosos), Gell pone de relieve que el (des)propósito 
modernista de separar a humanos y no humanos sólo fue posible en la medida 
en que existió una resistencia previa a esa justificación ontológica, y que al 
tratar de superar dialécticamente la distancia entre sujetos y objetos la hace 
de hecho inquebrantable. En retrospectiva, finalmente, es posible que Gell 
no conociera las sugerentes iniciativas con los trabajos de los antropólogos 
especialistas en otras latitudes que sumados a iniciativas museísticas de gran 
calado (como las exposiciones sobre “la naturaleza” de los cuerpos o “la 
fabricación” de imágenes, comandadas por Anne-Christine Taylor y Phillipe 
Descola en el Museo del Quai Branly en París), y que son (nunca mejor dicho) 
un índice que abrió desde los años 90 del siglo pasado fecundos debates, no 
entre antropologías regionales, sino entre planteamientos encabezados por 
autores tan (aparentemente) distantes como Tim Ingold, Eduardo Viveiros 
de Castro, Carlos Fausto, Carlo Severi y Pascal Boyer, entre otros. 

Arte y agencia, más que un catálogo de síntesis e informaciones inconexas 
sobre arte indígena, es un verdadero “agente social” que provoca en el lector 
la irrefutable incomodidad que nos da el hecho de saber que Frazer no había 
sido leído con detenimiento, lo que nos obliga a admitir, con Lévi-Strauss, que 
la antropología que se pretende contemporánea, hoy asiste (tan entusiasta, 
como irremediablemente) a la contemplación del “impresionante retorno 
de las cosas”. 


