
Deambular a lo largo de las líneas 

Tim Ingold 
Líneas. Una breve historia 
Gedisa. Barcelona. 2015.

Tania Helen Thomas*
Escuela Nacional de Antropología e Historia

Para la quiromancia el destino está escrito en las líneas de las manos. Si 
concedemos a tal premisa, no es casualidad que Tim Ingold, antropólogo 
y violonchelista, hijo de un biólogo, británico casado con una mujer fin-
landesa y radicado en Escocia, dedique buena parte de sus reflexiones a 
cuestionar las divisiones tajantes entre los diversos ámbitos en que solemos 
definir el mundo y la vida, la ciencia y el arte, la naturaleza y la cultura, 
dicotomía esta última que es uno de los sustentos epistemológicos princi-
pales de la antropología.

Para este autor la labor de la antropología es “reunir sabidurías”, por 
eso tampoco sorprende que emprenda estudios comparados en los que se 
apuesta a la búsqueda de similitudes, de constantes, de aquello que trascien-
de la diversidad cultural, aunque partiendo de ella. “Una cosa es describir 
la vida de las personas que viven en determinado lugar, en determinado 
momento; otra muy distinta es investigar las posibilidades de ser y llegar a 
ser en el mundo que todos habitamos. Etnografía es lo primero, antropolo-
gía lo segundo”, señala Ingold en una entrevista.1 

Quizá en su tendencia a recorrer palmo a palmo los terrenos teóricos 
en los que se adentra con meticuloso orden, pero sin dejar de transitar las 
veredas que se abren por los costados del camino, se encuentre la respuesta 
del porqué esta vez Ingold se ocupa de las líneas: observar y caminar 
(entre muchas otras actividades) tienen en común hacerse mediante líneas, 
asegura él; reflexionar y construir conocimiento antropológico, sin duda 
también. Lo que propone en su más reciente libro es una antropología 
comparativa de la línea que, a decir del autor, no es más ni menos que el 

1	 Disponible en: http://www.latercera.com/noticia/tim-ingold-la-vida-entre-lineas/.

número 70, septiembre-diciembre, 2017

* taniacampos@hotmail.com



228
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Tania Helen Thomas

estudio de la vida: “la ecología es la vida de las líneas”, aseguró en aquella 
entrevista.

Con Líneas. Una breve historia, Ingold se acerca por primera vez al tema. 
Pero ser primicia, en su caso, no significa que sea sinónimo de superficia-
lidad, así como no por tratarse de las líneas su reflexión es lineal; todo lo 
contrario: “del habla a la canción, de ésta a la música y a la notación, a la 
escritura y a la caligrafía, hasta los laberintos, las constelaciones, las cuer-
das y sus nudos. La línea no tiene fin y pocas veces su trayecto es recto”. 

Los caminos que emprendemos los seres humanos en la construcción 
del mundo que habitamos se construyen durante el proceso; las incursio-
nes mediante las que buscamos conocer este mundo, también (cada método 
es un camino, nunca el único; siempre hay nuevos senderos que recorrer). 
Y es precisamente la intención de abrir una nueva senda lo que motiva a 
Ingold: su propósito con este libro es  el de inaugurar una línea de investi-
gación, una antropología de las líneas. 

No obstante, esta intención nació dentro de un proceso en el que inicial-
mente no había sido proyectada: Ingold pretendía únicamente responder a 
la invitación que recibió para dar una conferencia dentro de un congreso 
que tuvo lugar en 2003, disertando sobre las diferencias entre el habla y 
la canción. Una cosa condujo a la otra. En el primer capítulo, “Lenguaje, 
música y notación”, el autor se ocupa de manera acuciosa de estos ámbitos, 
encontrando entre ellos relaciones significativas. 

La historia de la música en Occidente permitió a Ingold constatar que 
hubo un proceso mediante el cual la música se quedó sin palabras y el len-
guaje fue silenciado. El siguiente puente que tiende va de la oralidad a la 
escritura, “de la boca a la mano, de las declamaciones vocales a los gestos 
manuales y a la relación de estos gestos y las marcas que deja sobre diver-
sos tipos de superficies”, explica [2015: 16). Sus reflexiones se encaminan en 
consecuencia hacia las líneas, su relación entre ellas y las superficies sobre 
las que se plasman. 

En el segundo capítulo, “Trazos, hilos y superficies”, el autor explica 
cómo a partir de una taxonomía provisional de las líneas fue arribando 
poco a poco al terreno de la palabra escrita; esta incursión derivó en el aná-
lisis de nuevas conexiones entre lo que llamó hilos (que no se inscriben en 
una superficie) y trazos (que, por el contrario, no existen sino sobre una 
superficie). Se interesa también por la relación entre el dibujo y la escritura, 
el gesto que permite el trazo y la línea que se arrastra mediante un lápiz, los 
pliegues y las grietas en los objetos, pero también aquellas que marcan las 
palmas de nuestras manos y nuestros rostros.  

Conforme el trazo de su análisis se vuelve complejo, conduce a la 



229

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Deambular a lo largo de las líneas

reflexión en torno a la línea recta como icono de la modernidad y a su frag-
mentación en la posmodernidad. Pensar las líneas, asegura el autor en una 
entrevista con la editorial Gedisa,2 implica pensar al mismo tiempo sobre 
tres elementos presentes en la relación de los seres humanos con el mun-
do que habitamos: el movimiento (cómo nos movemos), el conocimiento 
(cómo conocemos) y la descripción (cómo describimos). Lo que interesa a 
Ingold es el proceso, más que el arribo; las líneas, más que los puntos de 
inicio y llegada.

Como corresponde a sus intenciones, la narrativa en este libro es la de 
quien busca que los lectores conozcan el camino que se recorre, al tiempo 
que se conoce cómo fue recorrido. Sin duda, no es una línea recta la que 
este autor describe cuando muestra el entramado de sus reflexiones: su 
propuesta no es para nada la de estudiar linealmente las líneas, sino la de 
seguirlas en sus múltiples formas y permitirnos deambular, en lugar de es-
tablecer puntos específicos de llegada en los que el recorrido no tiene cabida 
como parte de la construcción del conocimiento. 

En el sentido de lo antedicho, cabe apuntar, Líneas. Una breve historia es 
también ejemplo de un análisis realizado según los fundamentos de la in-
vestigación social cualitativa, en particular, de la llamada reflexividad que 
implica un modo de conocer en el que no se sigue un camino recto, sino uno 
cuya representación gráfica sería más bien espiral y complejo, y donde la 
condición que rige es la replicabilidad de las investigaciones, por lo que es 
imprescindible describir el método que se ha seguido en ellas. 

Es la modernidad occidental la que determina nuestra tendencia a po-
ner en un segundo plano la conexión entre los puntos, es decir, la línea, su 
trayecto, el proceso que ésta implica, el movimiento que suele no ser recto 
(hay bucles, curvas, líneas que se bifurcan, líneas fantasmas) y las super-
ficies que incluso pueden hacerse junto al entramado (el texto tejido, por 
ejemplo) o usarse de un modo distinto al habitual (el cuerpo como lienzo). 
A diferencia de otras culturas, la sociedad moderna occidental camina apa-
rentemente en línea recta, adoptando como valores primordiales la rectitud 
y la verticalidad. 

La desviación a esta disposición, que suele ser de forma ascendente 
entre dos puntos que se unen rectamente (atendiendo a la noción de Eucli-
des), es la que se ubica en nuestras sociedades fuera de la norma: el errante, 
quien se desvía del camino, lo mismo en términos literales que metafóricos; 
andar “Sobre, a través y a lo largo”, como se titula el tercer capítulo, es lo 
que hace la diferencia. 

2	 Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=6G1gs5Am5SY.



230
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Tania Helen Thomas

Mapa y territorio no son la misma cosa, ya lo sabemos: el mapa guía, 
mientras que el territorio es poblado, habitado; entre los puntos que ubica-
mos espacialmente hay trayectos que recorrer, o mejor, sobre los que hay 
que deambular: “para entender cómo hace la gente para poblar y no sólo 
ocupar los entornos en los que mora es mejor volver al paradigma del en-
samblaje al paseo”, asegura [2015: 111]. El conocimiento, nos dice el autor, 
“avanza a lo largo, no sobre”, es decir, los puntos espacialmente localizados 
son referencia pero nunca trayecto; por eso es que hay también una enor-
me diferencia entre deambular y ser transportado (de un sitio a otro; por 
ejemplo, en avión). 

Los seres humanos marcamos nuestro entorno, lo delimitamos (en el 
caso de Occidente, sobre todo mediante líneas rectas y verticales; en otras 
culturas con líneas circulares o espirales, grecas o bucles infinitos). Pero 
no vivimos el mundo en puntos preestablecidos: “deambular es el modo 
fundamental en que los seres vivos, tanto animales como humanos pueblan 
la tierra […] el poblador participa desde dentro en el proceso continuo de 
venir al mundo […] dejando un itinerario vital contribuye a su trama y su 
textura” [2015: 119].

El entorno de las sociedades modernas metropolitanas occidentales 
está “pensado y construido expresamente para el trabajo”; es esto quizá 
lo que conforma el mayor dilema de sus habitantes, el tener que habitar 
dentro de ese espacio aparentemente cerrado; sin embargo, “las estructu-
ras que lo confinan, encauzan y contienen, no son inmutables […] La vida 
nunca podrá contenerse; sus hilos siempre encontrarán un modo de abrirse 
camino a través de las fronteras […] El entorno no consiste en las inme-
diaciones de un lugar delimitado por fronteras sino en una zona en la que 
distintos caminos se enmarañan por completo” [2015: 147-148].

Ingold se pregunta cómo fluye la vida sobre las líneas, es por esa razón 
que en el cuarto capítulo, “La línea genealógica”, se ocupa de una de las 
formas en las que habitualmente los antropólogos hemos graficado el pa-
rentesco. No son las líneas las que aparecen en los diagramas genealógicos 
que elaboramos lo primordial, sino las conexiones entre puntos determina-
dos: estos diagramas, señala el autor, se construyen como un ensamblaje de 
líneas conectadas, pero su verdadera orientación es inmaterial: la del linaje 
que es ruta donde la historia de los personajes se narra a través de ellos y no 
condesados en fragmentos, ubicados “con su vida entera comprimida en 
una única posición dentro de una cuadrícula genealógica de la que no hay 
escape” [2015: 159]. La propuesta de Ingold en este rubro es la de pensar la 
historia de la vida con un final abierto, “en términos de interrelación narra-
tiva de vidas presentes y pasadas, y no de una trama de conexiones entre 



231

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Deambular a lo largo de las líneas

individuos únicos y cerrados en sí mismos” [2015: 168].   
Es en el quinto capítulo, “Dibujo, escritura y caligrafía”, donde Ingold 

retoma la escritura, esta vez en relación con el dibujo y, por supuesto, con 
el resultado que tal asociación evoca irremediablemente, la caligrafía: di-
bujar las letras. Aquí el autor se ocupa de la distinción que hay entre la 
letra escrita a mano y aquella que es impresa, del desarrollo de la escritura 
y de sus herramientas. Así como la música fue desvinculándose de la ver-
balización y el lenguaje fue encontrando en el silencio uno de sus nichos 
preferidos (cuando leemos silentes, por ejemplo), el grafismo se despojó del 
arte para volverse técnico y lineal. 

Aparece aquí la paradoja: “¿cómo puede la línea ser no lineal y la no-
línea ser lineal?”; la respuesta está, asegura Ingold, en la fragmentación 
de la línea, los puntos que acaparan la atención en la posmodernidad: la 
línea de puntos resultante de la evolución en las sociedades occidentales, 
donde la línea dejó de ser el trazo de un gesto para derivar en una cadena 
de conexiones punto a punto, es decir, donde la línea se hizo recta y fue 
“linealizada”. En estas conexiones, es enfático el autor, “no hay vida ni mo-
vimiento […]  La linealización no señala el movimiento sino la muerte de 
la línea” [2015: 209].

En el último capítulo, “De cómo la línea se hizo recta”, Ingold atiende 
de manera específica la omnipresencia de la línea recta en las sociedades 
occidentales. Es de tal importancia dentro de nuestra cultura esta rectili-
nealidad, por llamarla de alguna manera, que asegura Ingold que incluso 
“llega a connotar una condición moral”, propia del pensamiento dualista: 
hay líneas rectas y las que no lo son, el resto de las posibilidades queda por 
fuera de esta categorización. En la modernidad la línea recta ofrece “razón, 
certeza, autoridad, un sentido de dirección” sobre el cual discurrir en todo 
sentido [2015: 230].

En la posmodernidad esta línea se ha fragmentado, el cuestionamien-
to en torno a la rigidez y a la noción verticalizada de todos estos valores 
da como resultado la emergencia de la línea fragmentada, icono poderoso 
de la posmodernidad que avanza en una “reversión a la línea sinuosa del 
deambular”, ya no sobre el mundo, sino a través de él, abriendo “caminos 
transversales […] de un punto de ruptura a otro […] no son localizaciones 
sino dislocaciones, segmentos fuera de su juntura […] La línea del vaga-
bundeo, efectuada a través de las prácticas de habitar y de los enrevesados 
movimientos que implican es tópica” [2015: 231]. 

La invitación de Ingold en este libro es tentadora: una antropología que 
deambula, que abre brechas, no como atajos, sino como el modo más abarca-
dor de pensar el mundo occidental: reunir los cabos sueltos y reconstruirlo 



232
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Tania Helen Thomas

“escrito a mano”. Ésta es sin duda una postura fenomenológica en la que 
el interés por conocer el mundo se ancla en la intención primera de ha-
bitarlo. Este maravilloso texto de Tim Ingold no finaliza con un apartado 
de conclusiones: congruente con su propuesta no considera ni siquiera la 
posibilidad de establecer un final definido, del cual, por supuesto, carecen 
las líneas, pues su propósito es el de abrir (en sus palabras) “forzar una 
apertura”, dejando cabos sueltos a la espera de que otros antropólogos los 
sigan a su manera. 

Igual que la vida, la línea no tiene fin, lo importante no es el destino 
al que hemos de arribar sino lo que sucede a lo largo del camino que em-
prendemos. “Las líneas no tienen un final definido y esa indefinición —en 
vidas, relaciones, historias y procesos de pensamiento— es lo que he que-
rido celebrar”, resume el autor la intención de esta obra [2015: 234]. Tim 
Ingold insiste en la invitación a continuar el estudio de las líneas que abre 
con esta breve historia y, a manera de guiño a sus lectores, su última frase 
se escribe en cursivas (de la letra impresa la menos rígida y vertical): “don-
dequiera que estés, siempre hay algún sitio más alejado al que puedes ir”. 


