
Algunas notas sobre las 
concepciones del cuerpo de los 

infantes entre los antiguos nahuas

Alejandro Díaz Barriga Cuevas*
Doctorado en Estudios Mesoamericanos, FFyL UNAM 

Resumen: El presente artículo examina las creencias de los antiguos nahuas en torno al cuerpo 
de los infantes, desde su gestación en el útero materno hasta los primeros años de vida. Con 
base en el estudio de los datos provenientes de las fuentes coloniales, los mitos antropogónicos, 
la lengua y su comparación con informes recabados en algunas etnografías contemporáneas, se 
muestran las creencias de que los niños no eran considerados como seres humanos completos, 
hasta alcanzar, mediante los rituales de paso, su calidad humana, manteniendo una relación 
simbólica con los seres pre-humanos creados en las diferentes eras anteriores. Asimismo, se 
pensaba que nacían en estado líquido, y era necesario que acumularan el calor del sol para poder 
solidificarse. Finalmente, se pensaba que en el cuerpo de los niños se almacenaba la energía del 
crecimiento, misma que podía ser traspasada a otros seres, por lo cual debía de ser cuidada e 
incrementada mediante la acción ritual.

Palabras clave: Infancia, desarrollo embrionario, entidades anímicas, crecimiento, cosmovisión.

Some notes on the conceptions of the infants’ body among 
the ancient Nahuas

Abstract: This article examines the beliefs of the ancient Nahuas regarding the infants’ body, from 
the gestation in the maternal womb through to the early years of life. Based on the study of data 
from colonial sources, anthropogenic myths, and language, along with the comparison of reports 
collected in some contemporary ethnographies, the beliefs that children were not considered complete 
human beings are shown until reaching, through undergoing rites of passage, its’ human quality, 
and maintaining a symbolic relationship with the pre-human beings created in different previous 
eras. Also, it was thought that they were born in a liquid state, and it was necessary to accumulate 
the heat of the sun in order for them to solidify. Finally, it was thought that the growth of energy 

número 70, septiembre-diciembre, 2017

Fecha de recepción: 13 de diciembre de 2016      Fecha de aprobación: 31 de mayo de 2017

* aledbc@gmail.com



114
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

was stored in the children’s body, and that it could be transferred to other beings, which is why the 
child had to be cared for and helped to reach its potential through ritual actions.

Keywords: Childhood, Embryonic development, Animistic entities, Growth, Cosmovision

Las investigaciones en torno a las creencias que se tenían sobre el ser humano 
entre los antiguos nahuas,1 han mostrado que éste era concebido como la 
unión temporal de componentes de diferente orden y naturaleza; unas, de 
características tangibles y pesadas y, otras, extracorporales, de materia 
liviana, las cuales se encontraban asociadas al devenir y desarrollo del indi-
viduo [Martínez 2011:30].

Sin embargo, se debe reconocer que aún existe muy poca información 
sobre cómo era conceptualizado el cuerpo del infante, ya sea desde su 
aspecto físico y biológico, así como también de la interpretación y simboli-
zación que se tenía de él. En este sentido, es importante señalar que hay una 
clara ausencia de trabajos e investigaciones que aborden dicha temática, sin 
duda, debido a la escasa información en torno a la niñez prehispánica regis-
trada en las fuentes disponibles. 

Asimismo, se debe considerar que en la información contenida en los 
documentos coloniales relativa a las concepciones del cuerpo humano y las 
nociones de persona entre los indígenas, no existe una división tajante en la 
que se vislumbre de manera cabal a la niñez. De ahí surgen varias preocu-
paciones, por ejemplo, ¿en qué medida a los propios informantes o a los 
cronistas les era importante señalar las diferencias existentes entre el cuerpo 
de los niños y el de los adultos? Inclusive, ¿se podría llegar a afirmar, tal 
como se ha señalado para otras culturas, [v.g. entre los purépecha véase 
Martínez 2013:116] que los niños, en edades tempranas, aún no eran consi-
derados como personas? Y en dicho caso, ¿a partir de qué momento comen-
zaban a serlo?

El primer cuestionamiento, sin duda, resulta de difícil resolución; sin 
embargo, como se verá más adelante, algunas de estas interrogantes podrán 
ser parcialmente resueltas. Así, en el presente artículo, a partir del análisis 
de las fuentes coloniales, de los mitos antropogónicos y de la información 
procedente de algunas etnografías contemporáneas, mediante las que se 
pretende rellenar los huecos de información, se intentará vislumbrar algu-
nas de las concepciones simbólicas que se tenían sobre el cuerpo de los 

1	 Una excelente revisión de las investigaciones en torno a las concepciones del cuerpo 
humano en Mesoamérica se encuentra en el trabajo de Roberto Martínez [2013: 9-22] 
al cual remito al lector.



115

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

niños pequeños entre los antiguos nahuas. Se debe de advertir que los 
resultados aquí presentados no son del todo concluyentes, y que aún son 
varios los aspectos que quedarán en el tintero.

La infancia entre los antiguos nahuas

Todas las culturas han generado sus propias concepciones en torno a la 
infancia y la niñez, las cuales además de basarse en factores biológicos y 
psicológicos, se fundamentan también en aspectos legales, así como en los 
logros y capacidades alcanzados por los individuos, independientemente 
de su edad cronológica.

Además, no resulta extraño que en una misma sociedad convivan 
diversas formas de interpretar a la niñez, debido a que en términos genera-
les las definiciones de lo que es un niño son flexibles, así por ejemplo, en la 
sociedad occidental contemporánea conviven por un lado preceptos lega-
les sobre la infancia y la minoría de edad, mediante las que se define al niño 
como todo aquel que no ha alcanzado la edad suficiente para ser conside-
rado un ciudadano [véase Convención sobre los derechos del niño 1989: art. 1], 
mientras que se utilizan los parámetros cronológicos, psicológicos y bioló-
gicos para delimitar a la niñez hasta un periodo que va desde el nacimiento 
hasta la aparición de los rasgos sexuales secundarios, entre los 10 y los 13 
años de edad [véanse Coleman y Hendry 2003]. Al mismo tiempo, factores 
como el nivel educativo que se cursa o la “madurez” de los individuos son 
utilizados como norma referencial para definir a los niños.

De igual forma, en algunas sociedades indígenas contemporáneas, 
aunado a la presencia de las concepciones anteriores, se mantienen valores 
culturales mediante los que se delimita la niñez a partir de las capacidades 
de sus individuos, y la carga de responsabilidades dentro de la comunidad. 
Por ejemplo, entre los mixtecos de Juxtlahuaca, Oaxaca, dicha etapa de cre-
cimiento culmina entre los siete u ocho años de edad, momento en el cual 
los individuos comienzan a tomar decisiones por sí mismos [Bertely y 
Saraví 2011: 97].

Como se puede apreciar, en dicho tipo de sociedades las habilidades 
sociales de los niños son las que delimitan a la niñez, más allá de facto-
res cronológicos o de la edad alcanzada. Por su parte, en algunos grupos se 
relaciona la aparición de dichas habilidades con aspectos pertenecientes a 
la cosmovisión, como se atestigua entre los tzotziles de Zinacantán, Chiapas, 
y los mayas de las comunidades de Popolá y Kiní, en Yucatán, quienes 
creen que la llegada de las “entidades anímicas” (el ch´ulel e ik, respectiva-
mente) se manifiesta a partir de que éstos comienzan a realizar ciertos actos 



116
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

comunicativos y/o sociales, como son el abrir los ojos, intentar alcanzar 
algo o comunicarse con sus padres [León 2005; Cervera 2009].

De forma similar, los nahuas del periodo prehispánico delimitaban a la 
niñez con base en las habilidades o capacidades alcanzadas, a las cuales 
relacionaban con el incremento de su carga anímica, en especial con el tona-
lli, aspecto que fungiría un papel importante a la hora de determinar el 
cambio de condición de los infantes, niños y jóvenes [Díaz Barriga 2014a].2 

Ahora bien, aunque las fuentes con las que contamos no son explícitas 
sobre cuál era la concepción que tenían los antiguos nahuas sobre la niñez, 
a partir de diversos datos se puede mencionar que la infancia en general 
era concebida como un periodo que iría desde el nacimiento hasta aproxi-
madamente los doce o trece años de edad; sin embargo, es menester señalar 
que aunque existen evidencias de la utilización de grupos de edad basados 
en criterios cronológicos (v.g. se creía que una etapa de vida completa era 
de una duración de 52 años) [López Austin 1996: I, 288], como se ha dicho 
arriba, los grupos de edad debieron de corresponder más allá de valores 
cronológicos a las capacidades, habilidades y madurez de cada individuo 
[Márquez 2010: 60; Mintz 2008: 91-94].3  

Por otra parte, todo parece indicar que la niñez se encontraba a su vez 
subdividida en dos o tres grupos importantes (véase cuadro I): el primero, 
y al que nos abocaremos en el presente artículo, correspondía a un periodo 
de tiempo que iba desde el nacimiento hasta el momento en que se daba el 
proceso de ablactación o de cambio de alimentación, lo cual ocurría alrede-
dor de los tres años de edad; el segundo iría entonces desde el destete hasta 
cerca de los seis o siete años aproximadamente, tiempo en el que los niños 

2	 Para los efectos del presente trabajo se considera como infancia el periodo de vida que 
abarca desde el nacimiento hasta los tres años de edad, y a la niñez como la etapa 
que va desde los tres a los doce o trece años de edad [véase Papalia et. al. 2005: 12-13]. 
Por su parte, utilizaré el término de joven para abarcar a aquellos que ya son mayores 
de los trece años, pero que aún no han contraído matrimonio.

3	 Es interesante señalar que se desconoce si los antiguos nahuas llevaban registro de su 
edad, y suponiendo que así fuera, se ignora si utilizaban para ello el calendario solar 
de 365 días o el adivinatorio de 265 días (más relacionado con las actividades huma-
nas). De igual forma, tampoco es claro si contarían sus años desde el inicio o desde el 
final del año, aunque en esto se debe mencionar que en algunos códices se anotó el año 
de nacimiento de algunos personajes, por ejemplo, en la foja 10r de la Histoire mexicaine 
depuis 1221 jusqu´en 1594, se registró el nacimiento de Nezahualcoyotl en un año 1 co-
nejo [Medina 1998: 85]. Mientras que en el Códice en Cruz se representaron los naci-
mientos de tres señores, entre éstos de Nezahualpilli, lo que quizás pudiera ser un 
indicador de que se contaran las edades a partir del año solar. Agradezco al dictami-
nador del presente artículo por este dato.



117

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

tenían que realizar un ritual de paso elaborado durante la veintena de Izcalli, 
a partir del cual ya podían comenzar a utilizar la vestimenta propia de los 
adultos [Díaz Barriga 2013], a la vez que iniciaban una nueva etapa de carac-
terísticas intermedias, es decir, que ya no eran niños en el mismo sentido que 
utilizamos hoy en día, pero tampoco eran jóvenes aún.4 En dicho tiempo, los 
niños de ambos sexos tenían una mayor carga de responsabilidades, debido 
a que debían de culminar su proceso de aprendizaje para la vida adulta, razón 
por la cual también durante ese periodo de tiempo, la educación paterna y 
los castigos se volvían más severos [véase Códice Mendocino 1979: f. 61].

Finalmente, la niñez culminaba cuando los padres veían que sus hijos 
ya eran responsables y capaces de tomar decisiones por sí mismos, era 
entonces cuando habían de ser enviados a los templos de educación (tel-
pochcalli, calmecac, cuicacalli),5 lugares en los que terminaba su etapa forma-
tiva, dentro de los modelos estatales, y de donde sólo saldrían para contraer 
matrimonio, con lo cual iniciaban ya su vida adulta. 

En el cuadro i se consignan los diferentes grupos de edad de la niñez y 
primera juventud, a partir de los términos en náhuatl clásico utilizados 
para definirlos, y en el que se mencionan los diferentes rituales o actos uti-
lizados que demarcarían el paso de una etapa a otra. 

4	 Aquí resulta necesario señalar que no existía la adolescencia como la conocemos hoy 
en día, sino que se pasaban por dos estados diferentes previos al matrimonio, el que 
aquí se menciona y el de los jóvenes de los templos de educación.

5	 Las fuentes coloniales son ambiguas en cuanto a la edad en la que ingresaban los niños 
o jóvenes a los templos de educación, debido a que se registraron diversas edades, las 
cuales van desde los cinco hasta los quince años. Soy de la creencia de que la ambigüedad 
corresponde al hecho de que no todos entraban en dichos centros a la misma edad, pues 
debió de ser determinante para ello la decisión de los padres; asimismo, es de suponerse 
que el ingreso al calmecac se daba a edades más tempranas. Por otro lado, resulta evi-
dente que no todos eran obligados a asistir, por ejemplo, solo algunas niñas ingresaban 
en los templos, e igualmente es dudoso que los hijos de los pochtecas, al tener que ini-
ciarse en sus labores desde temprana edad, asistieran a los recintos. Al respecto, véase 
[Díaz Barriga 2014a].



118
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

			 
			       Términos utilizados 
			        para definirlos6

		

6	 Para la recopilación de los términos en náhuatl aquí presentados se recurrió a diversas 
fuentes, entre las que se deben citar son los Primeros Memoriales y el Códice Florentino 
de fray Bernardino de Sahagún, así como el vocabulario de fray Alonso de Molina, y 
los diccionarios de Alexis Wimmer [2008] y Frances Karttunen [1983]. Asimismo, se 
retoman algunos datos propuestos por Alfredo López Austin [1996]. Para mayor infor-
mación véase [Díaz Barriga 2014a: 19-38].

Grupo de edad Rito de paso

Niños in utero Chipinpiltzintli: feto de 
tres o cuatro meses

La hora de la muerte 
“nacimiento”

DesteteRecién nacidos: Celicone, Atzil, 
Atzintli
Niños de teta: Occhichi, occhichipil-
tontli, octototl, piltontli, piltzintli;
Niños que aún no hablan: Ocatl, 
xochtic, octototl, conechichilli, 
xochitic;
Niño o niña delicada, muy tierna: 
Conealacton, Conechichilpil

0 años al destete

Cuadro 1

Niños ya destetados 
hasta su paso por el 
ritual de Izcalli

Niños destetados: 
Tlachichihualcahualtilli;
Niños: (Pronunciación femenina) 
Conetl, conetontli, cocone; (gene-
ral) pipil.

Ritual de paso cada 
cuatro años en la vein-
tena de Izcalli

Niños mayores, 
hasta su ingreso al 
templo de educación

Ceremonias indivi-
duales, pláticas y ser-
mones de los adultos

Niños o niñas mayores de siete 
años: (general) Piltontli, piltzintli, 
Diferenciación por género: oqui-
chpipiltzintli, cihuapiltzintli.

Niños y jóvenes de 
los templos de 
educación

Tlamacazqui del Calmecac
Telpochtli del Telpochcalli

Ceremonias indivi-
duales, pláticas y ser-
mones de los adultos



119

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

La conformación del cuerpo de los niños 

Para poder entrar en materia, es necesario hacer un breve recuento de los 
aspectos generales en torno a la concepción del cuerpo que tenían los anti-
guos nahuas, en este sentido, como ya es bien conocido gracias a los traba-
jos de diversos investigadores, como Alfredo López Austin [1996],  Mercedes 
de la Garza [2012] y Roberto Martínez [2011], entre otros, se creía que el ser 
humano estaba compuesto de dos elementos, por un lado la parte corporal, 
de carácter “pesado” y tangible, y por el otro de las materias “livianas” 
contenidas por éste, de propiedades etéreas, y asociadas a diversos elemen-
tos como eran el calor, el aire, los olores, los sabores, la energía vital, la 
razón, el entendimiento y las emociones [Garza 2012: 20]. Ahora bien, las 
partes “livianas” eran comprendidas por el tonalli, el teyolía y el ihiyotl, cada 
una de las cuales mantenía ciertos atributos o funciones que permitían al 
sujeto vivir [véase López Austin 1996].

Evidentemente, la persona no podía existir sin alguna de sus partes, y 
la ausencia de cualquiera de ellas conllevaba a la enfermedad y la muerte, 
en sí, todas en conjunto conformaban una intricada red de procesos que 
permitía la vida del individuo, es por ello que desde la procreación de un 
niño se consideraba que entraban en acción diferentes elementos para la 
conformación del mismo.

En cuanto a la parte “pesada” o el cuerpo, creían que éste era confor-
mado mediante la unión de los líquidos generadores de ambos padres (el 
oquichyotl del varón y la cihuaayotl de la mujer) dentro del cuerpo de la madre 
[López Austin 1996: 190, 335]. Es interesante señalar que para que hubiera 
una buena fecundación, se creía que era necesario continuar manteniendo 
relaciones sexuales durante los primeros meses del embarazo, pues era gra-
cias a la acumulación de semen que se formaba el niño [López Austin 1996: 
190, 335]. Concepciones similares aún se mantienen entre los nahuas de la 
Sierra Negra de Puebla, en donde se cree que mientras las mujeres contri-
buyen por medio de su sangre en la creación del feto, los hombres apoyan 
con su semen a la formación de los huesos, y mantienen las relaciones hasta 
muy avanzado el embarazo para que con la simiente del hombre se adquiera 
mayor fuerza [Romero 2011: 85].7 En sí, la relación del semen con los huesos 
conformaba parte importante dentro de la concepción prehispánica nahua, 

7	 Creencias similares se encuentran entre los cakchikeles y tzeltales, quienes consideran 
que el flujo menstrual de la madre forma la sangre y la carne del feto, a la vez que el 
semen ayuda a conformar la piel, los huesos y los sesos [García en Nájera 2000: 45]. Por 
su parte, entre los lacandones se tiene la creencia de que el semen en un principio sirve 



120
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

ya que, por ejemplo, uno de los nombres dados al semen era omicetl [Códice 
Florentino 1979: f. 91r] que López Austin [1996: 190] traduce como “lo óseo 
que coagula”. El mismo autor señala que dicho término remite al origen 
fisiológico del líquido, atribuyendo de esta forma que procedía de la médula 
ósea.8  

Por otro lado, en lo referente a las partes “livianas” o entidades, éstas 
llegaban al cuerpo del niño aun cuando se encontraba in utero, en donde 
iban conformándose e intensificándose, pero sólo serían asociadas a la per-
sona hasta momentos posteriores al nacimiento mediante rituales específi-
cos [Martínez 2011: 32-33; también Díaz Barriga 2014b]. Se tenía la creencia 
de que eran insufladas por las deidades, y procedían de diversas regiones; 
por ejemplo, el tonalli era enviado del más alto de los cielos por los dioses 
creadores Ometecuhtli y Omecihuatl. Al respecto, los informantes de Saha-
gún registraron:  

Porque allá en el piso decimosegundo está, allá vive el verdadero dios. Y (en su 
forma de) comparte (masculino) Ilhuicatéotl tiene por nombre Ometecuhtli; y 
su comparte (femenina) se llama Omecíhuatl, Ilhuicacíhuatl. Quiere decir que 
sobre los doce (pisos ellos) gobiernan los cielos, mandan. Se dice que allá somos 
creados los hombres, que de allá viene nuestro tonalli cuando se coloca (el niño 
en el vientre materno), cuando cae en gota el niñito.9 De allá viene su tonalli, 
penetra en su interior: lo envía Ometecuhtli [Códice Matritense de la Real Acade-
mia de Historia, f.175v, traducción de Alfredo López Austin 1996, I: 227].
	
En lo referente al teyolía, tal como ha demostrado López Austin [1996:167] 

con base en datos etnográficos, procedía de los cerros, en donde se almace-
naban las semillas necesarias para la vida. Mientras que por otro lado, el 
mismo autor argumenta que el ihiyotl procedía de las estrellas y era enviado 
por las deidades Citlalicue, Citlallatonac y los habitantes del cielo “ilhuicac 
chaneque” [López Austin 2000: 210-211].

a la formación del niño, después a su conformación anatómica y por último lo alimen-
ta [Marion 1999: 305].

8	 Es menester señalar que el término omicetl, ha sido traducido por Johansson como 
“hueso frío” [Johansson, 1997: 86]. Similar a lo anterior, Marie-Noëlle Chamoux lo 
traduce como “escarcha de hueso” [Chamoux 2016: 64].

9	 In icuac chipini piltzintli, “después de que cae o gotea el niñito”, se retomará este punto 
más adelante. 



121

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

El desarrollo embrionario y el pasado pre-humano

No existe mucha claridad en cuanto a las concepciones que tenían los anti-
guos nahuas en torno a los infantes durante su periodo embrionario, debido 
a que en las fuentes coloniales se registraron pocos datos al respecto. Sin 
embargo, a partir de las descripciones que dieron los informantes de Saha-
gún en torno a las pláticas que brindaban las ancianas a las parteras encar-
gadas de cuidar a la futura madre, se deduce que a los fetos de tres o cuatro 
años se les denominaba como chipinpiltzintli [Códice Florentino 1979, libro vi, 
cap. 27, f.129v], término que se puede traducir como “gotita de niño”,10 
relacionando al infante con el agua, como se verá en el siguiente 
apartado.11  

Ante la ausencia de más datos referentes a las concepciones que se tenían 
sobre dicha etapa de desarrollo, es probable que los diversos datos etnográ-
ficos procedentes de otros grupos nos logren dar luz sobre las creencias que 
pudieron tener. Así, se debe mencionar que en algunos pueblos indígenas se 
piensa que durante los primeros meses del embarazo, el embrión tiene carac-
terísticas animales; por ejemplo, entre los tzotziles de Chenalhó se creía que 
el feto comenzaba a formarse como un ratón, y posteriormente se transfor-
maba en algo similar a un sapo, hasta aproximadamente los tres meses en 
que comenzaba a tomar la forma humana [Guiteras 1965: 97]. Por su parte, 
similar a lo anterior, Laura Elena Romero [2011: 85] registró que los nahuas 
de la Sierra Negra de Puebla consideran que durante los primeros meses de 
embarazo sólo hay carne, con forma de sapo o rana, lo cual cambia cuando 
llega el alma o el iyollo alrededor de los tres meses.

Con base en los dos ejemplos anteriores, es interesante señalar el hecho 
de que los embriones o fetos no son considerados humanos hasta que tie-
nen alma. Sin embargo, se debe considerar que entre otros grupos, para 
poder alcanzar la condición humana, es necesario previamente haber 
pasado por los rituales de paso o de agregación.12 

10	De chipin o gotear [Molina 2004, sección náhuatl-español: f.21r] y piltzintli o niño [Mo-
lina 2004, sección náhuatl-español: f.82r]. 

11	 Aquí convendría señalar que entre los nahuas de la Sierra Negra de Puebla no existe 
ningún término para referirse al feto, lo cual contrasta con la información registrada en 
los datos coloniales [véase Romero 2011: 85].

12	  Es necesario aquí mencionar que en ocasiones el primer ritual de paso incorpora al 
infante al grupo, y le otorga cierta humanidad. Sin embargo, tal como se verá más 
adelante, para los antiguos nahuas aún era necesario que el niño comenzara a consu-
mir los alimentos de la tierra; en concreto, el maíz, para poder ser considerado como 
un “hombre verdadero”.



122
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

En torno a esto, Gossen [1984: 24] encontró que a los niños chamulas se 
les llama monos antes de ser bautizados y adquirir con ello su nombre y el 
calor, lo cual ocurre entre el primer mes de vida y los dos años. Lo anterior 
los relaciona con los seres pre-humanos que habitaron el mundo antes del 
surgimiento de la humanidad. Por su parte, entre los lacandones de Chan-
sayab, Marie-Odile Marion [1999: 280] dio cuenta de que a los niños se les 
denomina tlacuaches antes de haber pasado por los rituales del meek’bir, 
mediante el cual adquieren su identidad social.13 

En el mismo sentido de ideas, los niños teenek también son identifica-
dos con los tlacuaches, y al igual que con los casos anteriores, es sólo hasta 
que se les realiza el ritual del bautismo que comienzan a ser considerados 
humanos, lo cual se demuestra con el hecho de que es en ese momento en 
el que se socializa el nombre del niño, mismo que sólo era conocido previa-
mente por su familia inmediata [Ariel 2003: 642-643].

Como dato aparte, y relacionado con las problemáticas de salud que 
viven actualmente las comunidades indígenas del país, igualmente, entre 
los tojolabales, a los niños no se les considera seres humanos hasta el día en 
el que se les bautiza. Lo particular de este caso es que el bautismo se realiza 
cuando ya se tiene la creencia de que han pasado el peligro de muerte, alre-
dedor de los cinco años de edad [Miguel Vasallo, comunicación personal, 
2010]. 

Con relación a la época prehispánica, es muy probable que existieran 
creencias similares a las expuestas, y no resultaría extraño que en los perio-
dos anteriores al nacimiento o durante los momentos previos a que se les 
hiciera el baño ritual e impusiera el nombre, se considerara que los niños 
eran como animales, o en otras palabras, seres pre-humanos, lo cual se 
podría inferir a partir de las concepciones que se tenían sobre el origen de la 
humanidad expuestas en los mitos antropogónicos, mismos con los que las 
creencias en torno a la concepción y el parto mantenían un fuerte vínculo.

Así, se debe recordar que en los mitos que hablan sobre el origen del 
hombre, se manifiesta que éste es el resultado de una serie de creaciones y 
destrucciones consecutivas, en las cuales los primeros seres creados por los 
dioses fueron animales o seres pre-humanos que manifestaban características 

13	El meek’bir¸ al igual que el ritual jéetz méek´, “cargar a horcajadas” practicado por los 
mayas de Yucatán, es una ceremonia que consiste principalmente en que un padrino o 
madrina toma al bebé de tres o cuatro meses y lo lleva a dar un recorrido por la casa, 
enseñándole el uso simbólico de algunos utensilios y herramientas relacionados con 
su género y las actividades que tendrá que realizar en el futuro [véanse Marion 1999: 
280-286; Nájera 2016: 46-49].



123

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

asociadas a los animales, y los cuales fueron destruidos previo al surgimiento 
del hombre.

Un ejemplo de lo anterior lo encontramos en el Popol Vuj [1953], en 
donde se narra que tras haber sido creado el mundo, los dioses formaron a 
los animales, los cuales fueron incapaces de recordar a sus creadores y por 
esa causa fueron destinados a ser el alimento de los hombres. En el mismo 
documento se describen las distintas creaciones que, a medida de experi-
mentos, realizaron las deidades hasta conseguir crear al hombre con el 
maíz, quien ya tuvo la capacidad del habla y con ello podía igualmente 
recordar a sus creadores.

En lo referente a los mitos nahuas, en varias fuentes14 se describen las 
creaciones y destrucciones consecutivas de diferentes Soles o Eras, en cada 
una de las cuales los seres (gigantes y humanos) que vivían en ellas se 
alimentaban de distintas semillas, posiblemente las mismas que eran consumidas 
por los animales. Así, en la Historia de los Mexicanos por sus pinturas [2011: 
31-35] se señala una interesante sucesión de alimentos propios de cada Era: 
en la primera fueron las bellotas de encinas; le siguieron los piñones de las 
piñas; el acecentli;15 el cencocopi, el cual era una especie de mata que se asemejaba 
a la planta de maíz [véase Wimmer 2008], posiblemente la zizania latifolia; y 
finalmente, el alimento propio del ser humano, el maíz [véase López Austin 
2008: 65].

La sucesión de alimentos, tal como lo ha demostrado Michel Graulich 
[1997: 88-90], muestran una ruta evolutiva mediante la cual los hombres de 
las distintas Eras progresan, primero alimentándose con semillas de origen 
salvaje, con lo que se relacionan con el mundo natural y animal, hasta llegar 
al maíz. 

En conjunto, tanto los mitos de origen quiché como nahua denotan la 
importancia del maíz como parte fundamental para la creación de los hom-
bres, de ahí que en náhuatl el término tonacayo significa a la vez “nuestra 
carne” y “maíz”, y tal como ha señalado López Austin [1996, I: 172], existía 
un vínculo metafórico entre la corporeidad del hombre y el cereal del que 
se sustentaba. De igual forma, es de notar que la planta también se asocia 
con el conocimiento y la capacidad de los hombres de recordar a sus 
creadores.

14	Por ejemplo, en La leyenda de los soles [2011], la Histoire du Méchique [2011], la Historia de 
los mexicanos por sus pinturas [2011] y el Códice Vaticano A [1996], entre otras.

15	López Austin [2008: 65] lo traduce como maíz acuático, a la vez que en la Historia de los 
mexicanos por sus pinturas [2011: 35] se le refiere como “… es una simiente como de 
trigo que nace en el agua”.



124
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

Por otro lado, en los dos mitos expuestos, queda implícito que en un 
principio los seres anteriores a la creación del hombre fueron los animales 
u hombres imperfectos, los cuales sólo lograrían llegar a su completa for-
mación hasta la aparición del maíz, ya sea como parte fundamental de su 
creación o como la semilla de la que se alimentaban. 

En otro mito registrado en la Historia Tolteca-Chichimeca, ampliamente 
relacionado con las concepciones del embarazo y del parto, se puede 
demostrar cómo los seres pre-humanos, al igual que los niños prenatales, 
pertenecen al ámbito de la naturaleza y al mundo animal, estado del cual 
lograran apartarse mediante el consumo del maíz. 

En dicha fuente se narra cómo dos personajes, Quetzaltehueyac e Icxi-
cohuatl, llegan al cerro de Cohualtepec, lugar donde se encuentran las siete 
cuevas o Chicomoztoc. Ahí, dentro del cerro vivían el xicotli “abejorro o 
jicote” y el pepeyolli “abeja montesca”,16 que en lugar de hablar solo gruñen 
[Historia Tolteca-Chichimeca 1976: 163]. Dichos animales, según infieren Paul 
Kirchhoff, Luis Reyes, y Lina Odena [Historia Tolteca Chichimeca 1976: 164, 
nota 5], podrían representar a la humanidad imperfecta porque son incapa-
ces de hablar, capacidad que sólo alcanzarán hasta que prueben el maíz, 
aspecto con el que concuerdo, ya que todo parece indicar que se trata de 
una representación de los seres pre-humanos, quienes tienen que pasar por 
un acto creacional (el parto), para poder subir o salir a la tierra e iniciar la 
transformación que les llevará a ser hombres verdaderos.17    

16	En el libro ix de la Historia General de las cosas de Nueva España [Sahagún 2002, libro IX, 
cap. v, párrafo undécimo: 1052] se mencionan al xicotli y al pipiyoli como abejas que 
producen miel y que hacen “cuevas en la tierra”. El xicotli (o jicote, como se le conoce 
hoy en día), según registró Sahagún, producía una picadura muy dolorosa, elemento 
que, posiblemente, como supone Federico Navarrete [2011: 148, nota 152], correspon-
dería también al espíritu bélico de los chichimecas. Quizás por la misma razón aún se 
encuentran refranes que relacionan a dicho insecto con el alboroto y la pelea. Por ejem-
plo, Carlos Montemayor [2007: 280] registró el siguiente: “Armarse la jicotera o armar 
una jicotera: Provocar un alboroto o revuelo entre personas”.     

	 Por otro lado, las pepeyolli eran una especie más pequeña, y fue registrada por Molina 
[2004: f.82r] como pipiolin, una “abeja montesca”, misma que en la actualidad es nomi-
nada como pipiola, y de las que Cecilio Robledo [1940: 448] describía como una clase 
de abejas silvestres del género Mellipona, que fabrican la “cera de Campeche”, conoci-
da también como abeja alazana. Llama la atención que el mismo autor, seguido en esto 
por Montemayor, consigna como derivado de dicho sustantivo el de pipiolera, cuyo 
significado es “reunión de niños de corta edad” [Robledo 1940: 454].

17	En otras regiones existen mitos antropónimos semejantes. Entre los indios guayaquis 
del Paraguay se tiene la creencia de que los antepasados de la humanidad vivían en un 
hábitat pre-humano dentro de la tierra, en donde arañaban con las uñas como si 



125

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

Posteriormente, Quetzaltehueyac golpea con su bastón el borde de la 
cueva de Chicomoztoc con la finalidad de abrirla, acto que puede relacio-
narse con la cúpula y posterior fecundación de la tierra; y mediante diver-
sos actos logra al final que salgan los chichimecas que vivían en el interior,18  
es decir, genera su nacimiento en la tierra. Para culminar, el personaje en 
cuestión desgrana una mazorca de maíz y les da de comer, con lo cual los 
chichimecas “empezaron a medio hablar” [Historia Tolteca-Chichimeca 1976: 
168-169].19 

Encontramos en este mito nuevamente la importancia del maíz como 
elemento que conforma a los hombres, a la vez que, como en los casos 
anteriores, se refuerza el hecho de que los seres previos a la creación final son 
imperfectos, asociados al mundo natural en contraparte del mundo social. 
En sí, los mitos expuestos sirven de modelo explicativo sobre la concepción 
que se tenía de los niños durante el periodo de la gesta, momentos en los 
cuales eran conformados primeramente como seres imperfectos, pertenecien-
tes al mundo animal o natural, al igual que los seres de las primeras creaciones 
o Eras, y sólo adquirían su característica humana o social mediante su 
nacimiento y los rituales subsecuentes, sin embargo, no serán en realidad 
hombres verdaderos hasta que consuman el maíz, alimento que, entre otras 
cualidades, los integrará totalmente al mundo de los vivos. De ahí que cuando 
un bebé moría sin haber probado dicho alimento, su destino era diferente al 
de los demás, ya que su teyolía iba al “árbol de senos” o Chichiualquahuitl,20 
del cual crecían, en lugar de frutos, senos de los que manaba leche para 
alimentarlos. Ahí los niños esperaban hasta tener otra oportunidad para 

fuesen armadillos. Para convertirse en seres humanos tuvieron que salir de su madri-
guera, ascendiendo a lo largo de una pared vertical a la superficie [Clastres 1986: 9].

18	La cueva es, dentro de la concepción mesoamericana, el arquetipo de la matriz y el 
lugar de los orígenes [Nájera 2000: 37; también Olvera 1990: 88-90]. Lo anterior aún 
perdura en las comunidades nahuas de la Sierra Negra de Puebla, en donde al útero 
se le asocia con la cueva [véase Romero 2011: 137]. Por otro lado, es interesante señalar 
que, en los conjuros médicos registrados por Ruiz de Alarcón, una de las formas meta-
fóricas para denominar al cuerpo humano es precisamente Chicomoztoc [1892, trata-
do sexto, cap. xii: 205; caps. xvii-xviii: 208-209].

19	Para una interpretación completa sobre los mitos aquí expuestos y su relación con el 
embarazo y parto consúltese [Díaz Barriga, 2014a: 42-51]. Es importante señalar que, 
en un sugerente artículo, Jaime Echeverría llega a conclusiones similares a las aquí 
expuestas, quien además da cuenta de la interesante relación entre la niñez humana y 
las concepciones sobre lo chichimeca dentro del pensamiento nahua [véase Echeverría 
2015: 144-149].

20	  Nombre compuesto de cuahuitl o árbol, y chichihualli o teta [véase Wimmer 2009].



126
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

regresar a la tierra mediante un nuevo embarazo [Sahagún 2002, libro vi, 
cap. xxi: 542].   

El cuerpo del infante y su relación con el agua

El parto entre los antiguos nahuas era denominado como imiquizpan “la 
hora de la muerte”,21 y tal como han demostrado diversos investigadores, 
se consideraba que era una batalla mediante la cual la madre podría salir 
victoriosa tras haber capturado un “enemigo”, que era su propio hijo, o en 
caso contrario, de ir las cosas a mal, moría y recibiría el destino de los gue-
rreros muertos en combate [Quezada 1977: 313; Alcántara 2000: 37]. Aunado 
a lo anterior, y con base en lo que se ha presentado líneas arriba, también 
implicaba que el recién nacido había superado a la muerte en sí misma, al 
espacio de la natura, y se comenzaba a integrar en el mundo de los vivos.

Aún era un ser frío, debido a que había sido conformado dentro de un 
ambiente femenino de naturaleza fría y húmeda, de la misma calidad que 
era el mundo antes del surgimiento del Sol y del tiempo, es por ello que se 
le tenía que mantener guardado y junto al fuego de un hogar hasta que el 
especialista, el tonalpouhqui, decidiera el momento adecuado en que se debía 
realizar el baño ritual.22 

Llegado el día para ello, la partera tomaba al niño y lo entregaba al agua, 
lo presentaba al Sol y lo ofrecía en propiedad, a la vez que le daba al pequeño 
las herramientas y utensilios en miniatura, que debería utilizar en su vida 
adulta. Para finalizar le imponía su nombre y su destino, afianzando con 
ello sus entidades anímicas [véase Sahagún 2002: 349-409; García 1969: 196-
201; Díaz Barriga 2014b].

El rito brevemente descrito líneas arriba cumplía con diversas finalida-
des. En primer lugar, tal como se ha mencionado, era mediante éste que las 
entidades anímicas terminaban de afianzarse al cuerpo del niño, en espe-
cial su fuerza tonal, la cual estaba ligada a su nombre y a su destino. De 
igual forma, la imposición del nombre, que a partir de ese momento era 
socializado por las calles con un grupo de niños dispuestos para ello, incor-
poraba socialmente al infante dentro de la comunidad; en otras palabras, se 
le individualizaba y se le daba su condición humana.

21	Del verbo miquia, morir, más el prefijo de posesión i- y el sufijo orientacional -pa.
22	Es interesante mencionar que entre los nahuas contemporáneos de la sierra de Texco-

co, se considera, al contrario de lo aquí expuesto, que los niños al nacer son muy ca-
lientes y se van enfriando progresivamente con el paso del tiempo [Lorente 2015: 114].



127

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

Ahora bien, aunque con el ritual el niño adquiría el calor de su tonalli, 
éste aún era débil, y requería el paso del tiempo para permitirle sobrevivir 
por su propia cuenta, es por ello que era necesario que la madre le siguiera 
dando parte de su propio calor tonal a través de la leche materna. A este 
respecto se debe tener en cuenta que dentro de las concepciones que se 
tenían sobre el ciclo de vida, se creía que el calor del tonalli se iba incremen-
tando con el paso del tiempo y por medio de las actividades realizadas por 
el individuo [véase López Austin 1996].

En sí, se podría considerar que la vida humana reflejaba en gran medida 
las etapas de la creación de la tierra.23 De esta forma, en los mitos se habla 
de un origen con características femeninas, frías, oscuras y húmedas -al 
igual que el bebé-, las cuales cambian con la salida del sol, con lo cual la 
tierra y los demás elementos se solidifican por medio de la acción del calor. 
Así, cuando una persona había vivido el transcurrir de 52 ciclos solares 
alcanzaba la ancianidad, pues se había acumulado en él todo el calor y se 
había solidificado en su totalidad [véase López Austin 1996, i: 288-289]. 
Quizás por ello es que se utilizaban algunos términos específicos para refe-
rirse a los ancianos, como por ejemplo el vocablo pipinqui, mismo que es 
traducido por Molina como “cosa recia y fuerte” [Molina 2004, sección 
náhuatl-español: f.82r]. De la misma forma se les decía chicahuac, que se 
traduce como “fuerte” [Wimmer 2008; López Austin 1985: 9]. En otro sen-
tido, es significativo también que uno de los verbos referidos al crecimiento 
y la educación de los niños, huapahua, también significaba “endurecer y 
fortalecer” [Wimmer 2008; López Austin 1985: 9].   

De esta manera, se tenía la concepción de que los niños se gestaban y 
nacían en estado líquido, y era por medio de los cuidados de la madre que 
se solidificarían [López Austin 1985: 9]. Es por ello que a los bebés se les 
denominaba como oc atl o “todavía es agua”, así como atzin o atzintli “agüita” 
o “gotita de agua”. En relación con el último término, Sybille de Pury-Toumi 
[1997:151] refirió: 

La elegante metáfora del náhuatl clásico atzintli (“pequeña gota”), con la que se 
designa al niño, muestra que éste es concebido como una gota que cae. Chipini 
“gotea” podía ser también empleado metafóricamente en el sentido de “nacer”: 
otichipin “naciste”. 

23	Se debe comentar que una de las maneras de denominar al cuerpo entre los antiguos 
nahuas, así como en otros grupos, hace alusión a la tierra: in tlalli in zoquitl “la tierra y 
el barro” [Martínez 2011: 31].



128
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

Lo anterior se corrobora con el hecho de que en el corpus de documen-
tos sahaguntinos existen referencias en las cuales se relaciona a los niños 
con la “gota de agua” o chipini. Al hablar del momento en el que la mujer se 
siente encinta, los informantes de Sahagún registraron: “In jquac chipinj, in 
motlalia piltzintli” [Códice Florentino 1979, lib. vi, cap. xxiv: f.114r], lo que 
sería “Cuando gotea, [es cuando] se sienta el niñito”. Similar a lo anterior, 
en el Códice Matritense de la Real Academia de Historia se asentó: “in icuac 
motlalia, in icuac chipini piltzintli” que Alfredo López Austin traduce como 
“cuando se coloca (el niño en el vientre materno), cuando cae en gota el niñito” 
[López Austin 1996, I: 227]. Por otro lado, al referirse al embrión de tres o 
cuatro meses de edad, tal como se ha mencionado líneas atrás, en el Códice 
Florentino [ f.129r] se registró como chipinpiltzintli o gotita de niñito. 

Por su parte, en el libro x del mismo documento [ cap. iii: f.9v], al refe-
rirse a los niños pequeños se les nombra: “Conetl, chichiltzintli, atzintli, anoço 
hititl”, lo que traducido sería “Niño, niño de teta, agüita, o [de] vientre”. Aquí 
llama la atención la presencia del vocablo atzintli “agüita”, mismo que apa-
rece nuevamente en los discursos que daban los padres a sus hijas cuando 
estaban por enviarlas a los templos de educación, lo que ocurría cuando ellas 
ya eran un poco mayores, sin embargo, los padres aquí les hablaban como 
si aún fueran pequeñas: “in oc tatzintli, in oc titepitzin” [Códice Florentino, lib. 
vi, cap. xl: f.181v] cuya traducción sería: “Tu todavía eres agüita, todavía 
eres pequeñita”.24 Más adelante continuaban: “ca oc tatzintli, ca oc ticone-
tzintli, oc tipiltzintli” [Códice Florentino, lib. vi, cap. xl: f.181v ], o “Porque 
todavía eres agüita, porque todavía eres niñita (de madre), todavía eres 
niñita (de padre)”.25 

Aunado a los términos anteriores, había otros que aunque no hacían 
una alusión directa al agua, podrían relacionarse con algunos de sus atribu-
tos; así por ejemplo, a los niños y niñas tiernos y delicados se les decía 
conealacton, el cual es un vocablo de difícil traducción, que, al parecer, se 
trata de un sustantivo compuesto por la palabra conetl o niño, y alactic, tra-
ducido por Molina [2004, sección náhuatl-español: f.4r] como “cosa delez-
neable, assi como anguilla, pan de xabón mojado, o flema”, con lo que se 
haría entonces referencia a un niño baboso o viscoso.

Con los datos expuestos se demuestra que dentro de las concepciones 
que tenían los antiguos nahuas sobre los niños pequeños, existía una cone-
xión importante entre el agua y su cuerpo, debido a que se consideraba que 
éste aún se encontraba conectado con lo acuático, lo femenino y lo frío; lo 

24	Traducción propia.
25	Traducción propia.



129

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

anterior, a la vez, podría estar relacionado con el líquido amniótico que 
acompaña al niño en los momentos de su gestación, y posiblemente tam-
bién con el vínculo que tenían los niños en general con el poder de atraer 
las aguas y de germinar los granos.26  

Se debe señalar que a los niños se les sacrificaba en la mayoría de las 
ocasiones con la finalidad de servir de intermediarios entre las deidades de 
la lluvia y los hombres. Asimismo, con sus lágrimas podían atraer la lluvia, 
y por último, su relación con el poder de germinación podría explicar la 
razón de que cuando morían siendo aún pequeños y sin haber probado el 
alimento de la tierra, sus cuerpos eran enterrados debajo de los graneros 
[Díaz Barriga 2009]. 

El cuerpo de los niños y el poder de crecimiento 

En las concepciones que se tenían del cuerpo, tal como se ha señalado ante-
riormente, se creía que éste era el contenedor de las entidades anímicas, de 
entre las cuales el tonalli tenía una fuerte importancia dentro del desarrollo 
de la niñez, debido a que era esta entidad la que brindaba el poder de cre-
cimiento, el cual, a su vez, mediante la acción ritual, podía ser trasladado a 
otras formas de vida. Es quizás por ello que al nacer su cordón umbilical se 
cortaba sobre una mazorca, posiblemente con la finalidad de pasar a la 
planta parte de la fuerza de crecimiento [Torquemada 1975, libro xiii, cap. 
xviii: 202; López Austin 2000: 209]. Es probable que por dicho motivo los 
padres guardaran los granos de la misma mazorca para sembrarlos y reali-
zarle al niño su primer atole [López Austin 2000: 209].

Es importante señalar que, a pesar de lo anterior, todo parece indicar 
que una de las principales preocupaciones que tenían los antiguos nahuas 
con respecto a esta etapa, era que los niños pudieran perder dicho poder. Es 
por ello que se ejecutaban varios actos para intensificar o fomentar el creci-
miento, a la vez que se realizaban algunas acciones preventivas para evitar 
que éste se disipara.

En este sentido, quizás uno de los rituales más llamativos encaminados 
a propiciar el crecimiento era el “teizcalaanaliztli, Izcallaana o quinquecha-
naya” o “estirar del cuello”, acto que consistía en que los padres o los padri-
nos tomaran a los niños y los jalaran de todas las extremidades, con la 

26	Aunque no he podido encontrar ninguna información al respecto, considero que exis-
te la posibilidad de que la relación de los niños con las lluvias también permitiera 
asociarlos a las ranas y sapos, tal como ocurre dentro de los rituales mayas del Ch´a 
Chak [véase Schele et al. 2000: 25-29].



130
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

creencia de que de no hacerlo los niños no crecerían más. Dicho ritual era 
realizado durante dos celebraciones. La primera era el día de la fiesta móvil 
dedicada al quinto sol Nahui Ollin, cada 260 días, en la cual también se les 
extraía sangre de las orejas para ofrendarla [Durán 2002: 247; Sahagún 2002, 
lib. ii, Apéndiz: 292-293]. Y la segunda era realizada cada cuatro años 
durante la veintena de Izcalli [Sahagún 2002, cap. xxxvii: 266; Sahagún 1993: 
fols. 253v, 256v] como parte de los ritos de paso que se elaboraban en dicha 
festividad [Díaz Barriga 2014b].

En lo referente a los actos destinados a prevenir que se perdiera dicha 
energía, existían diversas prohibiciones encaminadas a dicho fin. Sahagún 
registró lo siguiente sobre las implicaciones que tenía el pasar encima de un 
niño:

Decían también los supersticiosos antiguos que el que pasaba sobre algún niño 
que estaba sentado o echado, que le quitaba la virtud de crecer, y se quedaría 
ansi pequeñuelo siempre. Y para remediar esto decían que era menester tornar 
a pasar sobre él por la parte contraria [Sahagún 2002, lib. v, Apéndiz, cap. v: 461].

Más adelante, sobre la prohibición de beber el hermano menor antes 
que el mayor registró:

Otra abusión tenían sobre el beber, sí bebían dos hermanos: si el menor bebía 
primero, decíale el mayor: “No bebas primero que yo, porque si bebes primero 
no crecerás más. Quedarte has como estás agora” [Sahagún 2002, lib. v, Apén-
diz, cap. vi: 461].

Por otro lado, también se temía que el poder de la tierra se llevara la 
facultad del crecimiento de los niños. Por ello, cuando se presentaba un 
terremoto tomaban a los niños con ambas manos de las sienes y los 
levantaban [Sahagún 2002, lib. v, Apéndiz, cap. xii: 462].

Sin duda, además de las anteriores, debió de haber muchas otras reco-
mendaciones para evitar la salida del poder de crecimiento, lamentablemente, 
éstas no fueron registradas en las fuentes coloniales. 

   
Comentarios finales

Hemos visto hasta aquí algunas de las concepciones que se tenían en torno 
al cuerpo de los niños pequeños entre los nahuas antiguos, las cuales se 
encontraban ampliamente integradas dentro de la cosmovisión del grupo, 



131

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

y como es de suponerse, irían cambiando conforme los niños fueran cre-
ciendo y aumentando sus actividades dentro de las labores cotidianas.

Como se vio, los niños desde su formación in utero, hasta su exposición 
en los primeros rituales de paso, y antes de que comieran el maíz, no eran 
considerados como seres humanos en su totalidad, más bien se encontra-
ban asociados a los entes pre-humanos que existieron antes de la creación 
de la humanidad, es decir, que eran seres pertenecientes al ámbito de la 
naturaleza y el mundo animal. Así, para adquirir su humanidad, era nece-
sario que se alimentaran con el grano del maíz, cereal que a la par de otor-
garles su calidad humana les integraba al mundo social. 

Lo anterior se puede inferir a partir de algunas ideas presentes en los 
mitos cosmogónicos y antropogónicos, mismos que, como se ha visto, 
muestran un interesante vínculo entre las creencias en torno al origen del 
cosmos o de la humanidad, con las concepciones que se tenían en cuanto al 
origen de la vida humana. 

En el mito expuesto en la Historia Tolteca Chichimeca se habla de un parto 
y de todos los elementos asociados a éste, de ahí que no es fortuito que en 
la magnífica representación de la montaña del Cohualtepec que acompaña 
al texto [Historia Tolteca-Chichimeca 1976: f.16r], el tlacuilo haya pintado su 
interior en forma de un útero humano con siete cavidades. Los habitantes 
del mismo son seres pre-humanos o animales que moran en un espacio frío 
y húmedo, por lo tanto, su cuerpo debió mantener las mismas característi-
cas del entorno en el que vivían, relacionado con lo líquido y acuático, ele-
mentos que también correspondían al cuerpo de los niños que se 
encontraban en el útero de sus madres. 

Al nacer, los niños eran seres fríos, y al igual que los chichimecas del 
mito, eran incapaces de hablar. Para calentarlos, y que con ello comenzaran 
a “solidificarse”, era necesaria su exposición al calor, y posteriormente al 
Sol. Es por ello que se les realizaba un baño ritual mediante el cual se les 
entregaba al agua y al Sol, asignándoles también su día tonal, a partir de lo 
cual poco a poco su cuerpo se iría endureciendo, pues adquirían en ese 
momento el poder de crecimiento, mismo que debía de ser cuidado para 
que no se perdiera. 

Finalmente, algunos años después se les daba a comer el maíz, acto tras 
el cual ya podrían ser considerados humanos, y serían capaces, al igual que 
los chichimecas, de comenzar a hablar. Lo anterior sin duda debió de repre-
sentar un fuerte cambio dentro de las concepciones que se tenía de su 
cuerpo.

Ahora bien, aunque no fueron aspectos analizados en el presente trabajo, 
se debe mencionar que el cuerpo de los niños después de esta etapa sufrirá 



132
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

otros cambios en los años siguientes. Cuando ya sus padres los consideraran 
listos para ello, serían expuestos a una serie de rituales de paso en la veintena 
de Izcalli [Díaz Barriga 2013], mediante los cuales, además de cambiar de 
estatus dentro de la sociedad, se les comenzaba a atribuir capacidades sexua-
les, y por lo tanto se les cambiaba la vestimenta, donde destaca la imposición 
del maxtlatl a los varones. De esta manera, comenzaba a ser más evidente la 
diferenciación de género, ya que se les empezaba a denominar como oqui-
chpiltontli a los varones y cihuapiltizntli a las niñas.

Más tarde, un cambio más profundo se daría a partir de la aparición de 
los rasgos sexuales secundarios y la llegada de la menstruación en las niñas. 
Los términos que se utilizaban para definirlos cambiaban, así como las con-
cepciones que se tenían, dado que era ya en esos momentos que los niños 
dejaban de serlo e ingresaban al grupo de edad siguiente, el de los telpochtli 
e ichpochtli.

Para finalizar, sólo resta decir que he intentado presentar en este artículo, 
con base en los pocos datos existentes sobre la infancia en las fuentes colo-
niales y etnográficas, un pequeño esbozo de las principales concepciones 
que se tenían sobre el cuerpo infantil, en específico entre los momentos de 
su formación y sus primeros años de vida. Y a pesar de que aún se hace 
necesario seguir inquiriendo sobre la relación que mantenía el cuerpo 
infantil con el poder de germinación, con las lluvias y con lo acuático, así 
como con los animales, este primer acercamiento muestra las diferentes aso-
ciaciones que se le daba a la conformación del cuerpo de los infantes y los 
valores simbólicos que éste tenía. 

	

Referencias

Alcántara Rojas, Berenice
2000	 Miquizpan. El momento del parto, un momento de muerte. Prácticas alre-

dedor del embarazo y parto entre nahuas y mayas del Posclásico. Estudios 
Mesoamericanos, núm. 2, julio-diciembre: 37-48.

Ariel de Vidas, Anath
2003	 El rito de nacimiento teenek ¿Reminiscencias de una práctica maya?, en 

Cuarto Congreso Internacional de Mayistas. Memoria, Mario Humberto Cruz, 
Maricela Ayala, Ana Luisa Izquierdo, Ma. Del Carmen León, Tomás Pérez 
y Ma. Del Carmen Valverde (eds.). Instituto de Investigaciones Filológicas/
Centro de Estudios Mayas/unam. México: 642-643.  



133

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

Bertely Busquets, María y Gonzalo Saraví
2011	 Voces de jóvenes indígenas. Adolescencias, etnicidades y ciudadanías en México. 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/
Fondo para la Infancia de las Naciones Unidas. México. 

Cervera Montejano, María Dolores
2009	 Así como amanece así van teniendo entendimiento los niños mayas, en 

Memorias del 53 Congreso Internacional de Americanistas. Simposio Niños y 
niñas indígenas de América: continuidades y transformaciones, Universi-
dad Iberoamericana. México: s.p.              

Chamoux, Marie-Noëlle
2016	 Los lugares de la oscuridad: epistemología náhuatl de los procesos vitales 

y modelos técnicos. Revista de Antropología, 59 (1): 33-72
Clastres, Pierre
1986	 Crónica de los indios Guayaquis. Lo que saben los aché cazadores nómadas del 

Paraguay. Alberto Clevería (trad.). Alta Fulla. Barcelona.
Códice en Cruz
1981	 Códice en Cruz, ed. facs. y estudio de Charles E. Dibble, University of Utah 

Press. Salt Lake City.
Códice Florentino
1979	 Códice Florentino, ed. facs. del original de la Biblioteca de Médicis en Flo-

rencia, Italia, 3 tomos. Archivo General de la Nación/ Gobierno de la Ciu-
dad de México. México.

Códice Vaticano A. 
1996	 Religión, costumbres e historia de los antiguos mexicanos. Libro explicativo del 

Códice Vaticano A, Codex Vatic. Lat. 3738 de la Biblioteca Apostólica Vaticana, 
ed. facs., preparada por Ferdinand Anders y Maarten Jansen, Sociedad 
Estatal Quinto Centenario/Akademische Druckund Verlagsanstalt/Fondo 
de Cultura Económica (Códices Mexicanos, iv). Madrid-México-Viena.

Códice Matritense de la Real Academia de Historia
1550-1580.  Edición digitalizada, disponible en: <http://bibliotecadigital.rah.es>. : 	

   Consultado en agosto de 2017.
Códice Mendocino ó Colección de Mendoza
1979	 Manuscrito mexicano del siglo xvi que se conserva en la Biblioteca Bodeliana de 

Oxford, ed. facs., edición preparada por José Ignacio Echegaray, San Ángel 
ediciones. México. 

Coleman, John C. y Leo A. Hendry
2003	 Psicología de la adolescencia. Ediciones Morata. Madrid. 
Díaz Barriga Cuevas, A. Alejandro 
2009	 Niños para los dioses y el tiempo. El sacrificio de infantes en el mundo mesoamericano. 

Libros de la Araucaria (Colección Etnohistoria, 1). Buenos Aires-México.



134
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

2013 	 Ritos de paso de la niñez nahua durante la veintena de Izcalli. Estudios de 
Cultura Náhuatl, vol. 46, junio-diciembre: 199-221.

2014a	 La representación y la acción social de la niñez nahua en la Cuenca de México a 
finales del Posclásico tardío, tesis de maestría. Estudios Mesoamericanos/
Facultad de Filosofía y Letras/unam. México.

2014b	 Las entidades anímicas y su relación con el desarrollo de la niñez nahua 
prehispánica. Alteridades, vol. 47, enero-junio: 9-19.

Diccionario del náhuatl en el español de México
2007	 Carlos Montemayor (coord.). unam-Gobierno de la Ciudad de México 

México. 
Durán, fray Diego 
2002	 Historia de las Indias de Nueva España e islas de tierra firme, vol. 2. Rosa 

Camelo y José Rubén Romero (eds.). Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes (Cien de México). México.

Echeverría García, Jaime
2015	 Los excesos del mono: salvajismo, transgresión y deshumanización en el 

pensamiento nahua del siglo xvi. Journal de la société des américanistes: 
137-172.

García Quintana, Josefina
1969	 El baño ritual entre los nahuas, según el Códice Florentino. Estudios de Cul-

tura Náhuatl, vol. 8: 189-213.
Garza, Mercedes de la
2012	 Sueño y éxtasis. Visión chamánica de los nahuas y mayas. Instituto de Investi-

gaciones Filológicas/ unam. México.
Gossen, Gary H.
1984	 Chamulas in the world of the sun: time and space in a Maya oral tradition.  

Waveland Press. Prospect Heights. 
Graulich, Michel
1997	 Myths of ancient Mexico. University of Oklahoma Press. 
Guiteras Holmes, Calixta
1965	 Los peligros del alma. Visión del mundo de un Tzotzil. Fondo de Cultura Eco-

nómica. México.
Historia de los mexicanos por sus pinturas
2011	 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografía y tra-

ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). 
México: 15-114. 

Histoire du Méchique
2011	 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografía y tra-

ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). 
México: 115-168. 



135

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

Historia Tolteca-Chichimeca
1976	 Paul Kirchhoff, Luis Reyes y Lina Odena (eds.). Instituto Nacional de 

Antropología e Historia. México.
Johansson, Patrick
1997	 La fecundación del hombre en el Mictlan y el origen de la vida breve. 

Estudios de Cultura Náhuatl, 27: 69-89.
Karttunen, Frances
1983	 An Analytical Dictionary of Nahuatl. University of Austin Press. Austin.
León Pasquel, Lourdes de
2005	 La llegada del alma: Lenguaje, infancia y socialización entre los mayas de Zina-

cantán. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social/Instituto Nacional de Antropología e Historia (Publicaciones de la 
Casa Chata). México.

Leyendas de los soles
2011	 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografía y tra-

ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). 
México: 69-205. 

López Austin, Alfredo
1985	 Educación Mexica. Antología de documentos sahaguntinos. Instituto de Inves-

tigaciones Antropológicas (Serie Antropológica, 68). México.
1996	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas tomo i. 

Instituto de Investigaciones Antropológicas/unam (Serie antropológica, 
39). México. 

2000	 Tamoanchan y Tlalocan. Fondo de Cultura Económica. México.
2008	 Dioses del norte y dioses del sur. Era. México.
Lorente Fernández, David
2015	 Medicina indígena y males infantiles entre los nahuas de Texcoco: Pér-

dida de la guía, caída de mollera, tiricia y mal del ojo. Anales de Antropolo-
gía, 49 (11): 101-148.

Marion, Marie-Odile
1999	 El poder de las hijas de la luna. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/

Instituto Nacional de Antropología e Historia/Plaza y Valdés. México.
Márquez Morfín, Lourdes 
2010	 La socialización de los niños en el pasado, en Los niños, actores sociales 

ignorados. Levantando el velo, una mirada al pasado, Lourdes Márquez (coord.). 
Escuela Nacional de Antropología e Historia/Programa de Mejoramiento 
del Profesorado. México: 51-74.

Martínez González, Roberto
2011	 El nahualismo. Instituto de Investigaciones Históricas/ unam (Serie Antro-

pológica, 19). México.



136
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Alejandro Díaz Barriga Cuevas

2013	 Cuiripu: cuerpo y persona entre los antiguos p’urhépechas de Michoacán. Insti-
tuto de Investigaciones Históricas/unam (Serie Culturas Mesoamerica-
nas, 6). México.

Medina González, Xochitl
1998	 Histoire mexicaine depuis 1221 jusqu´en 1594. Manuscrito núm. 40 del Fondo 

de Manuscritos Mexicanos, Biblioteca Nacional de Francia. Instituto Nacional 
de Antropología e Historia (Colección científica, 367). México

Mintz, Steven
2008	 Reflections on age as a category of historical analysis. Journal of the History 

of Childhood and Youth, 1 (1): 91-94.
Molina, fray Alonso de
2004	 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel 

León-Portilla (estudio preliminar). Porrúa (Biblioteca Porrúa, 44). México. 
Montemayor, Carlos (coord.) 
2007	 Diccionario del náhuatl en el español de México. unam-Gobierno de la Ciu-

dad de México. México.
Nájera Coronado, Martha Ilia
2000	 El umbral hacia la vida. El nacimiento entre los mayas contemporáneos. Insti-

tuto de Investigaciones Filológicas/unam. México.
2016	 Costumbres y festividades del nacimiento entre los mayas contemporá-

neos, en La fiesta mexicana, Enrique Florescano y Bárbara Santana Rocha 
(coords.). t.1., Secretaría de Cultura/Fondo de Cultura Económica. (Biblio-
teca Mexicana). México: 25-49.

Navarrete Linares, Federico
2011	 Los orígenes de los pueblos indígenas del valle de México. Los altépetl y sus his-

torias. Instituto de Investigaciones Históricas/unam. (Cultura Náhuatl, 
33). México.

Olvera Limón, Silvia
1990	 Las cuevas y el mito de origen. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes 

(Regiones). México.
Popol Vuj, las antiguas historias del Quiché
1953	 Adrián Recinos (ed.). Fondo de Cultura Económica. 1953.
Papalia, Diane, Sally Wendkos y Ruth Duskin
2005	 Desarrollo humano, 9a ed. McGraw Hill. México.
Pury-Toumi, Sybille de
1997	 De palabras y maravillas. Ensayo sobre la lengua y la cultura de los nahuas (Sie-

rra Norte de Puebla). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Centro 
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (Regiones). México.



137

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Algunas notas sobre las concepciones del cuerpo

Quezada, Noemí
1977	 Creencias tradicionales sobre el embarazo y el parto. Anales de Antropolo-

gía, vol. 14: 307- 326.
Robelo, Cecilio A. 
1940	 Diccionario de Aztequismos. Navarro. México.
Romero López, Laura Elena
2011	 Ser humano y hacer el mundo: la terapéutica nahua en la Sierra Negra de 

Puebla, tesis de doctorado. Posgrado en Antropología/Facultad de Filo-
sofía y Letras/unam. México.	

Ruiz de Alarcón, Hernando
1892	 Tratado de las Supersticiones y costumbres gentilicias que oy viuen entre los 

indios naturales desta Nueua España, en Anales del Museo Nacional de México, 
época 1, tomo IV. El Museo Nacional. México: 127-223.

Sahagún, fray Bernardino de  
1993	 Primeros Memoriales. Facsimile Édition. Fotografías de Ferdinand Anders. 

University of Oklahoma Press, Norman, Patrimonio Nacional y la Real 
Academia de la Historia de Madrid. Oklahoma.

1997	 Primeros Memoriales. Paleography of náhuatl text and english translation. r 
Thelma D. Sullivan, H.B. Nicholson, Arthur J. O. Anderson, Charles E. 
Dibble, Eloise Quiñones y Wayne Ruwet (eds.). University of Oklahoma 
Press, Norman. Oklahoma.

2000-2003	 Historia general de las cosas de Nueva España. Alfredo López Austin y Jose-
fina García Quintana (estudio introductorio, paleografía, glosario y notas). 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México.

Schele, Linda, David Schele y Joy Parker
2000	 El Cosmos Maya. Tres mil años por la senda de los chamanes. Fondo de Cultura 

Económica. México.
Torquemada, fray Juan de
1977	 Monarquía Indiana de los veinte y un libros rituales y monarquía indiana, con el 

origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubrimiento, 
conquista, conversión y otras cosas maravillosas de la mesma tierra, 7 vols. 
Miguel León-Portilla (ed.). Instituto de Investigaciones Históricas/ unam. 
México.

Wimmer, Alexis
2008	 Dictionnaire de la langue náhuatl classique, en Grand Dictionnaire Nahuatl, 

Sybille de Pury y Marc Thouvenot (eds.) [Software PC].


