Algunas notas sobre las
concepciones del cuerpo de los
infantes entre los antiguos nahuas

Alejandro Diaz Barriga Cuevas*
Doctorado en Estudios Mesoamericanos, FFyL UNAM

RESUMEN: EI presente articulo examina las creencias de los antiguos nahuas en torno al cuerpo
de los infantes, desde su gestacion en el iitero materno hasta los primeros afios de vida. Con
base en el estudio de los datos provenientes de las fuentes coloniales, los mitos antropogonicos,
la lengua y su comparacion con informes recabados en algunas etnografias contempordneas, se
muestran las creencias de que los nifios no eran considerados como seres humanos completos,
hasta alcanzar, mediante los rituales de paso, su calidad humana, manteniendo una relacion
simbdlica con los seres pre-humanos creados en las diferentes eras anteriores. Asimismo, se
pensaba que nacian en estado liquido, y era necesario que acumularan el calor del sol para poder
solidificarse. Finalmente, se pensaba que en el cuerpo de los nifios se almacenaba la energia del
crecimiento, misma que podia ser traspasada a otros seres, por lo cual debia de ser cuidada e
incrementada mediante la accion ritual.

PALABRAS CLAVE: Infancia, desarrollo embrionario, entidades animicas, crecimiento, cosmovision.

Some notes on the conceptions of the infants’ body among
the ancient Nahuas

ABSTRACT: This article examines the beliefs of the ancient Nahuas regarding the infants’ body, from
the gestation in the maternal womb through to the early years of life. Based on the study of data
from colonial sources, anthropogenic myths, and language, along with the comparison of reports
collected in some contemporary ethnographies, the beliefs that children were not considered complete
human beings are shown until reaching, through undergoing rites of passage, its” human quality,
and maintaining a symbolic relationship with the pre-human beings created in different previous
eras. Also, it was thought that they were born in a liquid state, and it was necessary to accumulate
the heat of the sun in order for them to solidify. Finally, it was thought that the growth of energy

* aledbc@gmail.com

Fecha de recepcién: 13 de diciembre de 2016 ® Fecha de aprobacién: 31 de mayo de 2017

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

»



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

114 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

was stored in the children’s body, and that it could be transferred to other beings, which is why the
child had to be cared for and helped to reach its potential through ritual actions.

KEYWORDS: Childhood, Embryonic development, Animistic entities, Growth, Cosmovision

Las investigaciones en torno a las creencias que se tenian sobre el ser humano
entre los antiguos nahuas,' han mostrado que éste era concebido como la
unién temporal de componentes de diferente orden y naturaleza; unas, de
caracteristicas tangibles y pesadas y, otras, extracorporales, de materia
liviana, las cuales se encontraban asociadas al devenir y desarrollo del indi-
viduo [Martinez 2011:30].

Sin embargo, se debe reconocer que atin existe muy poca informacién
sobre como era conceptualizado el cuerpo del infante, ya sea desde su
aspecto fisico y biolégico, asi como también de la interpretacién y simboli-
zacion que se tenia de él. En este sentido, es importante sefialar que hay una
clara ausencia de trabajos e investigaciones que aborden dicha tematica, sin
duda, debido a la escasa informacién en torno a la nifiez prehispanica regis-
trada en las fuentes disponibles.

Asimismo, se debe considerar que en la informacién contenida en los
documentos coloniales relativa a las concepciones del cuerpo humano y las
nociones de persona entre los indigenas, no existe una division tajante en la
que se vislumbre de manera cabal a la nifiez. De ahi surgen varias preocu-
paciones, por ejemplo, jen qué medida a los propios informantes o a los
cronistas les era importante sefialar las diferencias existentes entre el cuerpo
de los nifios y el de los adultos? Inclusive, jse podria llegar a afirmar, tal
como se ha sefialado para otras culturas, [v.g. entre los purépecha véase
Martinez 2013:116] que los nifios, en edades tempranas, atin no eran consi-
derados como personas? Y en dicho caso, ja partir de qué momento comen-
zaban a serlo?

El primer cuestionamiento, sin duda, resulta de dificil resolucién; sin
embargo, como se verd més adelante, algunas de estas interrogantes podran
ser parcialmente resueltas. Asi, en el presente articulo, a partir del analisis
de las fuentes coloniales, de los mitos antropogoénicos y de la informacién
procedente de algunas etnografias contemporaneas, mediante las que se
pretende rellenar los huecos de informacion, se intentara vislumbrar algu-
nas de las concepciones simboélicas que se tenian sobre el cuerpo de los

! Una excelente revisién de las investigaciones en torno a las concepciones del cuerpo
humano en Mesoamérica se encuentra en el trabajo de Roberto Martinez [2013: 9-22]
al cual remito al lector.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 115

nifios pequefos entre los antiguos nahuas. Se debe de advertir que los
resultados aqui presentados no son del todo concluyentes, y que atin son
varios los aspectos que quedaran en el tintero.

LA INFANCIA ENTRE LOS ANTIGUOS NAHUAS

Todas las culturas han generado sus propias concepciones en torno a la
infancia y la nifiez, las cuales ademéds de basarse en factores biolégicos y
psicolégicos, se fundamentan también en aspectos legales, asi como en los
logros y capacidades alcanzados por los individuos, independientemente
de su edad cronolégica.

Ademas, no resulta extrafio que en una misma sociedad convivan
diversas formas de interpretar a la nifiez, debido a que en términos genera-
les las definiciones de lo que es un nifio son flexibles, asi por ejemplo, en la
sociedad occidental contemporanea conviven por un lado preceptos lega-
les sobre la infancia y la minoria de edad, mediante las que se define al nifio
como todo aquel que no ha alcanzado la edad suficiente para ser conside-
rado un ciudadano [véase Convencion sobre los derechos del nifio 1989: art. 1],
mientras que se utilizan los pardmetros cronolégicos, psicolégicos y biol6-
gicos para delimitar a la nifiez hasta un periodo que va desde el nacimiento
hasta la aparicién de los rasgos sexuales secundarios, entre los 10 y los 13
afios de edad [véanse Coleman y Hendry 2003]. Al mismo tiempo, factores
como el nivel educativo que se cursa o la “madurez” de los individuos son
utilizados como norma referencial para definir a los nifios.

De igual forma, en algunas sociedades indigenas contemporaneas,
aunado a la presencia de las concepciones anteriores, se mantienen valores
culturales mediante los que se delimita la nifiez a partir de las capacidades
de sus individuos, y la carga de responsabilidades dentro de la comunidad.
Por ejemplo, entre los mixtecos de Juxtlahuaca, Oaxaca, dicha etapa de cre-
cimiento culmina entre los siete u ocho afios de edad, momento en el cual
los individuos comienzan a tomar decisiones por si mismos [Bertely y
Saravi 2011: 97].

Como se puede apreciar, en dicho tipo de sociedades las habilidades
sociales de los nifios son las que delimitan a la nifiez, mas alla de facto-
res cronolégicos o de la edad alcanzada. Por su parte, en algunos grupos se
relaciona la apariciéon de dichas habilidades con aspectos pertenecientes a
la cosmovision, como se atestigua entre los tzotziles de Zinacantan, Chiapas,
y los mayas de las comunidades de Popola y Kini, en Yucatdn, quienes
creen que la llegada de las “entidades animicas” (el ch ‘ulel e ik, respectiva-
mente) se manifiesta a partir de que éstos comienzan a realizar ciertos actos

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

116 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

comunicativos y/o sociales, como son el abrir los ojos, intentar alcanzar
algo o comunicarse con sus padres [Le6n 2005; Cervera 2009].

De forma similar, los nahuas del periodo prehispénico delimitaban a la
nifiez con base en las habilidades o capacidades alcanzadas, a las cuales
relacionaban con el incremento de su carga animica, en especial con el tona-
Ili, aspecto que fungirfa un papel importante a la hora de determinar el
cambio de condicion de los infantes, nifios y jovenes [Diaz Barriga 2014a].”

Ahora bien, aunque las fuentes con las que contamos no son explicitas
sobre cual era la concepcion que tenian los antiguos nahuas sobre la nifiez,
a partir de diversos datos se puede mencionar que la infancia en general
era concebida como un periodo que iria desde el nacimiento hasta aproxi-
madamente los doce o trece anos de edad; sin embargo, es menester sefialar
que aunque existen evidencias de la utilizacion de grupos de edad basados
en criterios cronolégicos (v.g. se crefa que una etapa de vida completa era
de una duracién de 52 anos) [Lopez Austin 1996: I, 288], como se ha dicho
arriba, los grupos de edad debieron de corresponder mas alla de valores
cronolégicos a las capacidades, habilidades y madurez de cada individuo
[Marquez 2010: 60; Mintz 2008: 91-94].

Por otra parte, todo parece indicar que la nifiez se encontraba a su vez
subdividida en dos o tres grupos importantes (véase cuadro I): el primero,
y al que nos abocaremos en el presente articulo, correspondia a un periodo
de tiempo que iba desde el nacimiento hasta el momento en que se daba el
proceso de ablactacion o de cambio de alimentacion, lo cual ocurria alrede-
dor de los tres afos de edad; el segundo iria entonces desde el destete hasta
cerca de los seis o siete afios aproximadamente, tiempo en el que los nifios

2 Para los efectos del presente trabajo se considera como infancia el periodo de vida que
abarca desde el nacimiento hasta los tres afios de edad, y a la nifiez como la etapa
que va desde los tres a los doce o trece anos de edad [véase Papalia ef. al. 2005: 12-13].
Por su parte, utilizaré el término de joven para abarcar a aquellos que ya son mayores
de los trece anos, pero que atin no han contraido matrimonio.

Es interesante sefialar que se desconoce si los antiguos nahuas llevaban registro de su
edad, y suponiendo que asi fuera, se ignora si utilizaban para ello el calendario solar
de 365 dias o el adivinatorio de 265 dias (mas relacionado con las actividades huma-
nas). De igual forma, tampoco es claro si contarian sus afos desde el inicio o desde el
final del afio, aunque en esto se debe mencionar que en algunos codices se anot6 el afio
de nacimiento de algunos personajes, por ejemplo, en la foja 10r de la Histoire mexicaine
depuis 1221 jusquen 1594, se registré el nacimiento de Nezahualcoyotl en un afio 1 co-
nejo [Medina 1998: 85]. Mientras que en el Cddice en Cruz se representaron los naci-
mientos de tres sefiores, entre éstos de Nezahualpilli, lo que quizads pudiera ser un
indicador de que se contaran las edades a partir del afio solar. Agradezco al dictami-
nador del presente articulo por este dato.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 117

tenian que realizar un ritual de paso elaborado durante la veintena de Izcalli,
a partir del cual ya podian comenzar a utilizar la vestimenta propia de los
adultos [Diaz Barriga 2013], a la vez que iniciaban una nueva etapa de carac-
teristicas intermedias, es decir, que ya no eran nifios en el mismo sentido que
utilizamos hoy en dfa, pero tampoco eran jovenes atin.* En dicho tiempo, los
nifos de ambos sexos tenian una mayor carga de responsabilidades, debido
a que debian de culminar su proceso de aprendizaje para la vida adulta, razén
por la cual también durante ese periodo de tiempo, la educacién paterna y
los castigos se volvian mas severos [véase Cddice Mendocino 1979: f. 61].

Finalmente, la nifiez culminaba cuando los padres veian que sus hijos
ya eran responsables y capaces de tomar decisiones por si mismos, era
entonces cuando habian de ser enviados a los templos de educacién (tel-
pochcalli, calmecac, cuicacalli),” lugares en los que terminaba su etapa forma-
tiva, dentro de los modelos estatales, y de donde s6lo saldrian para contraer
matrimonio, con lo cual iniciaban ya su vida adulta.

En el cuadro 1 se consignan los diferentes grupos de edad de la nifiez y
primera juventud, a partir de los términos en ndhuatl clasico utilizados
para definirlos, y en el que se mencionan los diferentes rituales o actos uti-
lizados que demarcarian el paso de una etapa a otra.

* Aqui resulta necesario sefialar que no existia la adolescencia como la conocemos hoy
en dia, sino que se pasaban por dos estados diferentes previos al matrimonio, el que
aqui se menciona y el de los jévenes de los templos de educacion.

Las fuentes coloniales son ambiguas en cuanto a la edad en la que ingresaban los nifios
o0 jovenes a los templos de educacién, debido a que se registraron diversas edades, las
cuales van desde los cinco hasta los quince afios. Soy de la creencia de que la ambigiiedad
corresponde al hecho de que no todos entraban en dichos centros a la misma edad, pues
debid de ser determinante para ello la decisién de los padres; asimismo, es de suponerse
que el ingreso al calmecac se daba a edades mds tempranas. Por otro lado, resulta evi-
dente que no todos eran obligados a asistir, por ejemplo, solo algunas ninas ingresaban
en los templos, e igualmente es dudoso que los hijos de los pochtecas, al tener que ini-
ciarse en sus labores desde temprana edad, asistieran a los recintos. Al respecto, véase
[Diaz Barriga 2014a].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



118

ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

CUADRO 1

Grupo de edad

Términos utilizados
para definirlos®

Rito de paso

Ninos in utero

Chipinpiltzintli: feto de
tres o cuatro meses

La hora de la muerte
“nacimiento”

0 afios al destete

Recién nacidos: Celicone, Atzil,
Atzintli

Ninos de teta: Occhichi, occhichipil-
tontli, octototl, piltontli, piltzintli;
Nifos que atin no hablan: Ocatl,
xochtic, octototl, conechichilli,
xochitic;

Nifio o nifia delicada, muy tierna:
Conealacton, Conechichilpil

Destete

Nifos ya destetados
hasta su paso por el
ritual de Izcalli

Ninos destetados:
Tlachichihualcahualtilli;

Nifos: (Pronunciacion femenina)
Conetl, conetontli, cocone; (gene-
ral) pipil.

Ritual de paso cada
cuatro anos en la vein-
tena de Izcalli

Nifios mayores,
hasta su ingreso al
templo de educacion

Nifios o niflas mayores de siete
anos: (general) Piltontli, piltzintli
Diferenciacién por género: oqui-
chpipiltzintli, cihuapiltzintli.

Ceremonias indivi-
duales, platicas y ser-
mones de los adultos

Niflos y jévenes de
los templos de
educacién

Tlamacazqui del Calmecac
Telpochtli del Telpochcalli

Ceremonias indivi-
duales, platicas y ser-
mones de los adultos

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

® Para la recopilacion de los términos en ndhuatl aqui presentados se recurrié a diversas
fuentes, entre las que se deben citar son los Primeros Memoriales y el Cddice Florentino
de fray Bernardino de Sahagtin, asi como el vocabulario de fray Alonso de Molina, y
los diccionarios de Alexis Wimmer [2008] y Frances Karttunen [1983]. Asimismo, se
retoman algunos datos propuestos por Alfredo Lopez Austin [1996]. Para mayor infor-
macion véase [Diaz Barriga 2014a: 19-38].



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 119

LA CONFORMACION DEL CUERPO DE LOS NINOS

Para poder entrar en materia, es necesario hacer un breve recuento de los
aspectos generales en torno a la concepcién del cuerpo que tenian los anti-
guos nahuas, en este sentido, como ya es bien conocido gracias a los traba-
jos de diversos investigadores, como Alfredo Lépez Austin [1996], Mercedes
de la Garza [2012] y Roberto Martinez [2011], entre otros, se creia que el ser
humano estaba compuesto de dos elementos, por un lado la parte corporal,
de caracter “pesado” y tangible, y por el otro de las materias “livianas”
contenidas por éste, de propiedades etéreas, y asociadas a diversos elemen-
tos como eran el calor, el aire, los olores, los sabores, la energia vital, la
razon, el entendimiento y las emociones [Garza 2012: 20]. Ahora bien, las
partes “livianas” eran comprendidas por el tonalli, el teyolia y el ihiyotl, cada
una de las cuales mantenia ciertos atributos o funciones que permitian al
sujeto vivir [véase Lopez Austin 1996].

Evidentemente, la persona no podia existir sin alguna de sus partes, y
la ausencia de cualquiera de ellas conllevaba a la enfermedad y la muerte,
en si, todas en conjunto conformaban una intricada red de procesos que
permitia la vida del individuo, es por ello que desde la procreacién de un
niflo se consideraba que entraban en accién diferentes elementos para la
conformacién del mismo.

En cuanto a la parte “pesada” o el cuerpo, crefan que éste era confor-
mado mediante la unién de los liquidos generadores de ambos padres (el
oquichyotl del varén y la cihuaayotl de la mujer) dentro del cuerpo de la madre
[Lopez Austin 1996: 190, 335]. Es interesante sefialar que para que hubiera
una buena fecundacion, se creia que era necesario continuar manteniendo
relaciones sexuales durante los primeros meses del embarazo, pues era gra-
cias a la acumulacién de semen que se formaba el nifio [L6pez Austin 1996:
190, 335]. Concepciones similares atiin se mantienen entre los nahuas de la
Sierra Negra de Puebla, en donde se cree que mientras las mujeres contri-
buyen por medio de su sangre en la creacién del feto, los hombres apoyan
con su semen a la formacién de los huesos, y mantienen las relaciones hasta
muy avanzado el embarazo para que con la simiente del hombre se adquiera
mayor fuerza [Romero 2011: 85].” En si, la relacién del semen con los huesos
conformaba parte importante dentro de la concepcién prehispédnica nahua,

7 Creencias similares se encuentran entre los cakchikeles y tzeltales, quienes consideran
que el flujo menstrual de la madre forma la sangre y la carne del feto, a la vez que el
semen ayuda a conformar la piel, los huesos y los sesos [Garcia en Najera 2000: 45]. Por
su parte, entre los lacandones se tiene la creencia de que el semen en un principio sirve

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

120 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

ya que, por ejemplo, uno de los nombres dados al semen era omicet! [Cddice
Florentino 1979: f. 91r] que Lopez Austin [1996: 190] traduce como “lo 6seo
que coagula”. El mismo autor sefala que dicho término remite al origen
fisiolégico del liquido, atribuyendo de esta forma que procedia de la médula
osea.’

Por otro lado, en lo referente a las partes “livianas” o entidades, éstas
llegaban al cuerpo del nifio aun cuando se encontraba in utero, en donde
iban conforméndose e intensificindose, pero sélo serian asociadas a la per-
sona hasta momentos posteriores al nacimiento mediante rituales especifi-
cos [Martinez 2011: 32-33; también Diaz Barriga 2014b]. Se tenia la creencia
de que eran insufladas por las deidades, y procedian de diversas regiones;
por ejemplo, el tonalli era enviado del mas alto de los cielos por los dioses
creadores Ometecuhtli y Omecihuatl. Al respecto, los informantes de Saha-
gun registraron:

Porque alla en el piso decimosegundo estd, alla vive el verdadero dios. Y (en su
forma de) comparte (masculino) IThuicatéotl tiene por nombre Ometecuhtli; y
su comparte (femenina) se llama Omecihuatl, Ilhuicacihuatl. Quiere decir que
sobre los doce (pisos ellos) gobiernan los cielos, mandan. Se dice que alld somos
creados los hombres, que de alla viene nuestro tonalli cuando se coloca (el nifio
en el vientre materno), cuando cae en gota el nifito.’ De all4 viene su tonalli,
penetra en su interior: lo envia Ometecuhtli [Codice Matritense de la Real Acade-
mia de Historia, £.175v, traduccién de Alfredo Lépez Austin 1996, I: 227].

En lo referente al teyolia, tal como ha demostrado Lépez Austin [1996:167]
con base en datos etnogréficos, procedia de los cerros, en donde se almace-
naban las semillas necesarias para la vida. Mientras que por otro lado, el
mismo autor argumenta que el ihiyotl procedia de las estrellas y era enviado
por las deidades Citlalicue, Citlallatonac y los habitantes del cielo “ilhuicac
chaneque” [Lépez Austin 2000: 210-211].

a la formacién del nifio, después a su conformacion anatémica y por tltimo lo alimen-
ta [Marion 1999: 305].

Es menester sefalar que el término omicetl, ha sido traducido por Johansson como
“hueso frio” [Johansson, 1997: 86]. Similar a lo anterior, Marie-Noélle Chamoux lo
traduce como “escarcha de hueso” [Chamoux 2016: 64].

In icuac chipini piltzintli, “después de que cae o gotea el nifiito”, se retomara este punto
mas adelante.

9



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 121

EL DESARROLLO EMBRIONARIO Y EL PASADO PRE-HUMANO

No existe mucha claridad en cuanto a las concepciones que tenian los anti-
guos nahuas en torno a los infantes durante su periodo embrionario, debido
a que en las fuentes coloniales se registraron pocos datos al respecto. Sin
embargo, a partir de las descripciones que dieron los informantes de Saha-
gun en torno a las platicas que brindaban las ancianas a las parteras encar-
gadas de cuidar a la futura madre, se deduce que a los fetos de tres o cuatro
anos se les denominaba como chipinpiltzintli [Cédice Florentino 1979, libro vi,
cap. 27, £129v], término que se puede traducir como “gotita de nifio”,"
relacionando al infante con el agua, como se verd en el siguiente
apartado."

Ante la ausencia de mas datos referentes a las concepciones que se tenian
sobre dicha etapa de desarrollo, es probable que los diversos datos etnogra-
ficos procedentes de otros grupos nos logren dar luz sobre las creencias que
pudieron tener. Asi, se debe mencionar que en algunos pueblos indigenas se
piensa que durante los primeros meses del embarazo, el embrion tiene carac-
teristicas animales; por ejemplo, entre los tzotziles de Chenalho se creia que
el feto comenzaba a formarse como un ratén, y posteriormente se transfor-
maba en algo similar a un sapo, hasta aproximadamente los tres meses en
que comenzaba a tomar la forma humana [Guiteras 1965: 97]. Por su parte,
similar a lo anterior, Laura Elena Romero [2011: 85] registr6 que los nahuas
de la Sierra Negra de Puebla consideran que durante los primeros meses de
embarazo sélo hay carne, con forma de sapo o rana, lo cual cambia cuando
llega el alma o el iyollo alrededor de los tres meses.

Con base en los dos ejemplos anteriores, es interesante sefialar el hecho
de que los embriones o fetos no son considerados humanos hasta que tie-
nen alma. Sin embargo, se debe considerar que entre otros grupos, para
poder alcanzar la condicion humana, es necesario previamente haber
pasado por los rituales de paso o de agregacién.'?

10 De chipin o gotear [Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol: f.21r] y piltzintli o nifio [Mo-
lina 2004, seccion nahuatl-espafiol: f.82r].

1 Aqui convendria sefialar que entre los nahuas de la Sierra Negra de Puebla no existe
ningun término para referirse al feto, lo cual contrasta con la informacion registrada en
los datos coloniales [véase Romero 2011: 85].

12 Es necesario aqui mencionar que en ocasiones el primer ritual de paso incorpora al
infante al grupo, y le otorga cierta humanidad. Sin embargo, tal como se verd mas
adelante, para los antiguos nahuas atin era necesario que el niflo comenzara a consu-
mir los alimentos de la tierra; en concreto, el maiz, para poder ser considerado como
un “hombre verdadero”.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

122 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

En torno a esto, Gossen [1984: 24] encontré que a los nifios chamulas se
les llama monos antes de ser bautizados y adquirir con ello su nombre y el
calor, lo cual ocurre entre el primer mes de vida y los dos afos. Lo anterior
los relaciona con los seres pre-humanos que habitaron el mundo antes del
surgimiento de la humanidad. Por su parte, entre los lacandones de Chan-
sayab, Marie-Odile Marion [1999: 280] dio cuenta de que a los nifios se les
denomina tlacuaches antes de haber pasado por los rituales del meek’bir,
mediante el cual adquieren su identidad social.”?

En el mismo sentido de ideas, los nifios teenek también son identifica-
dos con los tlacuaches, y al igual que con los casos anteriores, es s6lo hasta
que se les realiza el ritual del bautismo que comienzan a ser considerados
humanos, lo cual se demuestra con el hecho de que es en ese momento en
el que se socializa el nombre del nifio, mismo que sélo era conocido previa-
mente por su familia inmediata [Ariel 2003: 642-643].

Como dato aparte, y relacionado con las problematicas de salud que
viven actualmente las comunidades indigenas del pais, igualmente, entre
los tojolabales, a los nifios no se les considera seres humanos hasta el dia en
el que se les bautiza. Lo particular de este caso es que el bautismo se realiza
cuando ya se tiene la creencia de que han pasado el peligro de muerte, alre-
dedor de los cinco afios de edad [Miguel Vasallo, comunicacién personal,
2010].

Con relacién a la época prehispénica, es muy probable que existieran
creencias similares a las expuestas, y no resultaria extrafio que en los perio-
dos anteriores al nacimiento o durante los momentos previos a que se les
hiciera el bafno ritual e impusiera el nombre, se considerara que los nifos
eran como animales, o en otras palabras, seres pre-humanos, lo cual se
podria inferir a partir de las concepciones que se tenian sobre el origen de la
humanidad expuestas en los mitos antropogénicos, mismos con los que las
creencias en torno a la concepcién y el parto mantenian un fuerte vinculo.

Asi, se debe recordar que en los mitos que hablan sobre el origen del
hombre, se manifiesta que éste es el resultado de una serie de creaciones y
destrucciones consecutivas, en las cuales los primeros seres creados por los
dioses fueron animales o seres pre-humanos que manifestaban caracteristicas

s

13 El meek'bir, al igual que el ritual jéetz méek’, “cargar a horcajadas” practicado por los
mayas de Yucatdn, es una ceremonia que consiste principalmente en que un padrino o
madrina toma al bebé de tres o cuatro meses y lo lleva a dar un recorrido por la casa,
ensenandole el uso simboélico de algunos utensilios y herramientas relacionados con
su género y las actividades que tendra que realizar en el futuro [véanse Marion 1999:
280-286; Najera 2016: 46-49].



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 123

asociadas a los animales, y los cuales fueron destruidos previo al surgimiento
del hombre.

Un ejemplo de lo anterior lo encontramos en el Popol Vuj [1953], en
donde se narra que tras haber sido creado el mundo, los dioses formaron a
los animales, los cuales fueron incapaces de recordar a sus creadores y por
esa causa fueron destinados a ser el alimento de los hombres. En el mismo
documento se describen las distintas creaciones que, a medida de experi-
mentos, realizaron las deidades hasta conseguir crear al hombre con el
maiz, quien ya tuvo la capacidad del habla y con ello podia igualmente
recordar a sus creadores.

En lo referente a los mitos nahuas, en varias fuentes'* se describen las
creaciones y destrucciones consecutivas de diferentes Soles o Eras, en cada
una de las cuales los seres (gigantes y humanos) que vivian en ellas se
alimentaban de distintas semillas, posiblemente las mismas que eran consumidas
por los animales. Asi, en la Historia de los Mexicanos por sus pinturas [2011:
31-35] se sefiala una interesante sucesién de alimentos propios de cada Era:
en la primera fueron las bellotas de encinas; le siguieron los pifiones de las
pifias; el acecentli;'” el cencocopi, el cual era una especie de mata que se asemejaba
a la planta de maiz [véase Wimmer 2008], posiblemente la zizania latifolia; y
finalmente, el alimento propio del ser humano, el maiz [véase Lépez Austin
2008: 65].

La sucesiéon de alimentos, tal como lo ha demostrado Michel Graulich
[1997: 88-90], muestran una ruta evolutiva mediante la cual los hombres de
las distintas Eras progresan, primero alimentandose con semillas de origen
salvaje, con lo que se relacionan con el mundo natural y animal, hasta llegar
al maiz.

En conjunto, tanto los mitos de origen quiché como nahua denotan la
importancia del maiz como parte fundamental para la creacién de los hom-
bres, de ahi que en ndhuatl el término tonacayo significa a la vez “nuestra
carne” y “maiz”, y tal como ha sefialado Lopez Austin [1996, I: 172], existia
un vinculo metaférico entre la corporeidad del hombre y el cereal del que
se sustentaba. De igual forma, es de notar que la planta también se asocia
con el conocimiento y la capacidad de los hombres de recordar a sus
creadores.

" Por ejemplo, en La leyenda de los soles [2011], 1a Histoire du Méchique [2011], la Historia de
los mexicanos por sus pinturas [2011] y el Codice Vaticano A [1996], entre otras.

15 Lopez Austin [2008: 65] lo traduce como maiz acuético, a la vez que en la Historia de los
mexicanos por sus pinturas [2011: 35] se le refiere como “... es una simiente como de
trigo que nace en el agua”.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

124 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

Por otro lado, en los dos mitos expuestos, queda implicito que en un
principio los seres anteriores a la creacién del hombre fueron los animales
u hombres imperfectos, los cuales s6lo lograrian llegar a su completa for-
macion hasta la aparicién del maiz, ya sea como parte fundamental de su
creacioén o como la semilla de la que se alimentaban.

En otro mito registrado en la Historia Tolteca-Chichimeca, ampliamente
relacionado con las concepciones del embarazo y del parto, se puede
demostrar como los seres pre-humanos, al igual que los nifios prenatales,
pertenecen al ambito de la naturaleza y al mundo animal, estado del cual
lograran apartarse mediante el consumo del maiz.

En dicha fuente se narra como dos personajes, Quetzaltehueyac e Icxi-
cohuatl, llegan al cerro de Cohualtepec, lugar donde se encuentran las siete
cuevas o Chicomoztoc. Ahi, dentro del cerro vivian el xicotli “abejorro o
jicote” y el pepeyolli “abeja montesca”,'® que en lugar de hablar solo grufien
[Historia Tolteca-Chichimeca 1976: 163]. Dichos animales, segtin infieren Paul
Kirchhoff, Luis Reyes, y Lina Odena [Historia Tolteca Chichimeca 1976: 164,
nota 5], podrian representar a la humanidad imperfecta porque son incapa-
ces de hablar, capacidad que sélo alcanzaran hasta que prueben el maiz,
aspecto con el que concuerdo, ya que todo parece indicar que se trata de
una representacioén de los seres pre-humanos, quienes tienen que pasar por
un acto creacional (el parto), para poder subir o salir a la tierra e iniciar la
transformaci6n que les llevard a ser hombres verdaderos."”

16 En el libro 1x de la Historia General de las cosas de Nueva Esparia [Sahagtn 2002, libro IX,
cap. Vv, parrafo undécimo: 1052] se mencionan al xicotli y al pipiyoli como abejas que
producen miel y que hacen “cuevas en la tierra”. El xicotli (o jicote, como se le conoce
hoy en dia), segtin registr6 Sahagtn, producia una picadura muy dolorosa, elemento
que, posiblemente, como supone Federico Navarrete [2011: 148, nota 152], correspon-
deria también al espiritu bélico de los chichimecas. Quizas por la misma razén atin se
encuentran refranes que relacionan a dicho insecto con el alboroto y la pelea. Por ejem-
plo, Carlos Montemayor [2007: 280] registré el siguiente: “Armarse la jicotera o armar
una jicotera: Provocar un alboroto o revuelo entre personas”.

Por otro lado, las pepeyolli eran una especie mas pequefia, y fue registrada por Molina
[2004: £.82r] como pipiolin, una “abeja montesca”, misma que en la actualidad es nomi-
nada como pipiola, y de las que Cecilio Robledo [1940: 448] describia como una clase
de abejas silvestres del género Mellipona, que fabrican la “cera de Campeche”, conoci-
da también como abeja alazana. Llama la atenciéon que el mismo autor, seguido en esto
por Montemayor, consigna como derivado de dicho sustantivo el de pipiolera, cuyo
significado es “reunién de nifios de corta edad” [Robledo 1940: 454].

En otras regiones existen mitos antropénimos semejantes. Entre los indios guayaquis
del Paraguay se tiene la creencia de que los antepasados de la humanidad vivian en un
habitat pre-humano dentro de la tierra, en donde arafiaban con las uflas como si



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 125

Posteriormente, Quetzaltehueyac golpea con su bastén el borde de la
cueva de Chicomoztoc con la finalidad de abrirla, acto que puede relacio-
narse con la cipula y posterior fecundacién de la tierra; y mediante diver-
sos actos logra al final que salgan los chichimecas que vivian en el interior,'®
es decir, genera su nacimiento en la tierra. Para culminar, el personaje en
cuestién desgrana una mazorca de maiz y les da de comer, con lo cual los
chichimecas “empezaron a medio hablar” [Historia Tolteca-Chichimeca 1976:
168-169]."

Encontramos en este mito nuevamente la importancia del maiz como
elemento que conforma a los hombres, a la vez que, como en los casos
anteriores, se refuerza el hecho de que los seres previos a la creacion final son
imperfectos, asociados al mundo natural en contraparte del mundo social.
En si, los mitos expuestos sirven de modelo explicativo sobre la concepcion
que se tenia de los nifios durante el periodo de la gesta, momentos en los
cuales eran conformados primeramente como seres imperfectos, pertenecien-
tes al mundo animal o natural, al igual que los seres de las primeras creaciones
o Eras, y s6lo adquirian su caracteristica humana o social mediante su
nacimiento y los rituales subsecuentes, sin embargo, no seran en realidad
hombres verdaderos hasta que consuman el maiz, alimento que, entre otras
cualidades, los integrara totalmente al mundo de los vivos. De ahi que cuando
un bebé moria sin haber probado dicho alimento, su destino era diferente al
de los demas, ya que su teyolia iba al “4rbol de senos” o Chichiualquahuitl,*
del cual crecian, en lugar de frutos, senos de los que manaba leche para
alimentarlos. Ahi los nifios esperaban hasta tener otra oportunidad para

fuesen armadillos. Para convertirse en seres humanos tuvieron que salir de su madri-
guera, ascendiendo a lo largo de una pared vertical a la superficie [Clastres 1986: 9].

18 La cueva es, dentro de la concepcién mesoamericana, el arquetipo de la matriz y el
lugar de los origenes [Najera 2000: 37; también Olvera 1990: 88-90]. Lo anterior atin
perdura en las comunidades nahuas de la Sierra Negra de Puebla, en donde al ttero
se le asocia con la cueva [véase Romero 2011: 137]. Por otro lado, es interesante senalar
que, en los conjuros médicos registrados por Ruiz de Alarcén, una de las formas meta-
foricas para denominar al cuerpo humano es precisamente Chicomoztoc [1892, trata-
do sexto, cap. x11: 205; caps. xviI-xviir: 208-209].

! Para una interpretaciéon completa sobre los mitos aqui expuestos y su relacién con el
embarazo y parto constltese [Diaz Barriga, 2014a: 42-51]. Es importante sefialar que,
en un sugerente articulo, Jaime Echeverria llega a conclusiones similares a las aqui
expuestas, quien ademds da cuenta de la interesante relacion entre la nifiez humana y
las concepciones sobre lo chichimeca dentro del pensamiento nahua [véase Echeverria
2015: 144-149].

2 Nombre compuesto de cuahuit! o arbol, y chichihualli o teta [véase Wimmer 2009].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

126 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

regresar a la tierra mediante un nuevo embarazo [Sahagun 2002, libro vi,
cap. xx1: 542].

EL CUERPO DEL INFANTE Y SU RELACION CON EL AGUA

El parto entre los antiguos nahuas era denominado como imiguizpan “la
hora de la muerte”,”! y tal como han demostrado diversos investigadores,
se consideraba que era una batalla mediante la cual la madre podria salir
victoriosa tras haber capturado un “enemigo”, que era su propio hijo, o en
caso contrario, de ir las cosas a mal, moria y recibiria el destino de los gue-
rreros muertos en combate [Quezada 1977: 313; Alcantara 2000: 37]. Aunado
a lo anterior, y con base en lo que se ha presentado lineas arriba, también
implicaba que el recién nacido habia superado a la muerte en si misma, al
espacio de la natura, y se comenzaba a integrar en el mundo de los vivos.

Aun era un ser frio, debido a que habia sido conformado dentro de un
ambiente femenino de naturaleza fria y himeda, de la misma calidad que
era el mundo antes del surgimiento del Sol y del tiempo, es por ello que se
le tenfa que mantener guardado y junto al fuego de un hogar hasta que el
especialista, el fonalpouhqui, decidiera el momento adecuado en que se debia
realizar el bafio ritual.”

Llegado el dia para ello, la partera tomaba al nifio y lo entregaba al agua,
lo presentaba al Sol y lo ofrecia en propiedad, a la vez que le daba al pequefio
las herramientas y utensilios en miniatura, que deberia utilizar en su vida
adulta. Para finalizar le imponia su nombre y su destino, afianzando con
ello sus entidades animicas [véase Sahagun 2002: 349-409; Garcia 1969: 196-
201; Diaz Barriga 2014b].

El rito brevemente descrito lineas arriba cumplia con diversas finalida-
des. En primer lugar, tal como se ha mencionado, era mediante éste que las
entidades animicas terminaban de afianzarse al cuerpo del nifio, en espe-
cial su fuerza tonal, la cual estaba ligada a su nombre y a su destino. De
igual forma, la imposicién del nombre, que a partir de ese momento era
socializado por las calles con un grupo de nifos dispuestos para ello, incor-
poraba socialmente al infante dentro de la comunidad; en otras palabras, se
le individualizaba y se le daba su condicién humana.

2! Del verbo miquia, morir, mas el prefijo de posesion i- y el sufijo orientacional -pa.

2 Es interesante mencionar que entre los nahuas contemporaneos de la sierra de Texco-
co, se considera, al contrario de lo aqui expuesto, que los nifios al nacer son muy ca-
lientes y se van enfriando progresivamente con el paso del tiempo [Lorente 2015: 114].



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 127

Ahora bien, aunque con el ritual el nifio adquiria el calor de su tonalli,
éste atin era débil, y requeria el paso del tiempo para permitirle sobrevivir
por su propia cuenta, es por ello que era necesario que la madre le siguiera
dando parte de su propio calor tonal a través de la leche materna. A este
respecto se debe tener en cuenta que dentro de las concepciones que se
tenian sobre el ciclo de vida, se creia que el calor del tonalli se iba incremen-
tando con el paso del tiempo y por medio de las actividades realizadas por
el individuo [véase Lopez Austin 1996].

En si, se podria considerar que la vida humana reflejaba en gran medida
las etapas de la creacién de la tierra.” De esta forma, en los mitos se habla
de un origen con caracteristicas femeninas, frias, oscuras y htimedas -al
igual que el bebé-, las cuales cambian con la salida del sol, con lo cual la
tierra y los demas elementos se solidifican por medio de la accién del calor.
Asi, cuando una persona habia vivido el transcurrir de 52 ciclos solares
alcanzaba la ancianidad, pues se habia acumulado en €l todo el calor y se
habia solidificado en su totalidad [véase Lopez Austin 1996, 1: 288-289].
Quizas por ello es que se utilizaban algunos términos especificos para refe-
rirse a los ancianos, como por ejemplo el vocablo pipingui, mismo que es
traducido por Molina como “cosa recia y fuerte” [Molina 2004, seccién
néhuatl-espafiol: £.82r]. De la misma forma se les decia chicahuac, que se
traduce como “fuerte” [Wimmer 2008; Lopez Austin 1985: 9]. En otro sen-
tido, es significativo también que uno de los verbos referidos al crecimiento
y la educacién de los nifios, huapahua, también significaba “endurecer y
fortalecer” [Wimmer 2008; Lopez Austin 1985: 9].

De esta manera, se tenia la concepcién de que los nifios se gestaban y
nacian en estado liquido, y era por medio de los cuidados de la madre que
se solidificarfan [Lopez Austin 1985: 9]. Es por ello que a los bebés se les
denominaba como oc atl o “todavia es agua”, asi como atzin o atzintli “agiiita”
o “gotita de agua”. En relacion con el tltimo término, Sybille de Pury-Toumi
[1997:151] refirio:

La elegante metafora del nahuatl clasico atzintli (“pequena gota”), con la que se
designa al niflo, muestra que éste es concebido como una gota que cae. Chipini
“gotea” podia ser también empleado metaféricamente en el sentido de “nacer”:
otichipin “naciste”.

2 Se debe comentar que una de las maneras de denominar al cuerpo entre los antiguos
nahuas, asi como en otros grupos, hace alusion a la tierra: in tlalli in zoquitl “la tierra y
el barro” [Martinez 2011: 31].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

128 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

Lo anterior se corrobora con el hecho de que en el corpus de documen-
tos sahaguntinos existen referencias en las cuales se relaciona a los nifios
con la “gota de agua” o chipini. Al hablar del momento en el que la mujer se
siente encinta, los informantes de Sahagun registraron: “In jquac chipinj, in
motlalia piltzintli” [Cédice Florentino 1979, lib. v1, cap. xx1v: f.114r], lo que
seria “Cuando gotea, [es cuando] se sienta el nifiito”. Similar a lo anterior,
en el Cédice Matritense de la Real Academia de Historia se asentod: “in icuac
motlalia, in icuac chipini piltzintli” que Alfredo Lépez Austin traduce como
“cuando se coloca (el nifio en el vientre materno), cuando cae en gota el nifiito”
[Lépez Austin 1996, I: 227]. Por otro lado, al referirse al embrién de tres o
cuatro meses de edad, tal como se ha mencionado lineas atras, en el Codice
Florentino [ £.129r] se registr6 como chipinpiltzintli o gotita de nifito.

Por su parte, en el libro x del mismo documento [ cap. 11: £.9v], al refe-
rirse a los nifios pequefios se les nombra: “Conetl, chichiltzintli, atzintli, anogo
hititl”, lo que traducido seria “Nifio, nifio de teta, agiiita, o [de] vientre”. Aqui
llama la atencién la presencia del vocablo atzintli “agiiita”, mismo que apa-
rece nuevamente en los discursos que daban los padres a sus hijas cuando
estaban por enviarlas a los templos de educacion, lo que ocurria cuando ellas
ya eran un poco mayores, sin embargo, los padres aqui les hablaban como
si atn fueran pequeias: “in oc tatzintli, in oc titepitzin” [Codice Florentino, lib.
vI, cap. XL: £.181v] cuya traduccién seria: “Tu todavia eres agtiita, todavia
eres pequedita”.** Mas adelante continuaban: “ca oc tatzintli, ca oc ticone-
tzintli, oc tipiltzintli” [Cédice Florentino, lib. v1, cap. xr: £181v ], o “Porque
todavia eres agtiita, porque todavia eres nifiita (de madre), todavia eres
nifiita (de padre)”.”

Aunado a los términos anteriores, habia otros que aunque no hacfan
una alusioén directa al agua, podrian relacionarse con algunos de sus atribu-
tos; asi por ejemplo, a los nifios y nifias tiernos y delicados se les decia
conealacton, el cual es un vocablo de dificil traduccién, que, al parecer, se
trata de un sustantivo compuesto por la palabra conet! o nino, y alactic, tra-
ducido por Molina [2004, seccién nahuatl-espafiol: f.4r] como “cosa delez-
neable, assi como anguilla, pan de xabén mojado, o flema”, con lo que se
haria entonces referencia a un nifio baboso o viscoso.

Con los datos expuestos se demuestra que dentro de las concepciones
que tenian los antiguos nahuas sobre los nifios pequefios, existia una cone-
xién importante entre el agua y su cuerpo, debido a que se consideraba que
éste atin se encontraba conectado con lo acudtico, lo femenino y lo frio; lo

# Traduccién propia.
% Traduccién propia.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 129

anterior, a la vez, podria estar relacionado con el liquido amniético que
acompafia al nifio en los momentos de su gestacién, y posiblemente tam-
bién con el vinculo que tenian los nifios en general con el poder de atraer
las aguas y de germinar los granos.”®

Se debe senalar que a los nifios se les sacrificaba en la mayoria de las
ocasiones con la finalidad de servir de intermediarios entre las deidades de
la lluvia y los hombres. Asimismo, con sus ldgrimas podian atraer la lluvia,
y por tultimo, su relacién con el poder de germinacién podria explicar la
razoén de que cuando morian siendo atin pequefios y sin haber probado el
alimento de la tierra, sus cuerpos eran enterrados debajo de los graneros
[Diaz Barriga 2009].

EL CUERPO DE LOS NINOS Y EL PODER DE CRECIMIENTO

En las concepciones que se tenfan del cuerpo, tal como se ha sefialado ante-
riormente, se crefa que éste era el contenedor de las entidades animicas, de
entre las cuales el tonalli tenia una fuerte importancia dentro del desarrollo
de la ninez, debido a que era esta entidad la que brindaba el poder de cre-
cimiento, el cual, a su vez, mediante la accion ritual, podia ser trasladado a
otras formas de vida. Es quizas por ello que al nacer su cordén umbilical se
cortaba sobre una mazorca, posiblemente con la finalidad de pasar a la
planta parte de la fuerza de crecimiento [Torquemada 1975, libro xi11, cap.
xvir: 202; Lopez Austin 2000: 209]. Es probable que por dicho motivo los
padres guardaran los granos de la misma mazorca para sembrarlos y reali-
zarle al nifio su primer atole [Lépez Austin 2000: 209].

Es importante sefialar que, a pesar de lo anterior, todo parece indicar
que una de las principales preocupaciones que tenian los antiguos nahuas
con respecto a esta etapa, era que los nifios pudieran perder dicho poder. Es
por ello que se ejecutaban varios actos para intensificar o fomentar el creci-
miento, a la vez que se realizaban algunas acciones preventivas para evitar
que éste se disipara.

En este sentido, quizas uno de los rituales mas llamativos encaminados
a propiciar el crecimiento era el “teizcalaanaliztli, Izcallaana o quinquecha-
naya” o “estirar del cuello”, acto que consistia en que los padres o los padri-
nos tomaran a los nifios y los jalaran de todas las extremidades, con la

2 Aunque no he podido encontrar ninguna informacién al respecto, considero que exis-
te la posibilidad de que la relacién de los nifios con las lluvias también permitiera
asociarlos a las ranas y sapos, tal como ocurre dentro de los rituales mayas del Ch’a
Chak [véase Schele et al. 2000: 25-29].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

130 ALEJANDRO DiAZ BARRIGA CUEVAS

creencia de que de no hacerlo los nifios no crecerian mas. Dicho ritual era
realizado durante dos celebraciones. La primera era el dia de la fiesta mévil
dedicada al quinto sol Nahui Ollin, cada 260 dias, en la cual también se les
extraia sangre de las orejas para ofrendarla [Duran 2002: 247; Sahagtin 2002,
lib. 11, Apéndiz: 292-293]. Y la segunda era realizada cada cuatro afios
durante la veintena de Izcalli [Sahagtn 2002, cap. XXxVII: 266; Sahagtin 1993:
fols. 253v, 256v] como parte de los ritos de paso que se elaboraban en dicha
festividad [Diaz Barriga 2014b].

En lo referente a los actos destinados a prevenir que se perdiera dicha
energia, existian diversas prohibiciones encaminadas a dicho fin. Sahagun
registrd lo siguiente sobre las implicaciones que tenia el pasar encima de un
nifio:

Decian también los supersticiosos antiguos que el que pasaba sobre algtin nifio
que estaba sentado o echado, que le quitaba la virtud de crecer, y se quedaria
ansi pequeniuelo siempre. Y para remediar esto decian que era menester tornar
a pasar sobre él por la parte contraria [Sahagtn 2002, lib. v, Apéndiz, cap. v: 461].

Mas adelante, sobre la prohibicién de beber el hermano menor antes
que el mayor registroé:

Otra abusién tenian sobre el beber, si bebian dos hermanos: si el menor bebia
primero, deciale el mayor: “No bebas primero que yo, porque si bebes primero
no creceras mas. Quedarte has como estas agora” [Sahagan 2002, lib. v, Apén-
diz, cap. vI: 461].

Por otro lado, también se temia que el poder de la tierra se llevara la
facultad del crecimiento de los nifios. Por ello, cuando se presentaba un
terremoto tomaban a los nifios con ambas manos de las sienes y los
levantaban [Sahagin 2002, lib. v, Apéndiz, cap. xi: 462].

Sin duda, ademas de las anteriores, debié de haber muchas otras reco-
mendaciones para evitar la salida del poder de crecimiento, lamentablemente,
éstas no fueron registradas en las fuentes coloniales.

COMENTARIOS FINALES
Hemos visto hasta aqui algunas de las concepciones que se tenfan en torno

al cuerpo de los nifios pequefios entre los nahuas antiguos, las cuales se
encontraban ampliamente integradas dentro de la cosmovisién del grupo,



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 131

y como es de suponerse, irian cambiando conforme los nifios fueran cre-
ciendo y aumentando sus actividades dentro de las labores cotidianas.

Como se vio, los nifios desde su formacion in utero, hasta su exposicién
en los primeros rituales de paso, y antes de que comieran el maiz, no eran
considerados como seres humanos en su totalidad, mas bien se encontra-
ban asociados a los entes pre-humanos que existieron antes de la creacién
de la humanidad, es decir, que eran seres pertenecientes al &mbito de la
naturaleza y el mundo animal. Asi, para adquirir su humanidad, era nece-
sario que se alimentaran con el grano del maiz, cereal que a la par de otor-
garles su calidad humana les integraba al mundo social.

Lo anterior se puede inferir a partir de algunas ideas presentes en los
mitos cosmogoénicos y antropogénicos, mismos que, como se ha visto,
muestran un interesante vinculo entre las creencias en torno al origen del
cosmos o de la humanidad, con las concepciones que se tenian en cuanto al
origen de la vida humana.

En el mito expuesto en la Historia Tolteca Chichimeca se habla de un parto
y de todos los elementos asociados a éste, de ahi que no es fortuito que en
la magnifica representacion de la montafia del Cohualtepec que acompana
al texto [Historia Tolteca-Chichimeca 1976: f.16r], el tlacuilo haya pintado su
interior en forma de un ttero humano con siete cavidades. Los habitantes
del mismo son seres pre-humanos o animales que moran en un espacio frio
y htimedo, por lo tanto, su cuerpo debié mantener las mismas caracteristi-
cas del entorno en el que vivian, relacionado con lo liquido y acuético, ele-
mentos que también correspondian al cuerpo de los nifios que se
encontraban en el Gtero de sus madres.

Al nacer, los nifios eran seres frios, y al igual que los chichimecas del
mito, eran incapaces de hablar. Para calentarlos, y que con ello comenzaran
a “solidificarse”, era necesaria su exposicion al calor, y posteriormente al
Sol. Es por ello que se les realizaba un bafio ritual mediante el cual se les
entregaba al agua y al Sol, asignandoles también su dia tonal, a partir de lo
cual poco a poco su cuerpo se iria endureciendo, pues adquirfan en ese
momento el poder de crecimiento, mismo que debia de ser cuidado para
que no se perdiera.

Finalmente, algunos afios después se les daba a comer el maiz, acto tras
el cual ya podrian ser considerados humanos, y serfan capaces, al igual que
los chichimecas, de comenzar a hablar. Lo anterior sin duda debi6 de repre-
sentar un fuerte cambio dentro de las concepciones que se tenia de su
cuerpo.

Ahora bien, aunque no fueron aspectos analizados en el presente trabajo,
se debe mencionar que el cuerpo de los nifios después de esta etapa sufrira

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

132 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

otros cambios en los afios siguientes. Cuando ya sus padres los consideraran
listos para ello, serian expuestos a una serie de rituales de paso en la veintena
de Izcalli [Diaz Barriga 2013], mediante los cuales, ademds de cambiar de
estatus dentro de la sociedad, se les comenzaba a atribuir capacidades sexua-
les, y por lo tanto se les cambiaba la vestimenta, donde destaca la imposicién
del maxtlatl a los varones. De esta manera, comenzaba a ser més evidente la
diferenciacién de género, ya que se les empezaba a denominar como oqui-
chpiltontli a los varones y cihuapiltizntli a las nifias.

Mas tarde, un cambio mds profundo se daria a partir de la aparicién de
los rasgos sexuales secundarios y la llegada de la menstruacion en las nifas.
Los términos que se utilizaban para definirlos cambiaban, asi como las con-
cepciones que se tenian, dado que era ya en esos momentos que los nifios
dejaban de serlo e ingresaban al grupo de edad siguiente, el de los telpochtli
e ichpochtli.

Para finalizar, s6lo resta decir que he intentado presentar en este articulo,
con base en los pocos datos existentes sobre la infancia en las fuentes colo-
niales y etnograficas, un pequefo esbozo de las principales concepciones
que se tenian sobre el cuerpo infantil, en especifico entre los momentos de
su formacion y sus primeros afnos de vida. Y a pesar de que atin se hace
necesario seguir inquiriendo sobre la relaciéon que mantenia el cuerpo
infantil con el poder de germinacion, con las lluvias y con lo acuético, asi
como con los animales, este primer acercamiento muestra las diferentes aso-
ciaciones que se le daba a la conformacion del cuerpo de los infantes y los
valores simboélicos que éste tenia.

REFERENCIAS

Alcantara Rojas, Berenice

2000 Miquizpan. El momento del parto, un momento de muerte. Practicas alre-
dedor del embarazo y parto entre nahuas y mayas del Posclasico. Estudios
Mesoamericanos, nam. 2, julio-diciembre: 37-48.

Ariel de Vidas, Anath

2003 El rito de nacimiento teenek ;Reminiscencias de una practica maya?, en
Cuarto Congreso Internacional de Mayistas. Memoria, Mario Humberto Cruz,
Maricela Ayala, Ana Luisa Izquierdo, Ma. Del Carmen Leén, Tomas Pérez
y Ma. Del Carmen Valverde (eds.). Instituto de Investigaciones Filolégicas/
Centro de Estudios Mayas/uNaM. México: 642-643.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 133

Bertely Busquets, Maria y Gonzalo Saravi

2011 Voces de jévenes indigenas. Adolescencias, etnicidades y ciudadanias en México.
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social/
Fondo para la Infancia de las Naciones Unidas. México.

Cervera Montejano, Maria Dolores

2009 Asi como amanece asi van teniendo entendimiento los niflos mayas, en
Memorias del 53 Congreso Internacional de Americanistas. Simposio Nifios y
nifias indigenas de América: continuidades y transformaciones, Universi-
dad Iberoamericana. México: s.p.

Chamoux, Marie-Noélle

2016 Los lugares de la oscuridad: epistemologia nahuatl de los procesos vitales
y modelos técnicos. Revista de Antropologia, 59 (1): 33-72

Clastres, Pierre

1986 Cronica de los indios Guayaquis. Lo que saben los aché cazadores némadas del
Paraguay. Alberto Cleveria (trad.). Alta Fulla. Barcelona.

Cédice en Cruz

1981 Cédice en Cruz, ed. facs. y estudio de Charles E. Dibble, University of Utah
Press. Salt Lake City.

Cédice Florentino

1979 Cédice Florentino, ed. facs. del original de la Biblioteca de Médicis en Flo-
rencia, Italia, 3 tomos. Archivo General de la Nacion/ Gobierno de la Ciu-
dad de México. México.

Cédice Vaticano A.

1996 Religién, costumbres e historia de los antiguos mexicanos. Libro explicativo del
Cédice Vaticano A, Codex Vatic. Lat. 3738 de la Biblioteca Apostélica Vaticana,
ed. facs., preparada por Ferdinand Anders y Maarten Jansen, Sociedad
Estatal Quinto Centenario/Akademische Druckund Verlagsanstalt/Fondo
de Cultura Econémica (Cddices Mexicanos, 1v). Madrid-México-Viena.

Cédice Matritense de la Real Academia de Historia

1550-1580. Edicion digitalizada, disponible en: <http:/ /bibliotecadigital.rah.es>. :

Consultado en agosto de 2017.

Cédice Mendocino 6 Coleccion de Mendoza

1979 Manuscrito mexicano del siglo XVI que se conserva en la Biblioteca Bodeliana de
Oxford, ed. facs., edicién preparada por José Ignacio Echegaray, San Angel
ediciones. México.

Coleman, John C. y Leo A. Hendry

2003 Psicologia de la adolescencia. Ediciones Morata. Madrid.

Diaz Barriga Cuevas, A. Alejandro

2009 Nifios para los dioses y el tiempo. El sacrificio de infantes en el mundo mesoamericano.
Libros de la Araucaria (Coleccion Etnohistoria, 1). Buenos Aires-México.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

134 ALEJANDRO DiAzZ BARRIGA CUEVAS

2013 Ritos de paso de la nifiez nahua durante la veintena de Izcalli. Estudios de
Cultura Ndhuatl, vol. 46, junio-diciembre: 199-221.

2014a  La representacion y la accién social de la nifiez nahua en la Cuenca de México a
finales del Poscldsico tardio, tesis de maestria. Estudios Mesoamericanos/
Facultad de Filosofia y Letras/uNam. México.

2014b  Las entidades animicas y su relacion con el desarrollo de la nifiez nahua
prehispénica. Alteridades, vol. 47, enero-junio: 9-19.

Diccionario del nahuatl en el espafiol de México

2007 Carlos Montemayor (coord.). uNaM-Gobierno de la Ciudad de México
Meéxico.

Duran, fray Diego

2002 Historia de las Indias de Nueva Espaiia e islas de tierra firme, vol. 2. Rosa

Camelo y José Rubén Romero (eds.). Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes (Cien de México). México.

Echeverria Garcia, Jaime

2015 Los excesos del mono: salvajismo, transgresién y deshumanizacién en el
pensamiento nahua del siglo xvi. Journal de la société des américanistes:
137-172.

Garcia Quintana, Josefina

1969 El bafio ritual entre los nahuas, segtn el Cédice Florentino. Estudios de Cul-
tura Nihuatl, vol. 8: 189-213.

Garza, Mercedes de la

2012 Suefio y éxtasis. Vision chamdnica de los nahuas y mayas. Instituto de Investi-
gaciones Filolégicas/ uNaM. México.

Gossen, Gary H.

1984 Chamulas in the world of the sun: time and space in a Maya oral tradition.
Waveland Press. Prospect Heights.

Graulich, Michel

1997 Muyths of ancient Mexico. University of Oklahoma Press.

Guiteras Holmes, Calixta

1965 Los peligros del alma. Visién del mundo de un Tzotzil. Fondo de Cultura Eco-
némica. México.

Historia de los mexicanos por sus pinturas

2011 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografia y tra-
ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México).
Meéxico: 15-114.

Histoire du Méchique

2011 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografia y tra-
ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México).
México: 115-168.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 135

Historia Tolteca-Chichimeca

1976 Paul Kirchhoff, Luis Reyes y Lina Odena (eds.). Instituto Nacional de
Antropologia e Historia. México.

Johansson, Patrick

1997 La fecundacién del hombre en el Mictlan y el origen de la vida breve.
Estudios de Cultura Nihuatl, 27: 69-89.

Karttunen, Frances

1983 An Analytical Dictionary of Nahuatl. University of Austin Press. Austin.

Leén Pasquel, Lourdes de

2005 La llegada del alma: Lenguaje, infancia y socializacion entre los mayas de Zina-
cantin. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social/Instituto Nacional de Antropologia e Historia (Publicaciones de la
Casa Chata). México.

Leyendas de los soles

2011 en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena (paleografia y tra-
ducciones). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México).
Meéxico: 69-205.

Lopez Austin, Alfredo

1985 Educacién Mexica. Antologia de documentos sahaguntinos. Instituto de Inves-
tigaciones Antropoldgicas (Serie Antropolégica, 68). México.

1996 Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas tomo 1.
Instituto de Investigaciones Antropolégicas/UNaMm (Serie antropoldgica,
39). México.

2000 Tamoanchan y Tlalocan. Fondo de Cultura Econémica. México.

2008 Dioses del norte y dioses del sur. Era. México.

Lorente Fernidndez, David

2015 Medicina indigena y males infantiles entre los nahuas de Texcoco: Pér-
dida de la guia, caida de mollera, tiricia y mal del ojo. Anales de Antropolo-
gia, 49 (11): 101-148.

Marion, Marie-Odile

1999 El poder de las hijas de la luna. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/
Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Plaza y Valdés. México.

Mairquez Morfin, Lourdes

2010 La socializacién de los nifios en el pasado, en Los nifios, actores sociales
ignorados. Levantando el velo, una mirada al pasado, Lourdes Marquez (coord.).
Escuela Nacional de Antropologia e Historia/Programa de Mejoramiento
del Profesorado. México: 51-74.

Martinez Gonzalez, Roberto

2011 Elnahualismo. Instituto de Investigaciones Histéricas/ uNaM (Serie Antro-
polégica, 19). México.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

136 ALEJANDRO DiAZ BARRIGA CUEVAS

2013 Cuiripu: cuerpo y persona entre los antiguos p'urhépechas de Michoacin. Insti-
tuto de Investigaciones Histéricas/unam (Serie Culturas Mesoamerica-
nas, 6). México.

Medina Gonzalez, Xochitl

1998 Histoire mexicaine depuis 1221 jusqu’en 1594. Manuscrito niim. 40 del Fondo
de Manuscritos Mexicanos, Biblioteca Nacional de Francia. Instituto Nacional
de Antropologia e Historia (Coleccién cientifica, 367). México

Mintz, Steven

2008 Reflections on age as a category of historical analysis. Journal of the History
of Childhood and Youth, 1 (1): 91-94.

Molina, fray Alonso de

2004 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel

Leoén-Portilla (estudio preliminar). Porrda (Biblioteca Porrda, 44). México.

Montemayor, Carlos (coord.)

2007 Diccionario del ndhuatl en el espafiol de México. uNAM-Gobierno de la Ciu-
dad de México. México.

Nadjera Coronado, Martha Ilia

2000 El umbral hacia la vida. El nacimiento entre los mayas contempordneos. Insti-
tuto de Investigaciones Filologicas/uNam. México.

2016 Costumbres y festividades del nacimiento entre los mayas contempora-
neos, en La fiesta mexicana, Enrique Florescano y Barbara Santana Rocha
(coords.). t.1., Secretaria de Cultura/Fondo de Cultura Econémica. (Biblio-
teca Mexicana). México: 25-49.

Navarrete Linares, Federico

2011 Los origenes de los pueblos indigenas del valle de México. Los altépetl y sus his-
torias. Instituto de Investigaciones Histéricas/uNam. (Cultura Nahuatl,
33). México.

Olvera Limén, Silvia

1990 Las cuevas y el mito de origen. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes
(Regiones). México.

Popol Vuj, las antiguas historias del Quiché

1953 Adrian Recinos (ed.). Fondo de Cultura Econémica. 1953.

Papalia, Diane, Sally Wendkos y Ruth Duskin

2005 Desarrollo humano, 9a ed. McGraw Hill. México.

Pury-Toumi, Sybille de

1997 De palabras y maravillas. Ensayo sobre la lengua y la cultura de los nahuas (Sie-
rra Norte de Puebla). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Centro
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (Regiones). México.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LAS CONCEPCIONES DEL CUERPO 137

Quezada, Noemi

1977 Creencias tradicionales sobre el embarazo y el parto. Anales de Antropolo-
gia, vol. 14: 307- 326.

Robelo, Cecilio A.

1940 Diccionario de Aztequismos. Navarro. México.

Romero Lépez, Laura Elena

2011 Ser humano y hacer el mundo: la terapéutica nahua en la Sierra Negra de
Puebla, tesis de doctorado. Posgrado en Antropologia/Facultad de Filo-
sofia y Letras/uNnam. México.

Ruiz de Alarcon, Hernando

1892 Tratado de las Supersticiones y costumbres gentilicias que oy viuen entre los
indios naturales desta Nueua Espafia, en Anales del Museo Nacional de México,
época 1, tomo IV. El Museo Nacional. México: 127-223.

Sahagn, fray Bernardino de

1993 Primeros Memoriales. Facsimile Edition. Fotografias de Ferdinand Anders.
University of Oklahoma Press, Norman, Patrimonio Nacional y la Real
Academia de la Historia de Madrid. Oklahoma.

1997 Primeros Memoriales. Paleography of nihuatl text and english translation. r
Thelma D. Sullivan, H.B. Nicholson, Arthur J. O. Anderson, Charles E.
Dibble, Eloise Quifiones y Wayne Ruwet (eds.). University of Oklahoma
Press, Norman. Oklahoma.

2000-2003 Historia general de las cosas de Nueva Espaiia. Alfredo Lopez Austin y Jose-
fina Garcia Quintana (estudio introductorio, paleografia, glosario y notas).
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México.

Schele, Linda, David Schele y Joy Parker

2000 El Cosmos Maya. Tres mil afios por la senda de los chamanes. Fondo de Cultura
Econémica. México.

Torquemada, fray Juan de

1977 Monarquia Indiana de los veinte y un libros rituales y monarquia indiana, con el
origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubrimiento,
conquista, conversion y otras cosas maravillosas de la mesma tierra, 7 vols.
Miguel Leén-Portilla (ed.). Instituto de Investigaciones Histéricas/ uNaM.
Meéxico.

Wimmer, Alexis

2008 Dictionnaire de la langue nihuatl classique, en Grand Dictionnaire Nahuatl,
Sybille de Pury y Marc Thouvenot (eds.) [Software PC].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



