Creencias y expresiones de lo
religioso en Alcohdélicos Andnimos

Oscar Osorio Pérez*
Facultad de Estudios Superiores Zaragoza Campus |

RESUMEN: Alcohélicos Anénimos (AA) ha mostrado su eficacia en el tratamiento de la enferme-
dad del alcoholismo a partir de un programa de recuperacion sustentado en dos principios: aceptar
la derrota definitiva ante el alcohol y la creencia en que sélo un Poder Superior puede mantener-
los en estado de sobriedad. Algunas investigaciones académicas pasan de largo el principio de
que AA es “espiritual mas no religioso”, y terminan por etiquetarlo de “corporativo con matices
religiosos” o cuasirreligioso. Con la intencién de contribuir a un conocimiento mds preciso de la
dimension religiosa en grupos de alcohdlicos, en el presente articulo muestro que AA no es una
religién y puede entenderse mejor como una instancia reproductora de sentido; en tanto que su
programa de recuperacion no debe ser considerado como religioso o cuasirreligioso, sino como
un programa espiritual que se revela al teismo y a toda forma de religion institucionalizada. Me
propongo incorporar al andlisis de la dimension religiosa en AA la perspectiva de creencia como
disposicién adquirida, guardando distancia con la tendencia que determina a las creencias religio-
sas como creencias en seres espirituales o doctrinas dogmdticas. La investigacion etnogrifica nos
muestra que las creencias religiosas no sélo son producto de la religion institucionalizada ni del
pensamiento teista, sino que se desprenden también de la propia dindmica en el orden de la vida
cotidiana, donde se constituyen como mapas referenciales de resistencia frente a la incertidumbre
y a la adversidad.

PALABRAS CLAVE: Alcohdlicos Andnimos, creencias religiosas, religion, espiritualidad, relativi-
dad dogmitica.

Beliefs and expressions of religion in Alcoholics Anonymous

ABSTRACT: Alcoholics Anonymous (AA) has shown efficacy in treating the so called disease of
alcoholism through a recovery program based on two principles: accepting the definitive defeat
by alcohol, and the belief that only a Greater Power can keep them in sobriety. Some academic
research at AA overlooks the principle that its recovery program is “spiritual but not religious,”

* oscarosorioperez@gmail.com

Fecha de recepcién: 20 de abril de 2015 ® Fecha de aprobacion: 1 de abril de 2016

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

206 Oscar Osorio Pérez

prefering to label the AA as “corporate with religious nuances,” and even as a “quasi-religious
program.” With the aim of contributing to a more precise knowledge of the religious dimension
in groups of alcoholics, this article attempts to show that the AA is not a religion, but rather as
reproducing an instance of meaning; this recovery program should not be considered as religious
nor as being of a quasi-religious character, but rather as a spiritual program that reveals itself
to theism and all forms of institutionalized religion and that it imposes a dogmatic principle of
relativity. This paper incorporates the analysis of the religious dimension in the AA with the pros-
pect of belief as an acquired disposition, yet maintains a distance from the trend that determines
religious belief as a belief in spiritual beings or dogmatic doctrines. Ethnographic research shows
that religious beliefs are not only the product of institutionalized religion or theistic thought, but
also stem from the dynamics in the order of everyday life, which represent maps of resistance to
adversity and uncertainty.

KEYWORDS: Alcoholics Anonymous, religious beliefs, religion, spirituality, dogmatic relativity.

INTRODUCCION

En el presente articulo analizo la relacién entre creencias religiosas y el
proceso de recuperaciéon en Alcohélicos Anénimos (aA). Me propongo
incorporar al andlisis de la dimension religiosa en AA la perspectiva de cre-
encia y, particularmente, la de creencias religiosas como disposiciones
adquiridas.! En México, importantes investigaciones se han ocupado del
analisis de la dimensién religiosa en AA, considerando sus conexiones con
los referentes y necesidades terrenales [Palacios 2008 y 2009; Gutiérrez 2008
y 2014]. En la presente investigacion mi interés radica en mostrar la impor-
tancia que tienen las creencias religiosas en la transformacién de las men-
talidades y como dispositivos de la conducta, ofreciendo lineas de
investigacion que no han sido suficientemente exploradas para entender la
relacién entre las condiciones estructurales de vida y las motivaciones per-
sonales con que los alcohdlicos enfrentan circunstancias adversas.

CONSIDERACIONES METODOLOGICAS

Realicé investigacion de campo en un par de grupos tradicionales de aAa en
el centro dela ciudad de Xalapa, en el estado de Veracruz, México, asistiendo

! La investigacion que ahora presento, se origina en los marcos de una estancia posdoc-
toral realizada en el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social, unidad golfo, entre 2014 y 2015. Agradezco al Conacyt el financiamiento de la
investigacion, y a los doctores Felipe R. Vdzquez Palacios y Satil Horacio Moreno An-
drade por los apoyos y orientacién brindada durante mi estancia.



Creencias y expresiones de lo religioso 207

con regularidad a los locales donde se realizaban las juntas de recuper-
acion. Algunas investigaciones realizadas en grupos de AA han requerido
del aval de su estructura burocrética: de las oficinas centrales en la Ciudad
de México, de las oficinas estatales y de las oficinas intergrupales [Ibarra et
al. 2005: 4]. No fue asi en mi caso. Toda investigacion de campo implica
enfrentar ciertas dificultades, que pueden deberse a la posibilidad de afec-
tar intereses; eventualmente, dafiar la imagen moral de las personas o cau-
sar algtin tipo de malestar emocional. En el proceso de mi investigacion, la
desconfianza a ser entrevistados, por parte de algunos alcohdlicos, fue con-
stante, no porque pensaran que responder a ciertas preguntas respecto de
su alcoholismo pudiera dafar su imagen —los alcohdlicos tienen pocos
problemas para revelar su historia de vida a desconocidos, pues esta prac-
tica es parte del proceso de transmitir el mensaje de ayuda a otros alcohdli-
cos— sino porque el contexto de inseguridad y violencia que se vive en la
ciudad de Xalapa propicia una actitud cautelosa y de cierta sospecha.
Aunque en el proceso de investigacion realicé entrevistas a varios alcohdli-
cos, las experiencias de vida aqui expuestas derivan sélo de los relatos de
vida expresados durante sus reuniones. En este sentido, presento testimo-
nios obtenidos en los marcos de una narrativa de confesiéon publica, propia
del proceso de recuperacién en los grupos de alcohdlicos. En cuanto a la
informacién que obtuve de entrevistas y de la literatura de Aa, me ha sido
util para comprender mejor las expresiones de lo religioso y de las creencias
que predominan y contribuyen en la recuperacién del alcoholismo, que,
aun cuando no se haga siempre explicita, forma parte del repertorio episte-
molégico declarado.

Los relatos de vida aqui expuestos tienen por objetivo mostrar la produc-
cién de significados e interpretaciones de lo religioso como un proceso
reflexivo de la experiencia. No espero que los relatos de vida puedan ser
verificados empiricamente, antes bien, permiten un acercamiento a las men-
talidades y entramados sociales; no son la expresiéon de una realidad, como
el reflejo en un espejo, sino elementos sisteméaticos que significan y dan
sentido a la experiencia de vida. Lo anterior refiere a que los marcos de
interpretacién de la experiencia dan sentido a la propia experiencia, en fun-
cién de que las estructuras de significado, que preexisten a los sujetos y que
se constituyen como referentes disposicionales, son titiles para interpretar
el mundo, “no como si éste fuera transparente en su totalidad, sino como
una totalidad de evidencias que cambian de una situacién a otra” [Schutz y
Luckmann 2003: 29]. La expresion “relatos de vida” lleva implicita el orden
de sentido y significado que las personas manifiestan entorno a su biografia.
Por sentido, puede entenderse una forma compleja de conciencia del hecho

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

208 Oscar Osorio Pérez

de que existe una relacién entre varias experiencias [Berger y Luckmann
1997: 32]; en tanto que significacion se distingue por su intencién explicita
de servir como indicios de significados subjetivos [Berger y Luckmann 1999:
55]. En otras palabras, el sentido no es una cualidad inherente a ciertas
experiencias que surgen del flujo de la conciencia, sino el resultado de la
interpretacion de una experiencia, logrando constituir universos de significado
que orientan y conducen las acciones de los propios sujetos.

¢ ES ALCOHOLICOS ANONIMOS UNA INSTITUCION RELIGIOSA?

Los grupos de aA estan conformados por personas que buscan resolver sus
problemas compartiendo sus experiencias de vida. Su Carta de presentacién
indica que para ser miembro basta con manifestar el deseo por dejar la bebida,
pues su objetivo primordial es mantenerse sobrios y ayudar a otros alcoholi-
cos a lograr el estado de sobriedad. Su método terapéutico de recuperacion
se basa en el estudio, comprension y seguimiento de un programa definido
en 12 pasos, aunque la recuperacién no se reduce a estos, sino que se hace
efectiva mediante su incorporacioén a las actividades en la estructura orga-
nizacional de A4, fundamentada en 12 tradiciones y 12 preceptos. Los recién
llegados a los grupos son informados del programa de recuperacion, que
enfatiza en un principio fundamental: “Sé6lo es posible alcanzar el estado de
sobriedad encomendando la vida a un Poder Superior, tal como cada quien
lo conciba”.

Muiltiples investigaciones, que exploran el vinculo entre el programa de
recuperacion de AA y la dimensién religiosa, concluyen que ni AA ni su
programa son religiosos, sino espirituales, puesto que la experiencia espiri-
tual no se reduce a la creencia o fe manifiesta en un Dios, sino al sentir y al
creer, que produce un nuevo estado de conciencia y una nueva forma de ser
[aA 2003; Reynaga et al. 2007; Vaillant 2005; Galanter 2007; Sandoz 2014;
Kurtz 1979]. No obstante de no ser Aa una organizacion religiosa, es posible
la manifestacion de lo religioso en la expresién de sentimientos y creencias.
Religiosidad y espiritualidad no son mutuamente excluyentes, pero expresan
distintas dimensiones de lo religioso; en tanto que la linea que divide la
religiosidad de lo espiritual es tenue, pero existe. Sin embargo, el asunto no
deja de ser polémico. Otros investigadores consideran que el principio de
que “Alcoholicos Anénimos una institucién espiritual pero no religiosa” es
demasiado ambiguo para tomarlo en serio. Por ejemplo, al analizar la relacién
entre el proceso de recuperacion y la dimensién religiosa, Gutiérrez [2008:
11-14] parte del principio de que AA es un “corporativo con matices



Creencias y expresiones de lo religioso 209

religiosos” cuyo programa de recuperacion se sustenta en la “religiosidad
del método terapéutico para adoctrinar a sus adeptos”. Los referentes mds
importantes que asocian a AA con las instituciones religiosas indican que su
programa terapéutico representa “un sistema de creencias y practicas reli-
giosas modernas que resulta de un c6digo que da sentido y unidad” [Gutiérrez
2008: 29] considerando medular la “experiencia religiosa” y el “despertar
espiritual” en el proceso de recuperacién de los alcohdlicos [Palacios 2008:
193, 195], aunque al mismo tiempo se desconfie de la conveniencia de asignar
un valor o estatus religioso tanto a los grupos de Aa como a su programa de
recuperacion, prefiriendo utilizar el adjetivo cuasirreligioso [Palacios 2009:
4]. En cuanto al programa de recuperacion, Gutiérrez [2008: 11-29] sugiere
que “esta basado en un método religioso”, haciendo uso de la “religiosidad
como parte del proceso de rehabilitacion, por el cual los miembros acceden
a la purificacién de su alma”, concluyendo por lo anterior “[que] la religio-
sidad de Alcohélicos Anénimos es un elemento intrinseco dentro del método
de rehabilitacién, porque simplemente estd concebido asi, siendo que cuando
un alcohodlico opta por ser miembro de a4, estd aceptando la religiosidad
del programa terapéutico, aunque €l hilvane su propio creer” [Gutiérrez
2014: 138].

Vinculado a lo anterior, se han construido multiples analogias entre aa
y las instituciones religiosas, suponiendo, por ejemplo, que la “Oracién a la
Serenidad” de los alcohdlicos se asemeja al Credo catdlico; la lectura de Los
Doce Pasos a los Evangelios y el Libro Grande de AA es equivalente a la
Sagrada Escritura [Whitley 1977: 832-833]. En cuanto a la dimensién
sagrada en aa, Gutiérrez [2008: 36] encuentra que sus reuniones tienen una
serie de similitudes con la liturgia catdlica: la “sagrada tribuna” y las
imagenes de sus fundadores, Bill y Bob, fungen como imdagenes religiosas,
al igual que los cuadros con los “Tres Legados de la agrupacién” [Gutiérrez
2014: 113]. Gellman [1964: 66-68] va mas alla y sefiala que los fundadores de
AA, Bill W. y el Dr. Bob, son reverenciados como santos; en tanto que la
Oficina de Servicios Generales de Nueva York y el Libro Grande de aa han
sido santificados, incluidas las ceremonias y rituales, actividades que
expresan y refuerzan actitudes hacia lo sagrado. Finalmente, Greil y Rudy
[1983] han sefialado las similitudes entre el proceso de conversién a nuevos
movimientos religiosos con la adhesiéon de personas a los grupos de aa,
donde los principios de apoyo al recién llegado y la meditacién trascenden-
tal, por ejemplo, son necesarios para configurar una visién global del
mundo, compartiendo valores morales comunes necesarios para reinterp-
retar su experiencia como alcohdlicos, que hacen de AA sino una instituciéon
religiosa, si cuasirreligiosa. Con lo anterior, se refieren a que “existe una

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

210 Oscar Osorio Pérez

tension entre lo sagrado y lo secular como una parte integral del programa”
[Rudy y Greil 1988: 49].

En mi opinién, las comparaciones que se hacen de AA con las institucio-
nes religiosas parten de falsas analogias o en todo caso de analogias univo-
casy equivocas. El hecho de que, por ejemplo, en las instituciones educativas
se realicen ceremonias civicas donde honran simbolos patrios y enaltecen
las imagenes de personajes histéricos, por mucha similitud que tengan estos
rituales con ciertas liturgias, no las convierte en instituciones religiosas. Por
otra parte, contrario a la estructura organizacional de cualquier religion, la
de AA no es autocratica ni se sujeta a las decisiones de lideres carismaticos
con poderes legitimados por una gracia divina, ya que el conjunto de sus
actividades se constituyen como servicios sin autoridad. Alcohélicos Anén-
imos carecen de centros de reunioén y oficinas como propiedades. Ademas,
como se expresa en su Carta de presentacién, “no respalda ni se opone a
ninguna causa”, contrario a lo que si hacen las instituciones religiosas o
grupos “sectarios”. En lo que respecta a la manifestacién de profundas expe-
riencias y creencias religiosas, estas no culminan en su institucionalizacién;
en tanto que el ateismo y el agnosticismo no son impedimento para trabajar
con el programa de recuperacién. Una exploracion profunda de la literatura
de AA muestra que la aceptacién de un Poder Superior es necesaria para
conseguir y mantener la sobriedad; sin embargo, este Poder Superior no se
alinea con la imagen o caracteristicas teistas de alguna institucion religiosa.
El Poder Superior al que hacen referencia los alcohélicos “no remite en lo
minimo al Dios que ensefia la religién organizada, sino a un Poder Superior
a si mismos” [Kass 2015: 75]; por eso, su “despertar espiritual” no se impone
como una experiencia religiosa hierofanica, sino como la manifestacién de
cambios profundos en la vida de los alcohdlicos [Kass 2015: 67].

Las investigaciones etnograficas revelan también que cuando una persona
“opta” por ser miembro de AA, no necesariamente acepta la “religiosidad
del programa terapéutico”, puesto que, tal como lo sefiala O Reilly, «no todos
los asistentes a AA aceptan la creencia en un Poder Superior y pueden empe-
zar a compartir su experiencia diciendo “gracias a mi Poder Superior que
no he bebido ni he generado hacerlo”, como una simple rutina sin mayores
expectativas» [op. cit. Brandes 2004: 116]. La variabilidad de las tendencias
derivadas del programa de recuperacién ofrecen alternativas tanto a las
personas religiosas como a las declaradas como agndsticas o ateas, por lo
que no es necesaria la creencia en un Dios para ser parte de AA. Incluso, en
los grupos mas tradicionales, es comtn que se generen disputas entre quienes
manifiestan la creencia en un Dios y entre quienes dicen no necesitarlo. Aun
asi, personas que se asumen como no creyentes han logrado la abstinencia,



Creencias y expresiones de lo religioso n

sin incluir la aceptacién de un Dios [véase Tonigan et al. 2002]. Lo anterior
es posible por la flexibilidad del programa de recuperacién en relacién con
las creencias teistas, que pueden ser modificadas sin viciar la eficacia del
programa, aunque por supuesto, el tema sigue causando polémica [véase
Galanter 2007 vs. Sandoz 2014]. En el plano de la espiritualidad es necesario
considerar que a pesar de sus multiples acepciones y manifestaciones, todas
ellas se dirigen a un punto en comun: los aspectos terrenales. En este tenor,
Kaskutas [2009: 153] nos muestra que para lograr la abstinencia no bastan
los mecanismos de orden espiritual, como la biisqueda de sentido de la vida
y el cambio en las creencias y experiencias religiosas, sino su articulacién
con redes de apoyo y asistencia reciproca que motiven la abstinencia y eviten
las recaidas; el aprendizaje social y de comportamiento, incluidos los mecanis-
mos de mejora de la autoeficacia y afrontamiento de recaidas; asi como el
aumento de amistades en AA y la consecuente disminucién de influencias
que inciten a la bebida. Por lo anterior, los elementos espirituales y religio-
sos que se hacen explicitos en los grupos de alcohdlicos son mas que la
causa residual de un proceso de “adoctrinamiento”, tal como lo sehala Gutiér-
rez [2008], sino que son, esencialmente, un contrapeso importante a los
aspectos egoistas detonantes del consumo crénico de alcohol, por confrontar
directamente a la negacion, a la racionalizacién y a la ilusién de control que
soportan la persistencia de la conducta alcohdlica. Pensar el programa de
recuperacion en términos de “adoctrinamiento” corre el riesgo de reducirlo
a una combinacién de propaganda y exhortacion religiosa [véase Anonymous
Book Reviewer 1940] y a una “secta” o “culto”a Aa, por el carcter “peligroso”
de los juegos del lenguaje que impactan emocionalmente, pudiendo dar la
impresién de conducir a la demagogia y la explotacién, alentar la exclusién
y la intolerancia [Vaillant 2005: 434]. Por lo anterior, es importante entender
el programa de recuperaciéon no como religioso, sino como espiritual, tal
como lo conciben los propios alcohélicos, puesto que refiere mds a la con-
struccién de un nuevo orden de sentido en torno a la experiencia biografica,
que termina por configurar un nuevo orden de vida.

Una lectura cuidadosa de la literatura publicada por Alcohdlicos
Anénimos y el ejercicio de una investigacion etnografica, nos muestran que
AA NO es una organizacioén religiosa por el hecho de tener “matices religio-
sos”. De hecho, la organizacién formal de los grupos de alcohdlicos rechaza
cualquier forma de organizacién parecida a una religién o a un culto y, en
cuanto a su programa de recuperacién, han ofrecido suficientes elementos
para mostrar que la recuperacién del alcoholismo se busca por medios
espirituales y no religiosos: no hay discusiones ni imposiciones teolégicas;
no se pronuncian a favor o en contra de ningtin credo. Ademads, el fondo

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

212 Oscar Osorio Pérez

espiritual del programa permite que la creencia en un “Poder Superior o
Dios”, sea una eleccién casi ilimitada entre creencias y acciones espiritu-
ales, concediendo la misma importancia a los significados de orden colec-
tivo tanto como a los de orden individual. En tanto que para pertenecer a
AA, se solicita como tinico requisito el deseo sincero por dejar la bebida y el
vehiculo primario para lograrlo es depositar la fe en un Poder Superior al
alcohélico, un poder superior a lo humano, que cada quien lo interpretara
a sumanera. El Dios de los alcohdlicos es en esencia un Dios personal y no
un Dios con caracteristicas inherentes y definidas. Podemos ir més alla y
sefalar que no hay una distincién clara entre Dios, como Poder Superior de
los alcohélicos, y la misma comunidad de aa, puesto que se considera taci-
tamente que Dios se manifiesta por medio de la “conciencia del grupo”.
Tampoco existen en los grupos de aa lideres carismaticos cuya misién sea
mantener la unidad, la regulacién de la conducta o guiar el “adoctrina-
miento” a partir de un sistema de creencias bien definidas; por lo contrario,
se establece una dindmica de rotacién de los representantes y responsables
de realizar ciertas tareas, tanto al interior de los grupos como en la estruc-
tura organizacional. En cuanto al programa de recuperacion, no determina
prescripciones de la conducta, no condena, corrige o castiga, sino que
sugiere elevar los niveles de conciencia en la toma de decisiones individu-
ales y colectivas, a partir de la reflexién y el discernimiento de sus propias
experiencias de vida [véase aa 2013]. “Precisamente debido a que no hay
adoctrinamiento, ni todos aceptan la espiritualidad —comenta Erick— es
que se ha distorsionado el programa de recuperacién y, en ocasiones,
aquello que llaman espiritualidad tiene muy poco que ver con la espiritu-
alidad que se ofrece el programa”.? Al respecto, yo observo que los altos
niveles de rotacién y disidencia, en buena medida, pueden explicarse a
causa de la dificultad que las personas tienen para aceptar el principio de
que «sélo poniendo la vida en manos de un “Poder Superior” es posible
recobrar el estado de sobriedad»; y por el sacrificio que implica someterse
a un riguroso programa de recuperacién que, los dicen muy claro los alco-
holicos, “va en contra de todos nuestros deseos y ciertas creencias”.

La eficacia del programa de recuperaciéon puede entenderse mejor si
consideramos a AA como una instancia reproductora de sentido, que, a par-
tir de lo que Berger y Luckmann [1997: 81] han llamado “programas” para
el manejo de la interaccion social y para la “ejecuciéon” de un curriculum vitae
determinado, proporciona modelos a los que las personas pueden recurrir

2 Agradezco profundamente a Erick H. por todo el apoyo que me brindo durante mi
estancia de investigacion en grupos de AA.



Creencias y expresiones de lo religioso 213

para reorientar su conducta, que augura la revelacién de un nuevo si mismo,
antes fragmentado e irreconocible a causa del consumo desmedido de alco-
hol. En el contexto de una modernidad plural, se espera encontrar los medios
y mecanismos adecuados que apoyen la superacion de las crisis de sentido,
del yo fragmentado. Pero es precisamente en los marcos del pluralismo
moderno que se produce la relativizacién de los sistemas de valores y esque-
mas de interpretacion, lo que produce la “pérdida de lo que se da por supuesto”
y la consecuente pérdida de confianza y crisis de sentido [Berger y Luckmann
1997: 75-80]. Por ejemplo, cuando las personas no son capaces de alcanzar
las metas que de ellas se espera o que ellas mismas han planificado, pueden
surgir crisis de sentido y ver su vida amenazada. Recurrir, en estos casos, a
las instituciones religiosas es comun porque todas ellas contribuyen a con-
trolar la produccion y transmisién de sentido [Berger y Luckmann 1997: 40].

Las instituciones religiosas son comunidades que transmiten categorias
de sentido con pretensiones de generalidad, sin embargo, esta pretensién
puede ser impugnada por el sentido objetivo de los esquemas de acciéon de
las demads instituciones [Berger y Luckmann 1997: 55]. Paralelo a las insti-
tuciones religiosas, los grupos de AA ofrecen alternativas en la produccion
y organizacion de sentido y significados, cumplen con la funcién de evitar
que se agraven dichas crisis, sin que ello implique la desaparicién de la fe y
la creencia religiosa, sino un giro a la racionalidad teoldgica de la religion
teista hacia la blisqueda inacabada de un despertar espiritual, entendido
como un descubrimiento del “yo” y los significados mas profundos de su
existencia.

Tal vez vale la pena concluir con la siguiente aclaracion: en el curso de
la vida cotidiana las personas expresan profundas creencias religiosas y
experimentan experiencias religiosas o misticas, pero a nadie se le ocurriria,
me parece, afirmar que la vida cotidiana es una vida religiosa o cuasirreli-
giosa aunque, por supuesto, nuestra atmosfera cultural tiene, sin duda, pro-
fundas raices en un horizonte histdrico cristiano.

CREENCIAS RELIGIOSAS

Connormalidad, se asume que una creencia es una proposicién que no puede
demostrarse, contrario a una verdad, y que las creencias religiosas son esen-
cialmente creencias en seres espirituales, de caracter mistico o magico, principio
del ethos y cosmovisién de los pueblos primitivos. Mas que en su acepcion
de conocimiento “prematuro” y creencia en seres espirituales, prefiero referirme
a las creencias religiosas en dos sentidos: como una determinada concepcién
que no requiere ser verdadera-demostrable, ni falsa-indemostrable, sino

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

214 Oscar Osorio Pérez

verdadera en el sentido de “seguir el rastro de la verdad” [véase Nozick
1981] de modo que si “esa creencia fuese falsa” se sigue manteniendo como
algo posible, en tanto que como verdadera nunca alcanzaria el estatus de
verdad ontoldgica; y como disposiciones adquiridas, que causan un conjunto
coherente de respuestas determinadas e invocan profundos sentimientos
estéticos en torno a un acervo de elementos de orden simbélico articulados
a la experiencia. En este sentido, la relacion entre creencias religiosas y el
programa de recuperacion de aa puede ser explorada como un conjunto de
categorias simbolicas que componen el lenguaje de la enfermedad, a partir
de las cuales se construyen significados en torno a la experiencia del alco-
holismo, y al mismo tiempo, se dispone la conducta [véase Antunes 2009].
Es necesario aclarar que las disposiciones adquiridas no son la derivacion
en bruto de estructuras simbdlicas de aa, sino un conjunto de procesos
articulados al contexto de la vida cotidiana. Por tal motivo, el programa de
recuperacién no es un proceso de “adoctrinamiento”, sino un modelo de orden
de sentido que se articula con los esquemas referenciales de la cultura, con-
struyendo asi los marcos comunicativos a partir de los que es posible construir
las narrativas de la experiencia de vida, el sentido y los significados, de
donde puede emerger el individuo capaz de colocar su alcoholismo al interior
de si mismo, incapacidad que segiin Gregory Bateson [1998: 343] esta deter-
minada por la desastrosa separacién entre la voluntad consiente o el si mismo
y el resto de la personalidad. De lo anterior deriva parte de la eficacia del
programa de Aa al operar como mecanismo de orden simbdlico, capaz de
lograr la incorporacién de la enfermedad, el alcoholismo, a un régimen
préactico-discursivo donde los alcohdlicos se reconocen como tal [Antunes
2009: 78], que en términos de Lévi-Strauss [1995: 221-22] implica construir
un proceso terapéutico cuya eficacia simbolica se expresa en un lenguaje
capaz de volver pensable una situacién dada “[...] y es el paso a esta expresioén
verbal lo que provoca el desbloqueo del proceso fisioldgico, es decir, la reor-
ganizacién en un sentido favorable [...]”, cuyo propésito es “[...] llevar a la
conciencia conflictos y resistencias que han permanecido hasta ese momento
inconscientes [...]”, siendo la eficacia simbdlica lo que garantiza la relacién
armonica entre los significados y el significante, desarticulados en la mente
alcohodlica.

Muiltiples investigaciones que consideran la importancia que las creen-
cias religiosas tienen en diversos &mbitos y experiencias en la vida cotidiana,
han ponderado los aspectos religiosos mas que los disposicionales [véase
Ramirez y De la Torre 2009; Gonzalez 2004; Polanco y Orellana 2010]. El
interés por considerar el aspecto disposicional de las creencias tiene por
objetivo explorar los estados mentales, significados y motivaciones que las



Creencias y expresiones de lo religioso 215

configuran, puesto que mas alla de ser meras ocurrencias, las creencias reli-
giosas son fruto de relaciones intersubjetivas que configuran profundas
operaciones mentales de caracter intencional. Las creencias son, en este sen-
tido, “disposiciones adquiridas que causan un conjunto coherente de respu-
estas determinadas por un objeto o situacién objetiva” [Villoro 1992: 71].
Creer “[...] implica expectativas, formulables a modo de hipétesis, que
regulan nuestras acciones ante el mundo” [Villoro 1992: 32]. Como todo
estado mental, la creencia tiene un contenido u objeto al cual se dirige: lo
creido por, a lo que Carlos Pereda [1994: 278] denominé Trama conceptual de
la mente, que involucra ideas, valores, intenciones, deseos, necesidades, etcé-
tera; en tanto que lo religioso remite a un sistema de simbolos que obra para
establecer vigorosos estados animicos y motivaciones en los hombres [Geertz
1997: 87]. Las creencias religiosas, por lo tanto, pueden ser entendidas como
disposiciones adquiridas, adheridas a un cuerpo de simbolos portadores de
elementos de significado, que causan un conjunto coherente de respuestas
determinadas por un objeto o situacién objetiva, suponiendo algo mas que
una probabilidad: “son un acto que compromete y al que se le otorga la
maxima importancia” [Berger 1994: 157]. De lo anterior se desprende que
las creencias religiosas, como elementos de significado, estdn mediadas por
la experiencia, puesto que “como la sociedad, la religién y las creencias
religiosas son un fenémeno dialéctico en cuanto que son un producto humano,
sin embargo, revierten continuamente sobre su propio causante” [Berger
1999: 15] siendo asi que el mundo construido socialmente se internaliza en
la conciencia individual, no como un mundo por él construido, sino como
algo distinto del producto humano [Berger y Luckmann 1999: 83-97].

CREENCIAS RELIGIOSAS Y LA ESTRUCTURA DE PLAUSIBILIDAD

Los empiristas y racionalistas terminaron convenciéndose de que las creencias
religiosas, al no sujetarse a sus principios epistémicos, carecen de justificacion
alguna y de importancia, si no fuera por lo perjudicial que resultan [véase
Russell 1979; Denett 2006]. Pero mas alla de justificar las creencias con elementos
propios de la “realidad” y la 16gica argumentativa, Davison [1992] nos sugiere
que las creencias se justifican s6lo cuando se vinculan de forma coherente
con un conjunto de creencias mds amplio, algo muy similar a lo que Brandom
[1994] llama designadores candnicos, es decir, las descripciones de una serie
de ubicaciones espacio-temporales situadas en una red, cuyo origen se
encuentra en el punto en el que se haya el emisor: si algo existe es porque
ocupa un lugar especifico en referencia con las coordenadas de esa red [Rorty
2010: 46-47]. Lo anterior quiere decir que si bien las creencias religiosas no

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

216 Oscar Osorio Pérez

se sujetan a las l6gicas del empirismo y el racionalismo, no son, en definitiva,
ocurrencias mentales arbitrarias o veleidosas. Creer, escribe Hervieu-Léger
[2005: 122-123] presenta dos niveles de estructuracion: las creencias inculca-
das por los aprendizajes primarios, de los que puede tenerse la sensacién
de haber nacido con ellos; y las creencias formalizadas, de las que se puede
dar cuenta y extraer de forma consciente implicaciones practicas para la
vida. En virtud de lo anterior, cada persona puede tener una creencia par-
ticular respecto a determinado objeto, y al mismo tiempo, la creencia tiene
elementos de concordancia que le son comunes a otras. Esto se debe a que
las creencias no s6lo son compartidas, sino que se constituyen en el flujo
ordinario de la vida cotidiana.

Como parte del mundo socialmente construido y socialmente mantenido,
las creencias religiosas requieren, para su reproduccion, de una “estructura
de plausibilidad” [Berger 1999: 74], que es la base social para continuar con
la existencia del mundo, tal como es para los seres humanos. En la esfera de
lo religioso, las creencias requieren de un soporte social como peculiar con-
texto, en el que la comunidad del creyente le confirme su creencia y la haga
plausible [Berger 1994: 158-159] y de la invocacién a la autoridad de una
tradicién, como la expresion visible de una filiacién que el creyente reivindica.
Por lo anterior, lo esencial no es el propio contenido de la creencia, sino su
integracion a la forma de creer y expresar la creencia, que se justifica comple-
tamente a través de la inscripcién que reivindica un linaje creyente [Hervieu-
Léger 2005: 128-237].

RELIGIOSIDAD Y RACIONALIZACION DE LAS CREENCIAS RELIGIOSAS

Las creencias religiosas, escribe De la Pineda [1998: 36], tienen el mismo
fundamento que cualquier otro tipo de creencia: el asintonismo, que indica
la direccién o movimiento hacia una meta que nunca se alcanza. La realidad
conocida, dice el fil6sofo, a veces se manifiesta y a veces se oculta, tiende a
manifestarse, pero no lo hace del todo: el sujeto que pretende conocer nunca
lo hace plenamente y con seguridad tampoco alcanza su meta. Las creencias
religiosas, siguiendo al mismo autor, se asumen como si tuvieran un valor
absoluto y el valor absoluto exige una adhesién absoluta, lo que lleva a la
siguiente afirmacion: “las creencias religiosas son las méas radicales de todas
las creencias por su carécter incondicional, su apertura y religacion al ser
absoluto”.

La anterior perspectiva puede conducirnos a pensar las creencias reli-
giosas como inflexibles y concluyentes, no obstante, cuando los alcohdlicos
asumen la validez de sus creencias remitiéndose a un recuento biografico



Creencias y expresiones de lo religioso 217

donde sucedieron milagros, revelaciones o experiencias misticas, lo que
manifiestan es la regulacion de sus creencias religiosas con un ser absoluto
y no su adhesién absoluta, con lo que estan “expresando actitudes particu-
lares ante la vida, y no formulando teorias” [Mejia 2006: 19]. Puesto que la
racionalizacion de las creencias religiosas distorsiona la creencia misma,
éstas no se declaran mediante razonamientos o apelan a fundamentaciones
corrientes, mas bien, regulando toda la vida [Wittgenstein 2002: 130]. Las
creencias religiosas declaradas por los alcohdlicos tampoco se afirman en
funcién de alcanzar un estatus de verdad. Entender el programa de recu-
peracion, dice Luis, “requiere dejar a un lado los cuestionamientos de la
razén, puesto que el programa va en contra de la forma en que se ha venido
pensando, de los deseos personales y de la propia légica”. En este sentido,
la epistemologia de las creencias en AA conviene en que, “lo mismo que la
certidumbre, la conceptualizacién axiomatica de la creencia religiosa pervierte
la fe y rechaza la fe” [Berger 2006: 173] puesto que en el campo semantico
de lo religioso hay preeminencia de la vida de fe sobre la teorizacion de la
misma.

Con todo y lo anterior, tenemos que considerar los siguiente: una creencia
valorada incierta, tiene, por su naturaleza equivoca, pocas posibilidades de
imponerse, por lo que si bien la justificacién de las creencias religiosas no se
sujetan a una verdad ontoldgica, si lo hacen en el terreno de una verdad
propiamente epistémica, en tanto que “el vinculo entre la creencia y el con-
ocimiento de la realidad proporciona una razén apropiada para pensar que
la creencia es verdadera” [Davison 1992: 75]. No obstante que las creencias
religiosas no se desprenden de la verificacién, del conocimiento y el control
que caracteriza al saber certero, encuentra su razén de ser en el hecho de que
dan sentido y coherencia a la experiencia subjetiva de quienes las mantienen
[Hervieu-Léger 2005: 121-123]; escapan a la demostracién y a la verificacién
manifestandose como vélidas no porque sean verdaderas, sino porque tienen
valor y vigencia en el continuo e inacabado proceso de regulacién de la vida,
de acuerdo con lo que se dice creer. Cabe aclara que si bien las creencias
religiosas no se fundan en la certeza intelectual y racionalista, tampoco lo
hacen en el marco de la inocente credulidad, sino en “la posibilidad y el
esfuerzo propio de la fe, en el amor y la confianza” [Barret 1994: 242] después
de todo, las creencias religiosas se construyen en un contexto de mediacién
de significados, haciendo explicita la confianza en que “lo que esta mas alla
de este mundo significa algo para mi[...] la confianza de que Dios no abandona
su creacion” [Berger 1994: 169].

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

218 Oscar Osorio Pérez

LO SOBRENATURAL Y LO TERRENAL EN ALCOHOLICOS ANONIMOS

La relacién entre las creencias religiosas con el mundo de lo sagrado, lo
mistico, lo santo, y lo espiritual, favorecieron la comprensién de los sistemas
de creencia en las sociedades tribales. Tylor [1977] por ejemplo, infirié que
el hecho religioso tendria su base en el animismo: la creencia de que los seres
humanos comparten el mundo con seres extracorpdreos que se manifiestan
en experiencias como suefios, trances y visiones. Desde la antropologia clasica
es comprensible la identificaciéon de lo sobrenatural con el reino de lo miste-
rioso, pero también puede manifestarse “no como una creencia extraordinaria,
ni siquiera como una creencia, sino parte de una relacién incuestionable”
[Delgado 2001: 21]. De ahi la necesidad de pensar las expresiones de lo
religioso y particularmente las creencias religiosas, més alld del mundo car-
acterizado por lo sobrenatural, sino como lo sugieren Durkheim [2000] y
Weber [1996] como un asunto eminentemente social, donde lo sagrado esta
siempre orientado al mundo y el actuar o el pensar religioso o méagico, no
puede abstraerse del circulo de las acciones con vistas a un fin de la vida
cotidiana. De lo anterior se desprende que las creencias religiosas pueden
estar intimamente relacionadas con el mundo de lo sagrado, pero siempre
orientadas a los asuntos terrenales; pueden, y de hecho lo hacen, producirse
en el curso de la vida cotidiana, pero no siempre se manifiestan trascenden-
tes, puesto que refieren a “un tipo de poder misterioso e imponente que sale
de la rutina normal, y aun cuando es aprendido como algo distinto del
hombre, esta sin embargo, referido a él y en ciertos objetos de experiencia”
[Berger 1999: 47].

Por lo anterior, la trascendencia de las creencias religiosas debe bus-
carse no solo en el acto ritual que conecta con lo sagrado, sino en el orden
de las preocupaciones practicas de la vida cotidiana. Después de todo, la
mayoria de las personas no tienen experiencias religiosas extraordinarias,
en el sentido de encuentro con seres espirituales, y lo que con normalidad
se manifiesta no es tanto el cardcter excepcional o extraordinario de lo
divino, lo sagrado, santo, celestial, glorioso, o sobre humano, sino el acto de
fe en que aquello suceda. Entre los alcohdlicos, las sefias inequivocas de la
existencia de un Poder Superior no siempre se asocia con el orden de lo
sobrenatural, sino con experiencias bien terrenales, como el mantenimiento
de la unidad del grupo en el que participan; la apertura de un nuevo grupo;
lallegada de un nuevo miembro o la reincorporacién de otro; el sentimiento
de empatia o en la gracia de que en ese dia no se ha vuelto a beber. La cre-
encia en la manifestacion de Dios, si bien es una experiencia deseada por
un buen ntmero de alcohdlicos, no necesariamente se busca como una



Creencias y expresiones de lo religioso 219

experiencia mistica que se manifieste en forma de milagro o encuentro con
la presencia de Dios, tal como le sucedi6 Bill W, cofundador de aa.?

Al igual que Bill W, algunos alcohdlicos han experimentado este
encuentro con Dios o experiencia espiritual antes o después de haber lle-
gado por primera vez a Aa, aunque de forma muy distinta. Rubén cuenta
cémo desperto en el puerto de Veracruz a las diez de la mafiana al volante
de su camioneta. Tres amigos le acompafiaban y al igual que él, amanecieron
totalmente ebrios. No podia recordar como fue que recorrieron por auto-
pista los casi cien kilémetros de distancia entre la ciudad de Xalapa y el
puerto. Al regresar a su casa, en suefios se le revelaron imagenes de un
accidente que tuvo lugar en su fuga de madrugada, en el que sus amigos y
él habian perdido la vida. ;Cémo habia sido posible? Las imagenes se le
revelaban después de varios dias como una experiencia real. Pregunté a sus
amigos qué habia pasado en ese viaje, pero nadie pudo dar detalle. La
experiencia de una muerte casi cierta derivé en una muerte moral y espiri-
tual, que supero al entender su experiencia como la intervencién de la gra-
cia de un Poder Superior. El relato de Rubén muestra que la creencia de que
“Dios se ha manifestado” se hace evidente en experiencias relacionadas con
la salvacién, la recuperacién y la dicha, que puede o no incluir la idea de
haberse realizado un milagro. También, los alcohélicos suelen expresar su
creencia en la manifestacién de Dios o Poder Superior en experiencias que
pudieran no ser verdaderamente profundas, aunque si importantes. Es el
caso de un alcohdlico que narra cémo después de 11 afios de abstinencia

3 Bill, sumido en una depresion y deseando verdaderamente dejar de beber, pens6 que
podia ser capaz de hacer cualquier cosa, aunque no podia creer en el Dios que le ayu-
daria a lograrlo. En un estado de redencién absoluta, pero sin fe ni esperanza, pidié
que se manifestara ese Dios, si es que existia. De pronto: “mi cuarto resplandeci6... se
apoder6 de mi un éxtasis.... Luego, visto con los ojos de la mente, estaba ahi una mon-
tafia y yo estaba de pie en su cumbre, en donde soplaba un gran viento, que no era de
aire, sino de espiritu; con una fuerza grande y pura, soplaba a través de mi. Entonces
lleg6 el pensamiento resplandeciente: Eres un hombre libre... Al estar més calmado,
me embarg6 una gran paz... Llegué a estar gradualmente consciente de una presencia
que parecia un verdadero mar de espiritu vivo... Esto, pensé, debe ser la gran reali-
dad, el Dios de los predicadores... Parecia que estaba poseido por el absoluto y se
profundizé la curiosa conviccion de que, sin importar qué tan equivocadas parecieran
estar las cosas, no habfa ninguna duda de la realidad fundamental del universo de
Dios. Por primera vez, senti que realmente pertenecia; supe que era amado y a mi vez
podia amar. Agradeci a mi Dios, que me habia dado una vislumbre de su Yo absoluto.
Incluso, aunque era un peregrino en un camino incierto, no necesitaba preocuparme
maés, porque habia vislumbrado el gran més alld en un camino incierto, no necesitaba

preocuparme mds, porque habia vislumbrado el gran maés alla” [aa 2014: 114-115].

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

220 Oscar Osorio Pérez

volvié a beber, incorporandose a un grupo de aa 24 horas, donde tuvo que
pasar tres meses. Al tercer dia de estancia encontré arrumbada una botella
de tequila que bebi6é compulsivamente. Al ser descubierto, ya en estado de
ebriedad, le exigieron que revelara quién le habia pasado de contrabando el
alcohol, a lo que respondié: “Dios”... “Dios se manifestd”.

Las narraciones de algunos alcoholicos respecto a la manifestacién de
Dios en sus vidas pueden involucrar no solamente la “salvaciéon milagrosa
personal”, sino el reconocimiento del “milagro de la salvacién en los otros”.
Joel comenta cémo después de lograr algunos afios de sobriedad, sinti6 lo
que llama un “vaci6 espiritual”: la necesidad de ir en btisqueda de Dios y
comprobar que verdaderamente existe. Acudié entonces a visitar al Padre
Daniel Nolasco, fundador del primer grupo de Homosexuales Anénimos—.
“Me postré frente al altar y comencé a pedirle a Dios que se manifestara”.
El padre Daniel, que conocia muy bien a Joel, lo interrumpi6 de stibito y le
pregunté qué hacia. —“Vengo a pedirle a Dios que se manifieste en mi”.
—*”Aqui no vas a encontrar a Dios, le dijo Daniel: Dios est4 alla afuera y td
lo sabes”. Después de una breve platica Joel sali6 de la parroquia. Recordé
que antes de entrar vio a “un tipo tirado en la calle, con medio cuerpo en la
banqueta y medio cuerpo sobre el pavimento. Sali de la parroquia y ahi
seguia, supe que en ese momento se me habia manifestado Dios”. Llev6 al
indigente a su grupo. Igual que sucede en muiltiples relatos de vida de los
alcohélicos, Joel encontré en la experiencia del “otro” la revelacién de su
propia existencia. “Yo soy la muestra evidente de que Dios existe”, suelen
expresar algunos alcohdlicos, pero al pasar el tiempo, algunos de ellos, como
Joel, han perdido cierta confianza y sentido en sus vidas: “Ni los mejores
alcohdlicos tienen una estabilidad absoluta; puesto que, con frecuencia,
encontramos desafios mayores en problemas de la vida que son constantes”,
dice Joel. Por eso, si bien la recuperacion del alcohélico se considera un
asunto de orden personal, es fundamental también que los alcohdlicos vivan
la experiencia de ayudar a otros y se ayuden mutuamente, pues de eso
depende la recuperacién personal.

LAS CREENCIAS RELIGIOSAS Y LA RELATIVIDAD DOGMATICA

Al definir la religion como creencias y rituales que conciernen a seres o
fuerzas sobrenaturales de un reino extraordinario, no empirico, misterioso
e inexplicable, se supone también que las creencias religiosas requieren de
una postura dogmatica de validacién ante signos que estan mas alld de la
légica y lo racionalmente demostrable. Por tal razon, las creencias religiosas
tienden a considerarse como la expresién de una fe ciega basada en dogmas,



Creencias y expresiones de lo religioso 221

no verificables y facilmente refutables. Bertrand Russell [1979] por ejemplo,
expres6 con aplomo que no era cristiano puesto que no habia encontrado
evidencia alguna respecto de la verificaciéon de sus dogmas, ni argumentos
l6gicos a favor de la existencia de Dios; no encontrando ninguna razén préc-
tica para que la gente crea en algo que no es verdad, la religién le parece
deshonesta y dafiina. No obstante, es necesario aclarar que el pensamiento
filosé6fico de Russell, respecto del hecho religioso, parte de un modelo de
razén ilustrada que asume criterios precisos, certeros, fijos y generales para
argumentar y programas fundamentalistas de justificacién [véase Pereda
1994: 9] que termina por suponer que si algo es verdad debe creerse y si no
lo es, no debe. Cabe preguntarse aqui si este tipo de razonamiento es til
para entender la complejidad de las creencias religiosas. Suponer que la
légica y el razonamiento son propiedad de la mente y el cerebro, es ignorar
que “pensar légicamente es pensar de una manera impersonal, y que el
pensamiento impersonal es derivado del pensamiento colectivo; quien piense
l6gicamente reglara sus ideas y sus acciones en conformidad con las repre-
sentaciones colectivas de su sociedad y al hacerlo vivira en el reino de la
verdad” [Diaz 1998: 89]. Contrario a la posicién Russelliana, las creencias
religiosas no debieran desvalorarse por su acientificidad o por lo indem-
ostrable de sus proposiciones, puesto que son creencias, es decir, disposicio-
nes para la accién y no elaboraciones tedricas con fundamento epistémico y
cuerpo definido de conceptos sistematizados; en tanto que considerar “dogma”
como “lo incuestionable”, impide ver elementos de relatividad dogmatica
que flexibilizan las posturas del creyente: los dogmas religiosos pudieran
determinar la opinién, pero no controlan por completo la expresion de las
opiniones. Racionalidad y dogma se presentan opuestos, aunque en realidad,
s6lo son inconmensurables bajo la 16gica del racionalismo positivista.

Las personas que asisten a grupos de Aa aprenden que dejar de beber
solo es posible bajo por lo menos dos requisitos: aceptar su condiciéon de
alcohdlicos, y entregarse por completo a la creencia de que sélo con la ayuda
de Dios o un Poder Superior, pueden mantenerse en estado de sobriedad.
Dicha creencia tiene como principio no un precepto dogmatico, sino una
experiencia espiritual previa: la derrota definitiva del pensamiento egélatra,
que supone que el alcohoélico, con sus propios medios, puede dejar la bebida.
Es decir, el “dogma” sélo tiene sentido previo al reconocimiento de la
espiritualidad y no a la inversa. Esto es asi porque “el componente espiritual
va mas alla de la sola adherencia a las creencias, practicas y preceptos de la
religion” [Reynaga et al. 2007: 64], refiere a una conversién mental y conductual
y no a una adhesién ciega a postulados teistas. Algunos Alcohédlicos en
recuperacion han vivido lo que se denomina “la experiencia”, se trata de un

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

222 Oscar Osorio Pérez

ejercicio de escritura y confesion de las experiencias dolorosas y traumaéticas
en la historia de vida, que tiene como finalidad “buscar en el historial las
razones por las que se bebe obsesivamente”. Con independencia de cémo
haya sido su “experiencia”, la manifestacion de un estado de paz y tranquilidad,
el sentimiento de alivio y consuelo, son un hecho generalizado que nadie
pretende demostrar: “s6lo puedo hablar de Dios a partir de mi experiencia”.
Las experiencias de los alcohdlicos muestran que las creencias religiosas
tienen grados de alteracién que van mas alld de su polarizacién entre la
certeza y la incerteza, no son disposiciones totalizadoras ni fijas. El dogmatismo
vulgar que niega la minima posibilidad de relatividad tanto del conocimiento
como de la conciencia y el dogmatismo mesurado, pero dualista, especialmente
kantiano, suponen que la fe implica desprenderse del conocimiento. En
cambio, el dogma del Poder Superior es un dogma deliberado que se edifica
en la fe. La creencia en un Poder Superior que no refiere a la personificacién
y caracterizacién universal de una entidad, sino a un poder superior al
si-mismo, permite la articulacion de los estados mentales con el reconocimiento
de la informacién de los sistemas sensitivos, que se extienden mas alla del
soma y se conecta con el mundo exterior: con la cultura, las personas y las
experiencias. La falta de dicha conexién provoca en el alcohdlico una relacién
desastrosa entre él y su contexto, el Poder Superior, entonces, permite el
reconocimiento de una incapacidad ya formulada: “ser el capitan de sualma”,
que derrumba el predominio de un dogma cultural: “yo puedo”. De esta
manera, el reconocimiento individual de la creencia en un Poder Superior
fundamenta la primera referencia de oposicién al dogma, y constituye el
principio de relatividad dogmatica: “la creencia en un Poder Superior tal
como cada quien lo conciba”.

COMENTARIOS FINALES

El estudio de las creencias religiosas se reduce al absurdo cuando se sittian
en el epicentro de la religién institucionalizada, se piensan como creencias
en seres espirituales, como producto de una mente dogmatica y como la
expresion del pensamiento erréneo. Las creencias religiosas nos dicen muy
poco acerca de aquello que hay mas alld de esta vida y de las preocupaciones
metafisicas en general, pero tienen singular importancia en asuntos de orden
terrenal; también, pueden darnos pocas respuestas ante la adversidad y el
infortunio, pero tienen singular importancia en la produccién de sentido y
significado en el continuo proceso de la experiencia humana, donde la fe,
escribe Mardones [1988: 111] “se mide mas por la ortopraxis que por la
ortodoxia, por la recta practica y vivencia de la fe que por su adecuada



Creencias y expresiones de lo religioso 223

expresion [...] en dltimo término, la fe se acepta por experiencia propia”.
Aunque cabe recordar que la “experiencia propia” no es suficiente para la
reproduccién de las creencias religiosas, que dependen, esencialmente, de
tres condicionantes: una estructura de plausibilidad, que funcione como soporte
social de la creencia o en otras palabras, un contexto cultural que legitime la
légica de la creencia; la expresion de los enunciados de la creencia articulados
a un conjunto de creencias mas amplio, designadores canénicos; y la construccién
de los enunciados de la creencia en funcién del uso de una terminologia sortal,
empleada con la finalidad de establecer, de manera sistemaética, subordina-
ciones y exclusiones a partir de un principio de clasificacién que forme parte
del significado de cada uno de los términos empleados, los cuales, comparten
un conjunto coherente de propiedades que los identifican, de manera tal,
que sea posible la construccién de predicados con el mismo significado, de
una multiplicidad indeterminada de instancias particulares [véase Mié, 2013].
Lo anterior es importante porque nos muestra que si bien las creencias religiosas
no se sujetan a las légicas del empirismo y del racionalismo, no son, en
definitiva, ocurrencias mentales arbitrarias y simplificadoras.

Por otra parte, el estudio de las creencias religiosas en AA nos muestra
que si bien éstas se asocian con elementos de la religiosidad institucional,
no se limitan a expresiones derivadas de un proceso de adoctrinamiento
ideoldgico-religioso, festividades o rituales. La plausibilidad de las creencias
y la experiencia religiosa trascienden las formas institucionales de la fe, por
lo que las creencias religiosas no son sistemas de creencias entendidas como
cuerpos de doctrinas canénicas que se limitan a la produccién de teologias
y practicas institucionalizadas. Entender la trascendencia que tienen las cre-
encias religiosas en el orden de la vida cotidiana, implica no sélo poner
atencion a las practicas institucionalizadas de la creencia, sino también a las
expresiones que se desprenden de las experiencias y los relatos de los crey-
entes. Por eso, los marcos de referencia tedricos y conceptuales de la creencia
religiosa requieren partir, no del fundamento institucionalizado de las cor-
poraciones religiosas, sino de la revaloracion de los actores que las experi-
mentan, a partir de aproximarse a fuentes de conocimiento social, que como
explica Pujadas [2000: 127] llevan aparejada la voluntad de profundizar en
aquello que las personas y los grupos hacen, piensan y dicen, con la finalidad
de ensayar interpretaciones de la realidad a partir de la subjetividad indi-
vidual y grupal.

Finalmente, es importante mostrar que en la modernidad, los usos de la
racionalidad objetiva pueden ser ttiles ante determinadas experiencias, pero
carecen de utilidad y razén en otras. La modernidad supone la ocultaciéon
de Dios, de lo religioso y de la fe, pero esa ocultacion no es ausencia sino

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

224 Oscar Osorio Pérez

presencia latente y potencial. Peter Berger sugiere que la religion tendria
como funcién evitar el caos y el dominio de la contingencia, aunque no sélo
se trata de controlar las contingencias mas inquietantes, sino hacerlas soportables
cuando no pueden evitarse.

REFERENCIAS

Alcohélicos Anénimo (AA)

2003 El programa de AA —espiritual pero nunca “religioso”. Boletin para profe-
sionales, otono: 1-2.

2013 Alcohdlicos Anénimos. Central Mexicana de Servicios Generales de Alco-
hélicos Anénimos. México.

2014 La historia de Bill Wilson y cémo lleg6 al mundo el mensaje de Alcohdlicos Anén-
imos. Central Mexicana de Servicios Generales de Alcohdlicos Anénimos.
México.

Anonymous Book Reviews

1940 Alcoholics Anonymous. Journal of Nervous and Mental Disorders (92): 399-400.

Antunes, Edemilson

2009 Saberes y razones. Légica cultural y logica terapéutica en Alcohdlicos
Anénimos. Una etnografia en la periferia de la ciudad de Sao Paulo, Brasil.
Desacatos (29): 69-88.

Bateson, Gregory

1998 Pasos hacia una ecologia de la mente. Una aproximacion revolucionaria a la auto-
comprension del hombre. LOHLE - LUMEN. Argentina.

Barret, Cyril

1994 Etica y creencia religiosa en Wittgenstein. Alianza Universidad. Madrid.

Berger, Peter

1994 Una Gloria lejana. La biisqueda de la fe en época de credulidad. Herder. Barcelona.

1999 El dosel sagrado. Para una teoria sociolégica de la religién. Kairés. Barcelona.
2006 Cuestiones sobre la fe. Una afirmacién escéptica del cristianismo. Herder. Bar-
celona.

Berger, Peter y Thomas Luckmann

1997 Modernidad, pluralismo y crisis de sentido. La orientacién del hombre moderno.
Paidés. Barcelona.

1999 La construccion social de la realidad. Amorrortu. Buenos Aires.

Brandes, Stanley

2004 Buenas noches comparieros. Historias de vida en alcohélicos anénimos.
Revista de Antropologia Social (13): 113-136.



Creencias y expresiones de lo religioso 225

Brandom, R.

1994 Hacerlo explicito. Razonamiento, representacion y compromiso discursivo. Herder.

Barcelona.
Davison, Donald
1992 Mente, mundo y accién. Paidés & uas. Barcelona.
De la Pineda, Avelino
1998 El problema de la religion. sSINTEsIS. Madrid.

Delgado, Manuela

2001 La razén hechizada. Teorias Antropoldgicas de la religién. Ariel. Barcelona.

Denett, Daniel

2006 Breaking the Spell. Religion as a Natural Phenomeno. Viking Penguin. New
York.

Diaz, Rodrigo

1998 Archipiélago de rituales. Teorias antropoldgicas del ritual. Anthropos-uam. Bar-
celona.

Durkheim, Emilio

2000 Las formas elementales de la vida religiosa. Colofén. México.

Galanter, Marc

2007 Spirituality and recovery in 12-step programs: An empirical model. Journal
of Substance Abuse Treatment, 33 (3): 265-272.

Geertz, Clifford

1997 La interpretacion de las culturas. Gedisa. Barcelona.

Gellman, Irving

1964 The Sober Alcoholic: An Organizational Analysis of Alcoholics Anonymous. Col-
lege and University Press. New Haven, cT.

Gonzilez, Teresa

2004 Las creencias religiosas y su relaciéon con el proceso salud-enfermedad.
Revista electronica de psicologia, 7 (2), marzo: 19-29.

Greil, Arthur y David Rudy

1983 Conversion to the World View of Alcoholics Anonymous: A Refinement
of Conversion Theory. Qualitative Sociology, 6 (1): 5-28.

Gutiérrez, Angel

2008 Purificando almas: Alcohélicos andnimos en Bacalar, Carlos A Madrazo y Ramonal.
Facultad de Filosofia y Letras-uNaM. México.

2014 La religiosidad de Alcohdlicos Anénimos. Revista Cientifica de Investigacio-
nes Regionales, 36 (2), abril-septiembre: 73-96, 113, 118.

Hervieu-Léger, Daniele

2005 La religion, hilo de memoria. Herder. Barcelona.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

226 Oscar Osorio Pérez

Ibarra, José, Publio Salinas y José Palacios

2005 Consideraciones previas para un analisis antropolégico de las comunidades
de alcohdlicos anénimos en el norte de México. Revista de Antropologia
Experimental, 5 (17): 1-9.

Kaskutas, Ann

2009 Alcoholics Anonymous Effectiveness: Faith Meets Science. Journal of Addict
Diseases, 28 (2): 147-157.

Kass, Noah

2015 The Philosophies and Practices of Alcoholics Anonymous From a Psychodynamic
Perspective, doctorate in Social Work-University of Pennsylvania. Philadelphia.

Kurtz, Ernest

1979 Not-God: A history of Alcoholics Anonymous. Hazelden Educational Services.
Center City, MN.

Lévi-Strauss, Claude

1995 Antropologia estructural. Barcelona. Espana.

Mardones, José

1988 Postmodernidad y cristianismo.EI desafio del fragmento. Sal Terrae. Santander.

Mejia, Santiago

2006 Wittgenstein y la creencia religiosa. Ideas y Valores, 55 (132), septiembre-
diciembre: 3-29.

Mié, Fabiian

2013 Sustancia e individuacion en el Organon de Aristételes. Revista Latinoamer-
icana de Filosofia, 39 (2): 151-185.

Nozick, Robert

1981 Philosophical Explanations. Oxford University Press. Oxford.

Palacios, José

2008 Redefinir lo religioso. Un ensayo de reflexion a partir del estudio de la
espiritualidad en Alcohdlicos Anénimos, en Teorias y pricticas emergentes
en antropologia de la religién, Ménica Cornejo, Manuela Cantén Delgado y
Ruy Blanes (coords.). San Sebastidn, Ankulegi: 189-206.

2009 Espiritualidad, inversion del estigma y transformacién del sujeto. A propésito
del programa terapéutico de Alcohdlicos Anénimos. Gazeta de Antropologia,
25 (1): 1-17.

Pereda, Carlos

1994 Razén e incertidumbre. Siglo Veintiuno Editores. México.

Polanco, Graciela y Maria del Rocio Orellana



Creencias y expresiones de lo religioso 227

2010 Creencias religiosas en el fenémeno migratorio mexicano, en La migracién
en México y su impacto en la vida social de las personas, Heraclio del Rio Jests
(coord.). Universidad Anahuac / amrigsic. México: 335-343.

Pujadas, Joan

2000 El método biografico y los géneros de la memoria. Revista de Antropologia
Social (9): 127-158.

Ramirez, Juan y Renée de la Torre

2009 El respeto a las creencias religiosas y la libertad de expresién artistica. E1
caso de “La Patrona”. Espiral, Estudios sobre el Estado y sociedad, 15 (44), enero-
abril: 199-251.

Reynaga, Reyna et al.

2007 La espiritualidad y su relacién con la recuperacién del alcoholismo en
integrantes de alcohdlicos anénimos (AA). Salud Mental, 30 (4), julio-agosto:
62-68.

Rorty, Richard

2010 Escritos filoséficos 4. Paidds. Barcelona.

Rudy, David y Arthur Greil

1988 Is Alcoholics Anonymous a religious organization?: Meditations on mar-
ginality. Sociological analysis, 50 (1): 41-51.

Russell, Bertrand

1979 Por qué no soy cristiano. EDHASA. Barcelona.

Sandoz, Jeff

2014 Finding God through the Spirituality of the 12 Steps of Alcoholics Anony-
mous. Religions (5): 948-960.

Schutz, Alfred y Thomas Luckmann

2003 Las estructuras del mundo de la vida. Amorrortu. Buenos Aires.

Tonigan, Scott, William Miller y Carol Schermer

2002 Atheists, agnostics and Alcoholics Anonymous. Journal of Studies on Alco-
hol, 63 (5): 534-541.

Tylor, Edward

1977 Cultura primitiva. Tomo 1. Ayuso. Madrid.

Vaillant, George

2005 Alcoholics Anonymous: cult or cure? Australian and New Zealand Journal of

Psychiatry (39): 431-436.
Villoro, Luis

1992 Creer, saber, conocer. Siglo Veintiuno Editores. México.
Weber, Max
1996 Economia y sociedad. FCE. México.

Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017



Cuicuilco Revista de Ciencias Antropolégicas ndmero 68, enero-abril, 2017

228 Oscar Osorio Pérez

Whitley, Oliver

1977 Life with Alcoholics Anonymous: The Methodist Class Meeting as a Para-
digm. The Methodist Class Meeting as a Paradigm. Journal of Studies on
Alcohol (38): 831-848.

Wittgenstein, Ludwig
2002 Lecciones y conversaciones sobre estética, psicologia y creencia religiosa. Paidds.
Barcelona.





