
a Doctor en Biología. Profesor investigador. Universidad Intercultural Maya de Quintana Roo, 
México. ✉ francisco.rosadomay@uimqroo.edu.mx. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0431-7120. 
b Doctora en Dirección y Mercadotecnia. Jefa del Centro Intercultural de Proyectos y Negocios, 
Universidad Intercultural Maya de Quintana Roo, México. ✉ valeria_betzabe_c@hotmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8799-931X. 

 

Número 29    Julio-diciembre, 2019    ISSN 1870-5308 

 Todos los Derechos Reservados 

Instituto de Investigaciones en Educación  Universidad Veracruzana  

Modelos educativos en la educación universitaria para 
indígenas en el contexto latinoamericano 

Educational Models in Higher Education for Indigenous 
Students in the Context of Latin America 

Francisco J. Rosado-Maya 
Valeria B. Cuevas-Albarránb 

Recibido: 8 de agosto de 2018 
Aceptado: 17 de febrero de 2019 

Resumen: La educación universitaria disponible para estudiantes latinoamericanos 

indígenas se ubica, principal pero no únicamente, en alguno de tres modelos educativos. El 

convencional, basado en el método científico, no incluye la lengua, los saberes de las 

culturas indígenas ni sus formas de aprendizaje; el intracultural, que descansa en elementos 

propios de la cultura originaria para fortalecer su lengua, cultura, forma de pensamiento y 

cosmovisión; y el intercultural, que intenta combinar las dos anteriores. Reconociendo que 

la transmisión y creación de conocimiento son componentes transversales presentes en los 

modelos mencionados, se plantean como elementos articuladores que permiten tender 

puentes de acercamiento entre ellos. Así, se argumenta que la interculturalidad puede ser el 

resultado de un proceso en el que diferentes formas de construcción de conocimiento 

coexisten, en un ambiente seguro, dando oportunidad a la interacción multicultural para la 

innovación de conocimiento. 

Palabras clave: Modelos educativos; Educación indígena; Educación intercultural; 

Educación universitaria. 

 

 

 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 32 

Abstract: Higher education available to indigenous Latin-American students can be 

identified with one of three academic models. One, called conventional, based on the 

scientific method, does not incorporate indigenous languages nor traditional knowledge or 

their ways of learning. A second one, called intracultural, rests on elements of the 

indigenous culture, strengthening their language, knowledge, social fabric and world vision. 

The third one, called intercultural, attempts to articulate the previous two. Transmission 

and construction of knowledge are critical components present in all three models, thus they 

can be important elements in bridging the gaps between them. This paper argues in favor of 

interculturality as the result of a process in which different systems of creating knowledge 

coexist in a safe environment, allowing innovation of knowledge, intercultural knowledge. 

Keywords: Educational Model; Indigenous Education; Intercultural Education; Higher 

Education. 

Introducción 

El número de estudiantes de origen indígena en instituciones de educación superior 

ha estado aumentando en años relativamente recientes (Rama, 2009), lo cual es 

resultado no solo de las diferentes acciones e instrumentos internacionales 

relacionados con los derechos de los pueblos originarios, sino también de 

movimientos sociales de base (Tarrow, 1997). Así, gobiernos e instituciones 

educativas, de diferentes niveles, han llevado a cabo reformas en normatividad y en 

modelos educativos con la finalidad de atender las recomendaciones de organismos 

internacionales y demandas locales empujadas por movimientos sociales (Mato, 

2015). Con respecto a educación superior los cambios no han sido ni homogéneos 

ni estáticos, incluso dentro del mismo país, tal y como lo ilustra la United Nations 

Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO, 2013 y 2017) al 

analizar los avances que en materia de educación se ha alcanzado en Latinoamérica 

y el Caribe después de la adopción de la política de educación para todos.  

El escenario antes mencionado se desarrolla en un contexto donde el discurso de la 

educación indígena es cada vez mas conspicuo, considerado como una respuesta, 

principalmente gubernamental, pertinente a los derechos de los pueblos indígenas 

(Ferrão, 2010) y a la atención de necesidades globales de información cuya fuente 

proviene de pueblos indígenas (Banco Mundial, 2015, p. 6). Lo anterior plantea 

varias preguntas, entre ellas: ¿Qué características tienen los principales modelos 

educativos donde se están formando los estudiantes indígenas a nivel universitario 

en Latinoamérica? ¿Qué elemento en común tienen esos modelos de modo que 

podamos abordar la interculturalidad como algo que, desde el punto de vista de 

formación de recursos humanos, materialice una idea que permita a una sociedad 

multicultural aproximarse a una intercultural? No son preguntas fáciles de abordar, 

ni se pretende emitir un juicio sobre los modelos educativos; pero su análisis abre 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 33 

ventanas de acercamiento entre diferentes modelos educativos entendiendo que la 

construcción de conocimiento es un elemento transversal entre ellos. 

Con base en revisión de literatura enfocada a Latinoamérica, el presente trabajo 

organiza información alrededor de dos conceptos; el primero es el de escuela de 

pensamiento, como lo define el diccionario de Cambridge (2018), para identificar 

las bases que guían los modelos educativos en donde reciben educación formal 

universitaria los estudiantes indígenas. Este ensayo considera como modelo 

educativo a: 

...la concreción, en términos pedagógicos, de los paradigmas educativos que una 

institución profesa y que sirve de referencia para todas las funciones que cumple 

(docencia, investigación, extensión, vinculación y servicios), a fin de hacer 

realidad su proyecto educativo”. (Tünnermann, 2008, p.15).  

El segundo concepto es el de conocimiento; para ello se adopta el planteamiento de 

Popper (1974) quien, en el contexto de la importancia de la educación, indica que el 

conocimiento humano se da a partir de la experiencia donde es posible “tener 

expectativas formuladas lingüísticamente sometidas a discusión crítica” (p. 70).  

Asimismo, este trabajo asume que las bases existentes en materia de legislación, 

internacional y nacional, como marco normativo para el acceso a la educación por 

parte de la población indígena (Comisión para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas, 2003, 2008) son suficientes para el análisis de modelos educativos.  

1 El conocimiento indígena 

La cooperación entre países, a través de organismos internacionales de 

financiamiento, ha estado presente en los debates sobre reformas en la educación 

superior en Latinoamérica (Rodríguez-Gómez y Alcántara, 2001). En años recientes 

este debate ha incorporado el tema del indigenismo en su agenda (Banco Mundial, 

2015), no solo por el papel que juegan en la economía sino también por los saberes 

que han acumulado a lo largo de siglos. En este proceso ha sido notoria la necesidad 

de acceso a educación para la población indígena. En el recuento que hacen Hall y 

Patrinos (2005) sobre el rezago en las condiciones socioeconómicas de los pueblos 

indígenas de Latinoamérica en el contexto del Decenio Internacional de las 

Poblaciones Indígenas del Mundo (1995-2004), establecido por las Naciones Unidas 

en 1994, encuentran escenarios nada halagüeños; señalan con claridad que después 

de una década de financiamiento por órganos internacionales, el impacto de 

proyectos para mejorar la educación y servicios de salud, no ha sido el esperado, se 

mantienen los rezagos (p. 23). El Grupo Banco Mundial, señala avances en el 

combate a los rezagos que tienen los pueblos indígenas en la primera década del 

siglo XXI, pero también reconoce que en América Latina es improbable que se 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 34 

ponga fin a la pobreza y se logre un desarrollo sostenible sin la participación de las 

sociedades indígenas (Banco Mundial, 2015, p. 6).  

Tomando como referencia la correlación entre biodiversidad y diversidad cultural, 

al estudiar el estatus de las áreas protegidas de América Latina se encontró que 

alrededor de 400 comunidades indígenas, que representan el 10% de la población 

de Latinoamérica, albergan casi el 80% de las áreas protegidas (Barragán, 2008, p. 

4). La biodiversidad también se expresa en los agroecosistemas tradicionales. 

Thrupp (2000) señala que la seguridad alimentaria se correlaciona con la 

agrobiodiversidad en sistemas sostenibles de producción de alimentos. González 

Jácome (2004, 2009) demuestra que los pueblos indígenas desarrollaron culturas, y 

conocimientos, altamente sofisticadas; la agricultura tradicional, con su alta 

biodiversidad, es una prueba de ello.  

La expresión Conocimiento Ecológico Tradicional se ha usado en la literatura para 

referirse a un cuerpo de conocimientos, creencias, tradiciones, prácticas y 

organización, presentes en comunidades locales y campesinas, que interactúan con 

el entorno biofísico (Berkes, 2004, p. 4) y que representan un sistema altamente 

sofisticado de transmisión/aprendizaje y de construcción/innovación de 

conocimiento que los indígenas han desarrollado por siglos (Wyndham, 2002, p. 

555; Rosado-May, 2016). Por otra parte, esos saberes no solamente tienen valor 

local; Gómez-Baggethum, Corbera, & Reyes-García (2013), han demostrado la 

importancia que representa el conocimiento ecológico tradicional en el desarrollo 

de estrategias efectivas para enfrentar los retos que presenta los cambios ambientales 

globales. 

Aunque la conexión no siempre es visible ni entendida, no hay duda de que la 

educación se encuentra en el corazón de la discusión anterior. Por ello es importante 

conocer cuáles son las escuelas de pensamiento que subyacen en los modelos 

educativos al cual acuden estudiantes indígenas para adquirir una educación formal 

reconocida en la sociedad actual y por el gobierno. No hay que olvidar que los 

procesos de modernización de la educación superior están guiados por el concepto 

de sociedad del conocimiento (Ottone y Hopenhayn, 2007), conocida también como 

la sociedad de la información o sociedad post-industrial. Por tanto, es innegable la 

importancia de entender cómo se están formando los indígenas para poder participar 

activamente, incluyendo cuestionamientos, en la creación de la sociedad del 

conocimiento con información útil y pertinente para su sociedad. Las aportaciones 

de López y Hanemann (2009), Mato (2008a, b; 2009a, b; 2012a; 2016), Dietz y 

Mateos (2011) y de González, Rosado-May y Dietz (2017), son referencias 

importantes para conocer la historia, contexto, normatividad, política, prácticas y 

ejemplos en Latinoamérica con respecto a sistemas de educación dirigidas a 

indígenas y afrodescendientes.  



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 35 

El análisis que aquí se presenta no pretende juzgar a las escuelas de pensamiento ni 

a las instituciones educativas, sino exponer ideas que pueden ser útiles para los 

procesos de formación que tienen que articular los derechos de los indígenas, las 

reformas implementadas por los gobiernos, basados en recomendaciones de 

instituciones internacionales de financiamiento (Bhargava, 2006), con la necesidad 

de re-conocer saberes locales y crear conocimiento útil para toda la sociedad. 

2 Estudiantes indígenas en instituciones de educación superior 

convencionales 

Entre las estrategias que diferentes países han desarrollado para incrementar la 

matrícula, reducir brechas de inequidad y atender los derechos de los pueblos 

indígenas en educación superior, está el ofrecimiento de becas, la creación de cupos 

especiales y las tutorías. Todas ellas descansan en modelos educativos que no 

siempre incluyen en sus planes de estudio, o en sus pedagogías, los conocimientos, 

saberes, idioma, cultura o la cosmovisión de los pueblos indígenas. En 

Latinoamérica, Mato (2012b) señala que a esos modelos se les conoce como 

“convencionales” (p. 19); por tanto, los indígenas formados bajo esta descripción 

están recibiendo una educación convencional. 

El modelo convencional es el resultado de un proceso que refleja alta influencia 

internacional, especialmente hacia los países en vías de desarrollo. Las instituciones 

de educación superior (IES) en Latinoamérica tuvieron, en sus inicios, la influencia 

de España; fue hasta finales del siglo XIX e inicios del siglo XX en que se vincularon 

al aparato productivo (Jiménez, 2007, p. 176), convirtiéndose en fuente importante 

de creación de tecnología para desarrollo de la industrialización. La incorporación 

del método científico en el proceso de enseñanza-aprendizaje en las IES fue la 

columna vertebral. La anterior apreciación se confirma, incluyendo variantes y 

detalles, en ejemplos como describe Tanck de Estrada (2010), para el caso de 

México, y Porras (2005) para Costa Rica. 

En 1996 la Universidad para la Paz de la ONU, la Universidad de las Regiones 

Autónomas de la Costa Caribe Nicaragüense (URACCAN) y el Saskatchewan 

Indian Federal College de Canadá, organizaron en Costa Rica una reunión de 

Universidades Indígenas y Programas Afines donde discutieron formas de apoyo a 

estudiantes indígenas para incrementar su número y egreso en las IES (Didou y 

Remedi, 2006, p. 89). En 2001 la Fundación Ford lanzó una iniciativa global por 10 

años, en un programa que se llamó “Pathways to Higher Education”, para apoyar a 

un número mayor de estudiantes pobres, de minoría, de modo que puedan obtener 

un título universitario; así, 125 universidades de 22 países en Asia, África y 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 36 

Latinoamérica, obtuvieron el apoyo financiero para incorporarse al programa 

Pathways (Ford Foundation, 2008, p. 2).  

En México, el programa Pathways motivó la formación de Unidades de Apoyo para 

Estudiantes Indígenas, creadas en cada una de las IES participantes. Los estudiantes 

recibieron apoyo a través de becas, asesorías y tutorías dirigidas a atender sus 

debilidades en algunas áreas de conocimiento. Los integrantes de este programa se 

formaron principalmente en las áreas sociales, humanidades y económico-

administrativas (Didou, 2014, p. 178), en modelos educativos convencionales.  

Es interesante notar que los trabajos revisados para este apartado no hacen referencia 

ni profundizan en los aspectos pedagógicos de las formas de 

transmisión/aprendizaje y construcción/innovación de conocimiento que tienen los 

indígenas; se asume que la pedagogía es general y semejante para todos los 

estudiantes en la IES.  

En un intento por entender el proceso que los estudiantes indígenas de la 

Universidad Autónoma de Chapingo, en México, una de las IES beneficiada por el 

programa Pathways y con un marco institucional no diseado para facilitar sus 

propias formas de aprendizaje y construcción de conocimiento, Chávez (2008) 

encontró que una de las estrategias que desarrollaron fue fortalecer las “asociaciones 

de paisanos” (p. 39) para discutir, entender, conservar y fortalecer su identidad como 

indígena. Por otra parte, el mismo autor encontró que la práctica homogeneizante 

de la IES no es lo suficientemente flexible para adaptarse a las formas indígenas, 

por lo que se tuvo que desarrollar un currículo informal en adición al formal y 

también se tuvo que modificar la percepción de que existe un “arbitrio cultural 

impuesto por la autoridad pedagógica” (Chávez, 2008, p. 41).  

Desde el punto de vista pedagógico y de investigación, en relación con las normas, 

protocolos y lineamientos de trabajo que se generan en IES convencionales, es 

importante señalar las contradicciones que tiene la educación convencional cuando 

se involucran estudiantes indígenas. Harris (2002) lo ilustra usando personajes 

imaginarios en narraciones basadas en hechos reales (traducción/interpretación 

propia): 

Coyote se matricula en una universidad, siguiendo los consejos de su amigo 

Cuervo, en el programa de Estudios Nativos. Cuando asiste a clases de Religión 

Indígena de Nativos Americanos, a clases de Metodología de la Investigación y 

al curso de Nativos Americanos, Coyote se da cuenta que todos sus profesores son 

blancos, ningún nativo americano. También se da cuenta que los libros son 

escritos por blancos, que en las investigaciones no participaron indígenas y que 

no hay prácticas indígenas en los cursos. Al querer hacer investigación Coyote, 

siendo indígena, tenía que someterse a los protocolos y decisiones de un comité 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 37 

de ética formado por no indígenas. Coyote desea entrevistar a su abuelo para 

conocer su propia historia, pero no lo puede hacer hasta que no tener la 

autorización del comité de ética, bajo el argumento de que la institución debe 

“defender a los indígenas de investigadores sin escrúpulos”. Coyote pensó que a 

lo mejor sería necesario abandonar el programa de Estudios Nativos e inscribirse 

en otro que se llame Estudios sobre Blancos para poder encontrar, entonces, 

profesores no blancos. (Harris, 2002, pp. 195, 196). 

Esta narración ilustra las situaciones incómodas que puede contener un programa 

convencional al no tomar en cuenta los saberes, lengua, cultura, cosmovisión, 

sistemas de aprendizaje y construcción/innovación de conocimiento que caracteriza 

a diferentes culturas (Rogoff, 2014; Rosado-May, 2017). 

Las reflexiones anteriores han contribuido a que emerja el Paradigma Indígena de 

Investigación (Arévalo, 2013), que se construye sobre las bases de la decolonización 

de metodologías de investigación cuando se refiere a temas indígenas (Wilson, 

2001). Hall y Tandon (2017), por su parte, presentan un análisis que cuestiona el 

significado universal de la palabra conocimiento; basados en un análisis de literatura 

concluyen que las IES están trabajando solo en una pequeña parte del amplio y 

diverso abanico de sistemas de conocimiento en el mundo. Estos autores se basan 

en las aportaciones de Sousa Santos (2010) quien examina como se construye 

conocimiento en el modelo convencional y lo que ello significa en las relaciones de 

poder entre culturas. Por otra parte, también se ha desarrollado el concepto de 

Justicia Cognitiva, como resultado del análisis de las formas de 

construcción/innovación de conocimiento y los saberes, que tienen las comunidades 

indígenas y locales (Sousa Santos, 2007), las cuales deben tener mucho mayor peso 

e importancia que la cultura dominante le ha otorgado hasta el momento. Sousa 

Santos (2014) ha contribuido a avanzar estos temas, desde el punto de vista de 

epistemología, reclamando que las epistemologías que nacen y se reproducen desde 

el sur, representan una forma de resistencia y resiliencia en contra del proceso 

epistemicida que lleva a cabo el paradigma dominante de construcción de 

conocimiento, que no toma en cuenta las formas locales e indígenas de construcción 

de conocimiento. 

El modelo de educación indígena convencional tiene limitantes que deben ser 

entendidas y atendidas, bajo la premisa de que los estudiantes de origen indígena 

tienen la inteligencia suficiente y necesaria para construir e innovar conocimiento 

útil para su comunidad y para la sociedad en general, usando sus propios sistemas 

de aprendizaje y construcción de conocimiento. 

 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 38 

3 Educación indígena intracultural 

No sería arriesgado señalar que existen evidencias palpables y contundentes de 

conocimiento indígena, tal como el calendario azteca o maya, el cero maya, la 

ingeniería en la construcción de ciudades como Tenochtitlán, Chichen Itzá o Machu 

Picchu, o los cientos de esferas de piedras prehispánicas en el sur de Costa Rica. 

Asimismo, podemos asumir que esas manifestaciones de conocimiento implican un 

sistema avanzado y sofisticado de transmisión/aprendizaje que conduce a la 

construcción/innovación de conocimiento, sistema que se desarrolló y perfeccionó 

durante siglos. Ese sistema necesariamente tenía que ser sistematizado e innovado 

constantemente, creado en un contexto, geografía y momento diferentes con 

respecto al origen del método científico. En años recientes se ha documentado el 

sistema de aprendizaje de grupos indígenas (e.g. Rogoff, 2014; Rogoff, Najafi and 

Mejía, 2014), lo cual invita a reflexionar sobre el papel que juegan la 

transmisión/aprendizaje y la construcción/innovación de conocimiento en la 

resiliencia de la cultura y su sistema de conocimientos y de saberes. 

Con respecto a los modelos de transmisión y aprendizaje de conocimientos de las 

culturas prehispánicas, existen algunas investigaciones que arrojan luz sobre las 

formas, pero no necesariamente sobre los procesos cognitivos, ni sobre pedagogía, 

al menos como los definimos actualmente. Una de las culturas más estudiadas es la 

Azteca (Nahuatl o Mexica); se sabe que tuvieron un sistema, que podemos llamar 

escuelas, conformado por los telpochcalli y los calmécac, importantes para 

mantener el sistema de gobierno (Hernández, 2005; Escalante, 2010). Para la cultura 

Inca no hay detalles, aunque Weinberg (1981) describe en forma general la 

educación que tuvieron, mientras que Flores (2010) relata la resistencia maya a las 

escuelas rurales en Quintana Roo, durante los años 1928-1934, básicamente 

sustentando su resistencia en sus formas tradicionales de aprendizaje. 

De acuerdo con la UNESCO (2013) el desarrollo de la sociedad del conocimiento 

no ha sido igual para todos los países. Esta afirmación es especialmente importante 

cuando se discute que tipo de conocimiento es el que se busca y como se construye 

ese conocimiento. La misma publicación señala que la educación superior debe 

expandirse y configurarse para promover la movilidad social y la vinculación. Entre 

líneas se puede interpretar que la educación superior debe abrirse a nuevas formas 

de construcción de conocimiento incluyendo las que han desarrollado los pueblos 

originarios. Una de esas formas descansa en el concepto de intraculturalidad. 

El Diccionario de la Real Academia Española no registra la palabra “intracultural” 

ni “intraculturalidad”; sin embargo, la misma fuente señala que la palabra “intra” es 

un prefijo que quiere decir “dentro de” “en el interior”, es decir hacia adentro y la 

palabra cultura significa un conjunto de modos de vida y costumbres, conocimientos 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 39 

y grado de desarrollo artístico, científico, industrial, en una época, grupo social, etc. 

(Real Academia Española, 2018). La intraculturalidad “permite la recuperación y 

fortalecimiento de las culturas de los pueblos indígenas y a la introducción de sus 

saberes y conocimientos en el currículum educativo” (Osuna, 2013, p. 454).  En una 

publicación oficial de la Secretaría de Educación Pública de México, Riess Carranza 

(2013) reconoce que la intraculturalidad observa los elementos antes descritos (p. 

20). En un esfuerzo por separar la definición de intraculturalidad que tiende 

únicamente a considerar lo interior de la cultura “la intraculturalidad no es un 

movimiento exclusivamente hacia adentro ya que las culturas no pueden bastarse a 

sí mismas” (Rodríguez, 2015, p. 70), por tanto, se debe complementar con la 

interculturalidad; o sea que “no se concibe una educación intracultural que no sea a 

la vez intercultural; los dos conceptos son inseparables” (p. 70). 

Con base en la revisión anterior se presentan ejemplos de instituciones cuyo modelo 

educativo y pedagogía descansan en la intraculturalidad. 

Bajo el concepto de Pedagogía de la Afirmación Cultural, en la Escuela Normal 

Superior Indígena de Uribia, Colombia se desarrolló un modelo orientado:  

“al reconocimiento y afirmación de la identidad cultural wayüu, al tiempo que 

promueve, en la vida escolar, el reconocimiento de la diversidad cultural y 

relaciones interculturales en un contexto sociogeográfico local y subregional 

signado por la multiculturalidad”. (Unda, M. del P., Guardiola, A., Constan, Z., 

Berrío, O., y Martínez, M., 2008, p. 116).  

En la comunidad de Paropata, provincia de Canchis, región Cuzco del Perú, con 

hablantes de Quechua se creó un modelo pedagógico basado en la apertura de la 

escuela a la comunidad, dando así al saber cultural andino una oportunidad de 

aprendizaje “porque los niños y niñas de Paropata tienen el derecho de aprender 

desde lo que saben, siente, lo que desean; es decir, desde su particular forma de ver 

la vida y el mundo” (Torres y Casa, 2008, p. 170). 

En Bolivia, el Centro de Culturas Originaras Kawsay desarrolló procesos formativos 

basados en la identidad de los pueblos indígenas, debido a que consideran que el 

Estado “desarrolla una educación homogeneizadora, excluyente, que desvaloriza las 

sabidurías y conocimiento de nuestros pueblos indígenas” (Rojas, 2012, p. 68). Estas 

son las bases que definen el modelo de Universidad Indígena Intercultural Kawsay 

Unik, “espacio que permite desarrollar metodologías propias en la educación 

comunitaria en las temáticas de Pedagogía Intercultural, Derechos Humanos, 

Derechos Indígenas, Ecoturismo Comunitario, Gobiernos Comunitarios y 

Ecoproducción Comunitaria” (Rojas, 2012, p. 72). 

Otros ejemplos de educación superior con metodologías similares a los antes 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 40 

descritos se encuentran en Bolivia, con varios casos descritos por Choque Quispe 

(2012); en Brasil, descritos por Oliveira-Pankararu (2012); del Ecuador destaca la 

Universidad Intercultural de los pueblos y Nacionalidades Indígenas, Amawtay 

Wasi, patrocinada por la Confederación de Nacionalidades Indígenas y el Instituto 

Científico de Culturas Indígenas del Ecuador (Mato, 2012b). Guatemala, uno de los 

países con muy alta población indígena, no ha podido superar aspectos estructurales 

y normativos, que le permitan abrir instituciones públicas de educación superior 

dirigidos a los indígenas (Mato, 2012b). Costa Rica es uno de los países del cual no 

se tiene información acerca de la formación de indígenas a nivel superior (Mato, 

2012b).  

4 Modelo educativo intercultural 

El modelo educativo intercultural ha sido desarrollado sistemáticamente en varios 

países de Latinoamérica (López y Haneman, 2009; Mato, 2008b, 2012a, 2016; Dietz 

y Mateos, 2011; González et al., 2017). De acuerdo con Walsh (2005) el esfuerzo 

de ampliar el currículum educativo en varios países, para incorporar la mirada de 

otras culturas como las indígenas, ha estado presente desde los años 80 del siglo 

pasado. El esfuerzo en educación es considerado como una forma de atender la 

problemática y rezagos que tienen los pueblos indígenas (Valladares, 2010; 

Comisión Económica para América Latina, 2014).  

En México la educación superior intercultural se ha desarrollado como resultado de 

movimientos sociales y respuesta del gobierno federal y algunos estatales (González 

Gonzáles et al., 2017). De acuerdo con Schmelkes (2013), una de las razones para 

la creación de las UI se basa en que la educación convencional no solo no incorpora 

saberes ni formas de aprendizaje ni lengua ni cultura en sus programas, sino que 

reproduce pautas de discriminación tácita, cuando no las agravaron. El órgano 

oficial que en México tiene como función el desarrollo de la educación intercultural 

en el país, la Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe (CGEIB, 

2004), define a la interculturalidad como “una expresión articuladora del 

reconocimiento de la diversidad cultural, étnica y lingüística con los procesos 

históricos de cada región del mundo” (p. 12). Reconociendo que el modelo 

educativo convencional se basa en formas de pensamiento correlacionados con la 

dominación colonial y en métodos que privilegian la transmisión del conocimiento, 

no de pensamiento crítico, Casillas y Santini (2009, p. 37) señalan que el enfoque 

intercultural facilita la creación de conocimiento como bien colectivo. Así, para 

facilitar el diálogo de saberes, la educación intercultural debe reconocer las formas 

ancestrales de generación de conocimiento y debe transformar la visión de cultura 

predominante (Casillas y Santini, 2009, p. 38).  



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 41 

La educación intercultural está presente también en Costa Rica, donde se reconoce 

que las condiciones de rezago y desventaja de la población de campesinos e 

indígenas deben inspirar una pedagogía intercultural basada en el pensar crítico y 

alternativo para transformar la realidad y así crear condiciones teórico-

metodológicas para construir la pedagogía de la diferencia (Gómez, 2010).  

Con la opinión de 12 especialistas internacionales, quienes abordan el tema de 

educación intercultural y ofrecen marcos conceptuales para entender conceptos 

como cultura y su relación con educación, lenguaje, religión, así como diversidad 

cultural, multiculturalismo e interculturalismo y aspectos de desventaja que tienen 

las culturas minoritarias, la UNESCO (2006) propone tres principios sobre los que 

se debe basar la educación intercultural: 

a) La educación intercultural respeta la identidad cultural del educando, 

impartiendo a todos una educación de calidad que se adecúe y adapte a su 

cultura; 

b) La educación intercultural enseña a cada educando los conocimientos, las 

actitudes y las competencia culturales necesarias para que pueda participar 

plena y activamente en la sociedad; y  

c) La educación intercultural enseña a todos los educandos los conocimientos 

actitudes y las competencias culturales que les permitan contribuir al respeto, 

el entendimiento y la solidaridad entre individuos, entre grupos étnicos, 

sociales, culturales y religiosos, y entre naciones. (UNESCO, 2006, p. 34) 

El modelo educativo intercultural ha recibido mucha más atención que el modelo 

intracultural; así se desprende de la obra de González González et al. (2017) para 

México, o para los Andes y la Amazonia con base en Godenzzi (1996), Mato (2016), 

López (2009) y Cornejo (2012). Estos autores convergen en la idea de que la 

interculturalidad es un proceso continuo que debe involucrar a toda la sociedad y no 

solamente a los indígenas. López (2001), enfatiza la dimensión cultural del proceso 

educativo intercultural que debe conducir a un aprendizaje significativo tanto social 

como culturalmente (p. 17); esto se puede lograr a través de una currícula que 

incorpora los saberes y valores propios o apropiados por parte de las sociedades 

indígenas con aquellos conocimientos desconocidos y ajenos a través de un diálogo 

permanente entre la cultura tradicional y la de corte occidental (p. 18). Esta 

complementariedad debe satisfacer las necesidades de la población indígena y 

mejorar sus condiciones de vida (López, 2001, p. 8).  

La educación intercultural implica una reforma profunda en la práctica educativa 

(gestión y pedagogía) para poder responder a la diversidad que se genera en la 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 42 

convivencia y confrontación entre diferentes grupos étnicos de una sociedad 

pluricultural (Aguado, 1991, p. 90). La misma autora indica que no todas las 

soluciones educativas que los gobiernos han ofrecido a la pluralidad étnica de sus 

sociedades son interculturales (Aguado, 1991, p. 102), sino que han fortalecido la 

aplicación del concepto de pedagogía diferenciada, el cual ha estado en uso desde 

hace varios decenios (Jiménez, 1987, p. 8). En Latinoamérica, muchas de las 

reformas educativas reflejan bastante la situación antes descrita, ya que en la 

práctica académica existe un pensamiento mas multicultural que intercultural 

(López y Küper, 1999, p. 37; Walsh, 2005, p. 24). Walsh (2005) identifica algunos 

elementos presentes en las currículas que pueden ser la base de la multi e 

interculturalidad: contribuciones étnicas como la celebración de días festivos y 

folclorización de la cultura indígena, currículum aditivo más allá de la 

folclorización, desarrollo del auto concepto que permita una relación directa entre 

autoestima y aprendizaje, etnoeducación para el fortalecimiento de la identidad y 

pertenencia étnica de todos los estudiantes, integración para vivir en una sociedad 

pluricultural, educación antirracista y la reconstrucción de transformación 

intercultural que permita la discusión de conceptos, temas y problemas desde 

diferentes perspectivas culturales para generar análisis críticos de y en la diversidad 

cultural (pp. 25, 26). 

A pesar de los años que tiene en su implementación, el concepto de educación 

intercultural podría considerarse aun en debate. De acuerdo con los argumentos 

presentados por Montañez (2015), la educación intercultural podría ser considerada 

como una forma de contrato colonialista que se hace efectiva a través de políticas 

públicas de diversa índole que generalmente sustituyen proyectos anteriores 

degradados mediante la renovación de nombre. En vez de políticas multicultuales, 

indígenas, de solidaridad y desarrollo, ahora son interculturales (Montañez, 2017, p. 

10). Walsh (2005, 2007) ya había hecho notar la relación entre interculturalidad y 

colonialidad a través de educación. Por su parte González Ortiz (2007) indica que 

la interculturalidad es una intención política, necesaria pero no suficiente, para 

construir una sociedad incluyente. Analizando la corriente de pensamiento 

intercultural conocida como funcional, Walsh (2009) presenta el concepto de 

interculturalidad crítica y la acompaña de una pedagogía de-colonial para enfatizar 

que las políticas públicas de educación intercultural no atienden problemas 

estructurales que necesitan entenderse mejor en la relación estado-pueblos 

indígenas.  

5 Discusión 

En la literatura disponible para conocer mejor tanto las instituciones de educacion 

superior que albergan a estudiantes indígenas como los modelos educativos que 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 43 

desarrollan, no se encuentra una base de datos que enliste las instituciones por país 

y con datos de matrícula indígena y otra información básica. Este es un ejercicio 

pendiente de realizar. No obstante, la literatura disponible analizada en el cuerpo de 

este trabajo, permite señalar que en Latinoamérica existen estrategias para que la 

educación sea más inclusiva e incluyente con base en normatividad que emana de 

acuerdos internacionales y derechos de los pueblos indígenas. Esas estrategias se 

expresan en modelos educativos y pedagogías para la participación efectiva de 

estudiantes indígenas (e.g. Mato, 2016; López y Küper, 1999; Casillas, Badillo y 

Ortiz, 2012; González et al., 2017). Aún cuando son dinámicos y acordes con alguna 

época, los modelos y pedagogías que cada institución ofrece a los estudiantes 

indígenas están guiadas por el concepto de educación adoptado, convencional, 

intracultural, intercultural o algunas de sus  combinaciones, las cuales parecen 

desarrollarse en pistas paralelas. Cada modelo ha sido materia de análisis y crítica 

como las que registran González-Apodaca (2017) así como Bermúdez y González-

Apodaca (2018). Sin embargo, en todos esos modelos educativos hay un 

componente que ha sido poco abordado en la discusión: el proceso de la 

transferencia/aprendizaje y construcción/innovación del conocimiento. Este 

elemento tiene el potencial de reducir las brechas entre los diversos modelos y 

permitir encontrar formas de articulación entre ellas, proceso muy importante de 

entender en el contexto de educación en la construcción de la sociedad del 

conocimiento a través de mejoras en los sistemas educativos en Latinoamérica y el 

Caribe (Ottone y Hopenhayn, 2007). 

El enfoque sobre construcción de conocimiento en la educación no es nuevo 

(Moreno, 2012), pero no ha sido abordado lo suficiente como para que tenga un 

impacto significativo en modelos educativos. Por su parte, al estudiar los factores 

limitantes para la enseñanza-aprendizaje de lenguas indígenas, con una alta 

diversidad de variaciones, Pérez (2018) señala que las prácticas multilingües y 

multiculturales se encuentran en todo el territorio mexicano, lo cual debe permear 

en todo el sistema educativo del país. En este sentido, y para otras áreas de 

conocimiento, se debe tomar en cuenta los procesos diferenciados de aprendizaje y 

construcción de conocimiento de los estudiantes. Al estudiar la educación superior 

intercultural en México, Hernández (2017) reconoció cuatro categorías de 

modalidades de oferta educativa para estudiantes indígenas, semejantes a los del 

presente trabajo, y concluyó que en la educacion superior dirigido a indígenas se 

requiere incorporar cambios de fondo que partan del pluralismo epistemológico y 

contribuyan a consolidar modalidades sostenibles de colaboración intercultural. 

Hernández (2017) no menciona como lograr esos cambios, pero es claro que 

necesita algún elemento integrador y ese elemento puede y debe ser el proceso de 

construcción de conocimiento. 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 44 

Uno de los razonamientos a favor de la educación convencional se puede expresar 

en la siguiente frase: el conocimiento es igual independientemente de la cultura; por 

ejemplo, al multiplicar dos por dos siempre resulta cuatro. Este argumento no refleja 

el punto central del análisis; no se discute el resultado de la multiplicación (sirva 

como ejemplo), sino el proceso cognitivo detrás del resultado. No es lo mismo para 

un Maya que en cuyo idioma la misma operación se expresa: “ka’ape ya’ba ka’ape 

u ts’aa kanpé”, que en español realmente dice: “dos veces dos me da cuatro”, 

mientras que en la escuela se enseña, usando el español, “dos por dos, igual a 

cuatro”. Mentalmente la palabra en español “por”, que se usa para aprender el 

proceso de multiplicación, no ayuda al proceso cognitivo para entender lógicamente 

el resultado de la multiplicación.  

Por ortra parte, uno de los argumentos más escuchados a favor de la educación 

intracultural se puede expresar como sigue: para hablar de equidad entre indígenas 

y no indígenas, los primeros necesitan tiempo y recursos para re-aprender sus formas 

de vida, cultura, lengua; si tratamos ahora de tener una relación de igualdad, de 

antemano los indígenas están en desventaja porque han sido más de 500 años de 

abandono, por eso es necesaria la educación intracultural ahora. Este argumento 

tiene mucha fuerza, lógica y aceptación, pero también tiene un problema. Asume, 

aunque no en forma conspicua, que el avance o desarrollo, en cualquier forma de 

expresión, por parte de la otra cultura con la que un grupo indígena podría 

interactuar, se va a detener y a esperar a que el grupo indígena considere que ya 

tiene los suficientes elementos para una interacción con equidad. Esto es muy difícil 

que suceda, lo más probable es que las brechas se hagan mucho más grandes.  

En el caso de la educación intercultural el reto más importante que se desprende de 

toda la revisión de literatura es cómo diseñar un sistema de educación que permita 

atender las diferencias en las formas de aprendizaje y construcción de conocimiento 

que tienen las diferentes culturas interactuando en el mismo espacio y tiempo. Esta 

apreciación asume que cada cultura podría tener formas preferenciales de 

aprendizaje y construcción de conocimiento, que pueden ser, o no, diferentes entre 

sí. La diversidad entre los estudiantes no solamente es por su origen, por sus 

facilidades para ciertas áreas del conocimiento y no por otras, o por su situación 

socioeconómica, sino también por su forma de aprendizaje y construcción de 

conocimiento. En otras palabras, la heterogeneidad en las formas de aprendizaje y 

construcción de conocimiento está presente en todos los modelos educativos.  

Un concepto sólido, bastante usado, relacionado con la educación intercultural, es 

el de diálogo de saberes. En este trabajo se adopta la definición sencilla pero 

elegante que Pérez y Alfonzo (2008) usan para entender el diálogo de saberes: “una 

red de aportes coginitivos [...] que se despliega en la diversidad de posiciones y 

miradas que se entrecruzan a través de relaciones intersubjetivas” (p. 455). Este 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 45 

concepto se considera bastante útil para atender los problemas ambientales en el que 

deben participar indígenas y no indígenas porque “apunta a la producción de nuevas 

formas de comprensión del mundo que emergen de la dialógica del intercambio de 

saberes y de la disputa de sentidos de reapropiación social de la naturaleza y de la 

cultura” (Leff, 2003, p. 33). Otros autores aplican el mismo concepto en el campo 

de la salud humana explicando que “es una propuesta alternativa al modelo 

convencional de educación en salud” (Bastidas, Pérez, Torres, Escobar, Arango y 

Peñaranda, 2009, p. 104), y señalan que el concepto es “más que una propuesta 

pedagógica, es una práctica ontológica fundamentada en el respeto y en la práctica 

de relaciones horizontales y democráticas” (p. 104). Por su parte, Santiago y Morfín 

(2011) aprovechan la idea del concepto y la aplican a la animación turística como 

herramienta pedagógica con la intención de catalizar los procesos de 

concientización del turista. Ampliando la discusión sobre el concepto de diálogo de 

saberes, en un contexto de construcción de conocimiento, Dietz y Mateos (2011) 

presentan elementos epistemológicos y lingüísticos que deben ser incorporados en 

la discusión, sin ellos el diálogo podría llevarse a cabo en forma asimétrica (p. 116); 

también reflexionan sobre el riesgo de equiparar el diálogo de saberes con un 

diálogo de culturas provocando una dicotomización que no favorece la 

comunicación para alcanzar la interculturalidad (p. 120).  

La discusión sobre las escuelas de pensamiento que guían la currícula y pedagogía 

en las instituciones donde acuden estudiantes indígenas, debe incorporar un 

elemento que no ha sido considerado lo suficiente, a pesar de haber sido presentado 

en la literatura hace varios años. Es el concepto del efecto centrífuga o centrípeta en 

su relación con la educación y las culturas. Mallea & Young (1984) hacen un análisis 

de la diversidad cultural en la educación de Canadá, usando el concepto antes 

mencionado, el cual se basa en la obra de Schermerhorn (1970). Mallea & Young 

(1984) dejan claro que el sistema educativo de Canadá, en esos años, se alejaba de 

aceptar lo positivo que puede ser, en una sociedad, la diversidad de lenguas y 

culturas; incluso las escuelas han tratado de erradicar esas diferencias, con la 

tendencia de asimilar, no apreciar las diferencias, en torno a una cultura dominante, 

la anglosajona (p. 1). En una sociedad multiétnica existe una competencia entre dos 

fuerzas o tendencias, una centrípeta y otra centrífuga (Schermerhorn 1970); las 

tendencias centrípetas se refieren tanto a las tendencias culturales, la aceptación de 

valores y estilos de vida comunes, como a aspectos estructurales que permiten 

incrementar la participación de personas en grupos, asociaciones o instituciones 

comunes; mientras que las tendencias centrífugas son las que promueven la 

separación de individuos de sus grupos dominantes (p. 81).  

En otras palabras, cada escuela de pensamiento, que guía la pedagogía y el 

currículum de su modelo educativo, está acompañada de elementos estructurales 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 46 

propios de la cultura de una sociedad, tales como la promoción de sus valores, 

idioma, creencias, incluyendo formas de aprendizaje y construcción de 

conocimiento. Así, una escuela de pensamiento en educación básicamente 

aprovecha elementos culturales para reafirmar sus valores y, al mismo tiempo, para 

ejercer un efecto centrípeta, atrayendo a personas de otra cultura hacia esos valores 

que podrían ser distintos a los suyos. Este efecto centrípeta puede estar acompañado 

de un efecto centrífuga proveniente de las culturas de las cuales se desprenden las 

personas asociadas al efecto centrípeta, tratando de cambiar sus propios valores y 

sustituyéndolos por otros que no son de su propia cultura. Cuando este fenómeno 

sucede, se puede considerar que la cultura, o sociedad originaria, no tiene los 

suficientes elementos para mantenerse cohesionada y generar su propio efecto 

centrípeta, por lo tanto “expulsa”, a través de una acción centrífuga, a sus 

integrantes. 

Lo anterior suena como una competencia entre fuerzas centrípetas, en el que tendrá 

mayores posibilidades de éxito aquella que en las otras culturas o sociedades de su 

entorno existan fuerzas que permitan el efecto centrífugo que expulse a integrantes 

de esas culturas o sociedades. Este escenario no debería ser apropiado en una 

sociedad multicultural en la era de la sociedad del conocimiento y la diversidad 

cultural y biológica ya que incrementa la probabilidad de pérdida de saberes, cultura, 

formas de aprendizaje y de construcción de conocimiento. 

El escenario antes descrito ofrece una posible explicación a la creación de nuevos 

conceptos y áreas de investigación que atiendan y entiendan los procesos y ofrezcan 

alternativas para la educación indígena. En adición a los conceptos como diálogo de 

saberes, epistemología del sur, paradigma indígena de investigación, justicia 

cognitiva, epistemicidio, árbitros culturales, todos ellos abordados en alguna de las 

secciones de este trabajo, es importante mencionar que, especialmente en los 

Estados Unidos, otros conceptos han emergido en años recientes. Uno de ellos se 

conoce como soberanía educativa el cual, de acuerdo con Moll (2002), es un término 

inspirado en el trabajo académico que se lleva a cabo a través de investigar en y con 

las comunidades indígenas de Estados Unidos y que refleja una gran necesidad de 

abordar el reto de contrarrestar una larga historia de coerción y control en la 

enseñanza que ofrece el estado, con autoritarismo arbitrario, que refleja una 

estructura de poder que no permite a los latinos y otras minorías de Estados Unidos, 

desarrollar su potencial. Moll (2002) también señala que no usa el término soberanía 

para crear estrictas delimitaciones, fronteras, de separación tal y como se imponen 

las delimitaciones de un territorio. El trabajo de Nieto (2005) describe básicamente 

las razones que conllevan a generar un concepto que cobije y ofrezca metodologías 

viables para enfrentar los retos de rezago, discriminación, que se expresan en el 

discurso dirigido a latinos y otras minorías en Estados Unidos, y que lleva términos 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 47 

como “culturalmente deprimidos”, “estudiantes en riesgo”, “brechas de 

desempeño”, “problemas que la escuela debe resolver”, preguntándose por qué el 

discurso oficial no lleva términos como “brechas en recursos o brechas en equidad” 

en vez de “brechas de desempeño” (p. 465). 

Otro concepto que se ha desarrollado en años recientes, relacionado con la 

problemática del modelo educativo en la sociedad del conocimiento, es el de 

“soberanía indígena sobre información y datos”. El tema ha sido desarrollado 

principalmente en Estados Unidos, Australia y Nueva Zelanda. Kukutai & Taylor 

(2016) presentan una excelente colección de trabajos que muestran el origen del 

concepto, el cual no se aleja de los argumentos que sustentan la intraculturalidad, el 

papel del colonialismo en la captura e interpretación de información sobre los 

conocimientos y culturas indígenas, así como la interpretación inadecuada de datos 

oficiales sobre estadísticas relacionadas con los pueblos indígenas. Schultz & Rainie 

(2014) abordan la misma problemática y al mismo tiempo fortalecen el concepto de 

soberanía indígena sobre información y datos con relación a nativos americanos en 

los Estados Unidos.  

Una buena parte de la revisión de literatura sobre educación para indígenas gira 

alrededor del conocimiento, pero no se discute suficientemente al respecto, ni desde 

el punto de vista conceptual ni metodológico, como es el proceso de su 

transmisión/aprendizaje y como se construye/innova. Tampoco se aborda que el 

conocimiento también surge como resultado de la confrontacion entre la visión de 

desarrollo que proveniente de los estados y el concepto de vivir bien que tienen los 

pueblos indígenas, tal com implica el trabajo de Mora (2012). Así, bajo la hipótesis 

de que alrededor del entendimiento de la transmisión/aprendizaje y 

construcción/innovación del conocimiento existe potencial para articular elementos 

que permitan desarrollar mucho más fuerte a la educación intercultural, se ha 

propuesto como definición de trabajo la siguiente expresión: “La educación 

intercultural es el resultado de un proceso que permite la coexistencia de diferentes 

formas de aprendizaje y construcción de conocimiento en un ambiente seguro y 

respetando valores glocales” (Rosado-May, 2015, p. 130).  

Adoptando el conocimiento como el eje principal en la interacción entre culturas, 

cada una participando con su propio bagage y aprendiendo entre sí en un ambiente 

seguro y de respeto, se crean condiciones para la co-creación de conocimiento. Esta 

posición asume que en un mundo multicultural es viable que el conocimiento pueda 

emerger de la interacción de saberes entre culturas, es decir, co-creación. Esta 

posibilidad es un justo reconocimiento a los grupos sociales, a los diferentes saberes 

y sus diferentes formas de transmisión/aprendizaje; es una forma de generar 

conocimiento intercultural que podría ser de utilidad global o local. La idea no es 

nueva, en su reporte sobre ciencia, la UNESCO (2015, p. 6) sugiere la co-creación 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 48 

de conocimiento (ciencia con los saberes indígenas) como una estrategia viable para 

el desarrollo científico en Latinoamérica. La co-creación de conocimiento cuenta 

con metodologías, como la que presentan Mauser, Klepper, Rice, Schmalzbauer, 

Hackmann, Leemans, & Moore (2013),  que permiten vislumbrar una alternativa 

importante y viable en la construcción de un planeta sostenible que necesita de los 

saberes indígenas, junto con sus formas de aprendizaje y construcción de 

conocimiento.  

El objetivo de este trabajo no es juzgar a los modelos educativos, sino contribuir a 

hacer visible que los modelos educativos descansan en premisas sobre formas de 

construcción de conocimiento y que falta hacer mas investigación para entender los 

procesos cognitivos diferenciados, en un contexto multicultural, que están mediados 

por las culturas y conducen a entender las formas de construcción/innovación de 

conocimiento. Un mejor entendimiento de lo anterior permitiría establecer puentes 

no solo entre culturas sino entre modelos educativos. La anterior afirmación, sin 

embargo, aun no puede considerarse como una conclusión del trabajo, sino como 

una aportación a la discusión sobre educación intercultural. ⸭ 

Referencias 

Aguado, M. T. (1991). La educación intercultural: concepto, paradigmas, 

realizaciones. En M. del C. Jiménez Fernández (Coord.) Lecturas de 

pedagogía diferencial (pp. 89-104). Madrid: S. L. Libros Dykinson. 

Arévalo, G. A. (2013). Reportando desde un frente decolonial: La emergencia del 

paradigma indígena de investigación. En G. A. Arévalo Robles e I. Zabaleta 

Chaustre (Eds.) Experiencias, luchas y resistencias en la diversidad y 

multiplicidad (pp. 51-78). Bogota: Asociación Intercultural Mundu Berriak. 

Barragán, L. (2008). Pueblos indígenas y áreas protegidas en América Latina. 

Santiago, Chile: Organización de las Naciones Unidas para la Agricultura y 

la Alimentación. 

Banco Mundial (2015). Latinoamérica indígena en el siglo XXI. Primera década. 

Práctica global social, urbana, rural y de resiliencia. América Latina y el 

Caribe. Washington, DC: Banco Internacional de Reconstrucción y 

Fomento/Banco Mundial. 

Bhargava, V. (2006). The role of international financial institutions in addressing 

global issues. In V. Bhargava (Ed.) Global issues for global citizens: An 

introduction to key development challenges (pp. 393-409). Washington, DC: 

World Bank. 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 49 

Bastidas, M., Pérez, F. N., Torres, J. N., Escobar, G., Arango, A. y Peñaranda, F. 

(2009). El diálogo de saberes como posición humana frente al otro: referente 

ontológico y pedagógico en la educación para la salud. Investigación y 

Educación en enfermería, 24(1), 104-111.  

Berkes, F. (2004). Traditional Ecological Knowledge in perspective. In J.T. Inglis 

(Ed.) Traditional Ecological Knowledge: Concepts and Cases (pp. 1-9). 

Ottawa: International Program on Traditional Ecological Knowledge. 

Bermúdez, F. M. y González, E. E. (2018). Esencialización, revaloración y 

apropiación étnica. Representaciones del estudiantado indígena en la 

investigación sobre educación superior intercultural, indígena y comunitaria 

en México. Antropología Andina, Muhunchik-Jathasa, 5(1), 19-42. 

Cambridge Dictionary (2018). Recuperado de: 

http://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles/school-of-thought 

Casillas, M. A., Badillo, J. y Ortiz, V. (coords.) (2012). Educación Superior para 

indígenas y afrodescendientes en América Latina. Xalapa, Veracruz: 

Universidad Veracruzana, Biblioteca Digital de Humanidades, Investigación 

Colectiva 3.  

Casillas, M. de L. y Santini, L. (2009). Universidad intercultural, modelo 

educativo. Segunda edición. México, D.F.: Coordinación Intercultural de 

Educación Intercultural y Bilingüe. 

Comisión Económica para América Latina. (2014). Los pueblos indígenas en 

América Latina. Avances en el último decenio y retos pendientes para 

garantía de sus derechos. Santiago, Chile: Naciones Unidas. 

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. (2003). Convenio 

169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales en países independientes. 

Cuadernos de Legislación Indígena. México: Comisión Nacional para el 

Desarrollo de los Pueblos Indígenas.  

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. (2008). 

Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pueblos 

indígenas. México: Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas. 

Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe. (2004). Políticas y 

fundamentos de la educación intercultural bilingüe en México. México, D.F.: 

Secretaría de Educación Pública, Coordinación General de Educación 

Intercultural y Bilingüe, Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 50 

Chávez, M. E. (2008). Ser indígena en la educación superior ¿Desventajas reales o 

asignadas? Revista de la Educación Superior, 37(148), 31-55. 

Choque, M. E. (2012). Políticas de educación para pueblos indígenas, originarios, 

campesinos y afrodescendientes en Bolivia. En: Mato, D. (coord.) Educación 

superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina. 

Normas, políticas y prácticas, (pp. 139-175). Segunda edición ampliada. 

Caracas: IESALC/UNESCO. 

Cornejo, J. (2012). Educación, interculturalidad y ciudadanía. Educar em revista, 

Curitiba, Brasil, 43, 239-254 

Didou, S. y Remedi, E. (2006). Pathways to higher education: una oportunidad de 

educación superior para jóvenes indígenas en México. México: Asociación 

Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior.  

Didou, S. (Coord) (2014). Los programas de educación superior indígena en 

América Latina y en México.  Lima: UNESCO, CONALMEX, IESALC. 

Dietz, G. y Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación intercultural en 

México. Un análisis de los discursos nacionales e internacionales en su 

impacto en los modelos educativos mexicanos. México, D.F.: SEP-CGEIB. 

Escalante, P. (2010). La etapa indígena. En D. Tanck de Estrada (coord.),  Historia 

mínima de la educación en México (pp. 13-35). México, D.F.: El Colegio de 

México. 

Ferrão, V. M. (2010). Educación intercultural en América Latina: distintas 

concepciones y tensiones actuales. Estudios pedagógicos, 36(2), 333-342. 

Flores, J. M. (2010). La resistencia maya a las escuelas rurales en Quintana Roo, 

1928-1934. História Unisinos, 14(2), 161-176. 

Ford Foundation (2008). Pathways to higher education. A Ford Foundation global 

initiative for promoting inclusiveness in higher education. New York: Ford 

Foundation, Knowledge, Creativity & Freedom Program. Recuperado de: 

https://www.fordfoundation.org/media/1750/2008-

pathways_to_higher_education.pdf  

Godenzzi, J. C. (1996). Educación bilingüe e interculturalidad en los Andes y la 

Amazonía. Crónicas Bibliográficas No. 2, diciembre. Revista Andina, año 14, 

559-581 

Gómez-Baggethum, E., Corbera, E., & Reyes-García, V. (2013). Traditional 

ecological knowledge and global environmental change: research findings 

and policy implications”. Ecology and Society, 18(4), 72, 

http://dx.doi.org/10.5751/ES-06288-180472) 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 51 

Gómez, J. R. (2010). Pedagogía intercultural: ¿Un eufemismo para tranquilizar 

conciencias o una alternativa para la transformación? Revista Electrónic@ 

Educare, 14 (1), 77-84. 

González-Apodaca, E. (2017). El campo político de la educación superior 

intercultural en México. O Público E O Privado, No. 30, 107-127. 

González, F., Rosado-May, F.J. y Dietz, G. (Coords.) (2017). La gestión de la 

educación superior intercultural en México. Retos y perspectivas de las 

universidades interculturales. Chilpancingo, Guerrero, México: Universidad 

Autónoma de Guerrero y El Colegio de Guerrero A.C. 

González, A. (2004). Ambiente y cultura en la agricultura tradicional de México: 

casos y perspectivas. Ciencia Ergo Sum, 11(2), 153-163. 

González, A. (2009). El maíz como producto cultural desde los tiempos antiguos. 

En: C. Morales Valderrama, y C. Rodríguez Lazcano, (Coords.). 

Desgranando una mazorca. Orígenes y etnografía de los maíces nativos. 

Diario de Campo, suplemento número 52, enero-febrero (pp. 40-67). México 

D.F.: Instituto Nacional de Antropología e Historia. 

Gonzalez, F. (2007). Crítica dela interculturalidad: la construcción de un proceso 

en el marco de la modernización. Cuadernos Interculturales, 5(9), 63-89. 

Hall, G. y Patrinos, H. A. (2005). Los pueblos indígenas de América Latina. 

Finanzas & Desarrollo, diciembre, 23-25. Recuperado de: 

https://www.imf.org/external/pubs/ft/fandd/spa/2005/12/pdf/hall.pdf  

Hall, B. L. and Tandon R. (2017). Decolonization of knowledge, epistemicide, 

participatory research and higher education. Research for All, 1(1), 6-19. 

Harris, H. (2002). Coyote goes to school: the paradox of indigenous higher 

education. Canadian Journal of Native Education, 26(2), 187-196. 

Hernández, S.E. (2017). Educación superior e interculturalidad en México: 

modalidades, desafíos y recomendaciones. Educación Superior y Sociedad, 

Vol 20, julio-diciembre, 21-47. 

Hernández, G. (2005). El Estado en México, 1521-2005. México, D.F.: Plaza y 

Valdéz. 

Jiménez, E. (2007). La historia de la universidad en América Latina. Revista de la 

Educación Superior, 36(141), 169-178. 

Jiménez, C. (1987). Pedagogía diferencial: posibilidades y límites. Revista 

Española de Pedagogía, 45(175), 7-27. 

Kukutai, T. & Taylor, J. (Eds.) (2016). Indigenous data sovereignty, towards an 

agenda. Canberra: Australian National University Press. 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 52 

Leff, E. (2003). Racionalidad ambiental y diálogo de saberes: sentidos y senderos 

de un futuro sustentable. Desenvolvimento e Meio Ambiente, 7, 13-40. 

López, L. E. (2001). La cuestión de la interculturalidad y la educación 

latinoamericana. Documento de apoyo. Séptima Reunión del Comité 

Regional Intergubernamental del Proyecto Principal de Educación en 

América Latina y el Caribe. Universidad Mayor de San Simón, Cochabamba, 

Bolivia. Oficina Regional de educación de la UNESCO, Santiago de Chile. 

Recuperado de: http://red.pucp.edu.pe/ridei/files/2011/08/731.pdf 

López, L. E. (Ed.) (2009). Interculturalidad, educación y ciudadanía. Perspectivas 

latinoamericanas. La Paz, Bolivia: FUNPROEIB Andes y Plural Editores. 

López, L. E. y Hanemann, U. (Eds.) (2009). Alfabetización y multiculturalidad. 

Miradas desde América Latina. Guatemala: UNESCO, UIL y GTZ. 

López, L. E., y Küper, W. (1999). La educación intercultural bilingüe en América 

Latina: balance y perspectivas. Revista Iberoamericana de Educación, 20 

(mayo-agosto). Recuperado de http://rieoei.org/rie20a02.htm  

Mallea J.R. & Young, J.C. (1984). Cultural diversity and Canadian education. 

Issues and innovations. Ottawa: Carleton University Press. 

Mato, D. (Coord.) (2008a). Diversidad Cultural e Interculturalidad en Educación 

Superior. Experiencias en América Latina. Caracas: Instituto Internacional 

de la UNESCO para la Educación Superior en América Latina y el Caribe 

(IESALC-UNESCO). 

Mato, D. (2008b). No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es 

imprescindible. Alteridades, 18(35), 101-116. 

Mato, D. (Coord.) (2009a). Instituciones Interculturales de Educación Superior en 

América Latina. Procesos de Construcción, Logros, Innovaciones y Desafíos. 

Caracas: Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación Superior 

en América Latina y el Caribe (IESALC-UNESCO).  

Mato, D. (Coord.) (2009b). Educación Superior, Colaboración Intercultural y 

Desarrollo Sostenible/Buen Vivir. Experiencias en América Latina. Caracas: 

Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación Superior en América 

Latina y el Caribe (IESALC-UNESCO).  

Mato, D. (Coord.) (2012a). Educación superior y pueblos indígenas y 

afrodescendientes en América Latina. Normas, políticas y prácticas. Caracas: 

IESALC/UNESCO. 

Mato, D. (2012b). Educación Superior y Pueblos Indígenas y Afrodescendientes en 

América Latina. Constituciones, Leyes, Políticas Públicas y Prácticas 

Institucionales. En D. Mato (Coord.), Educación Superior y Pueblos 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 53 

Indígenas y Afrodescendientes en América Latina. Normas, Políticas y 

Prácticas, (pp. 13-98). Caracas: Instituto Internacional de la UNESCO para 

la Educación Superior en América Latina y el Caribe (IESALC-UNESCO). 

Mato, D. (2015). Educación superior, estados y pueblos indógenas en América 

Latina. Contextos, experiencias, conflictos y desafíos. En D. Mato (Coord.), 

Educación Superior y Pueblos Indígenas en América Latina. Contextos y 

experiencias (pp. 19-44). Buenos Aires: Editorial de la Universidd Nacional 

Tres de Febrero (EDUNTREF) y el Instituto Internacional de la UNESCO 

para la Educación Superior en América Latina y el Caribe (IESALC-

UNESCO). 

Mato, D. (Coord.) (2016). Educación superior y pueblos indígenas en América 

Latina. Experiencias, interpelaciones y desafíos. México: UNAM, UNTREF, 

IESALC/UNESCO, GIZ, Red Esial.   

Mauser, W., Klepper, G., Rice, M., Schmalzbauer, B.S., Hackmann, H. Leemans, 

R. & Moore, H. (2013). Transdisciplinary global research: the co-creation of 

knowledge for sustainability. Current Opinion in Environmental 

Sustainability, 5(3-4), 420-431.  

Moll, L. (2002). The concept of educational sovereignty. Perspectives on Urban 

education, 1(2), 1-11. 

Montañez, D. (2015). Contractualismo colonial y pueblos indígenas en la América 

Hispana:  un pluralismo jurídico y político efectivo al orden. Clivajes. Revista 

de Ciencias Sociales, II(4), 106-130. 

Montañez, D. (2017). Interculturalidad, una larga historia colonial. Ojarasca, 

suplemento mensual de La Jornada, 238 (febrero). 

Mora, D. (2012). Diálogo y transferencia dialéctica de saberes/conocimientos. 

Revista Integra Educativa, 5(3), 31-75. 

Moreno, C. (2012). La construcción del conocimiento: un nuevo enfoque de la 

educación actual. Sophia, Colección de Filosofía de la Educación, (13), 251-

267. 

Nieto, S. (2005). A Project of hope: defining a new agenda for Latino/a education 

in the 21st century. In: P. Peraza & M. Rivera (Eds.) Latino education. An 

agenda for community action research (pp. 463-479). Mahwah, New Jersey: 

Lawrence Erlbaum Associated Publishers. 

Oliveira-Pankararu, M. das D. de (2012). As políticas públicas de educação superior 

para indígenas e afrodescendentes no Brasil: Perspectivas e desafíos. En: D. 

Mato (Coord.) Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 54 

en América Latina. Normas, políticas y prácticas (pp. 177-209). Segunda 

edición ampliada. Caracas: IESALC/UNESCO. 

Osuna, C. (2013). Educación intercultural y Revolución Educativa en Bolivia. Un 

análisis de procesos de (re)esencialización cultural. Revista Española de 

Antropología Americana, 43(2), 451-470. 

Ottone, E. y Hopenhayn, M. (2007). Desafíos educativos ante la sociedad del 

conocimiento. Revista Pensamiento Educativo, 40(1), 13-29.  

Pérez, M. S. (2018). El tratamiento de la variación lingüística en la enseñanza de 

las lenguas indígenas. Revista Universitaria, 23, recuperado de 

http://educa.upnvirtual.edu.mx/index.php/hecho-en-casa/8-hecho-en-

casa/335-lenguas-indigenas.  

Pérez , E. y Alfonzo, N. (2008). Diálogo de saberes y proyectos de investigación en 

la escuela. Educere, 12(42), 455-460. 

Poper, K. (1974). Conocimiento objetivo. Madrid: Tecnos. 

Porras, R. (2005). El proceso de apertura de la Universidad de Costa Rica: 

Iniciativas y fuentes de conflicto. Diálogos, Revista Electrónica de Historia, 

6(1), 44-93.  

Rama, C. (2009). La tendencia a la masificación de la cobertura de la educación 

superior en América Latina. Revista Iberoamericana de Educación, No. 50, 

173-195. 

Real Academia Española. (2018). Diccionario de la Real Academia Española. 

Recuperado de: http://dle.rae.es/?id=BetrEjX 

Riess, B. (2013). Intraculturalidad y materiales didácticos. Metodología para la 

recuperación de saberes. México, D.F.: Secretaría de Educación Pública. 

Rodríguez, A. (2015). Educación indígena intracultural, intercultural y plurilingüe 

en Bolivia. Cuadernos Deusto de Derechos Humanos, 80. Bilbao: Deusto 

Digital, Instituto de Derechos Humanos Pedro Arrupe. 

Rodríguez-Gómez, R. y Alcántara, A. (2001). Multilateral agencies and higher 

education reform in Latin America. Journal of Education Policy, 16(6), 507-

525. 

Rogoff, B. (2014). Learning by observing and pitching in to family and community 

endeavors: An orientation. Human Development, 57(2-3), 69-81. 

Rogoff, B., Najafi, B., & Mejía-Arauz, R. (2014). Constellations of cultural 

practices across generations: Indigenous American heritage and learning by 

observing and pitching in. Human Development, 57(2-3), 82-95. 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 55 

Rojas, V. (2012). Procesos de educación y formación con identidad propia para la 

ecoproducción comunitaria, el caso de la Unik-Kawsay Bolivia. En: M.A. 

Casillas, J. Badillo y V. Ortiz (Coords.). Educación Superior para Indígenas 

y Afrodescendientes en América Latina (pp. 67-88). México: Biblioteca 

Digital de Humanidades, Investigación Colectiva 3, Dirección General del 

Área Académica de Humanidades, Universidad Veracruzana.   

Rosado-May, F.J. (2015). The Intercultural Origin of Agroecology: Contributions 

from Mexico. In: V.E. Méndez, C.M. Bacon, R. Cohen and S.R. Gliessman 

(Eds.) Agroecology: a transdisciplinary, participatory and action-oriented 

approach (pp. 123-137). Advances in Agroecology Series. Boca Raton: CRC 

Press/Taylor and Francis.  

Rosado-May, F.J. (2016). Role of intercultural education in the conservation and 

sustainable management of natural resources, with emphasis on food systems. 

Nuevo Humanismo, 4(2), 75-91. 

Rosado-May, F.J. (2017). Los retos y oportunidades de guiar inteligencia con 

inteligencia. El modelo de educación superior intercultural en Quintana Roo. 

En: F. González González, F.J. Rosado-May, y G. Dietz (Coords.). La gestión 

de la educación superior intercultural en México. Retos y perspectivas de las 

universidades interculturales (pp. 149-204). Chilpancingo, Guerrero, 

México: Universidad Autónoma de Guerrero y El Colegio de Guerrero A.C. 

Santiago, E. y Morfin, M. C. (2011). Diálogo de saberes a través de la actividad 

turística. El Periplo Sustentable, 21, 31-59. Recuperado de: 

https://rperiplo.uaemex.mx/article/view/5014 

Schermerhorn, R. A. (1970). Comparative ethnic relations: a framework for theory 

and research. New York: Random House. 

Schmelkes, S. (enero-junio, 2013). Educación para un México intercultural. 

Sinéctica, 40. Recuperado de 

http://www.sinectica.iteso.mx/articulo/?id=40_educacion_para_un_mexico_

intercultural  

Schultz, J. L. & Rainie, S. C. (2014). The strategic power of data: a key aspect of 

sovereignty. The International Indigenous Policy Journal, 5(4), article 1, 

DOI: 10.18584/iipj.2014.5.4.1 

Sousa Santos, B. (2007). Cognitive justice in a global world: prudent knowledges 

for a decent life. Madison: University of Wisconsin. 

Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Montevideo: 

TRILCE-Extensión Universitaria, Universidad de la República. 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 56 

Sousa Santos, B. (2014). Epistemologies of the south: Justice against epistemicide. 

New York: Routledge, Taylor and Francis Group. 

Tanck de Estrada, D. (Coord.) (2010). Historia mínima de la educación en México. 

México: El Colegio de México. 

Tarrow, S. (1997). El poderen movimiento. Los movimientos sociales, la acción 

colectiva y la política. Madrid: Alianza Editorial. 

Thrupp, L.A. (2000). Linking agricultural biodiversity and food security: the 

valuable role of sustainable agriculture. International Affairs, 76(2), 265-281. 

Torres, M. A y Casa, V. (2008). Aprendiendo a leer y escribir desde el saber 

Andino. En: C. Hirmas R. (Ed.) Educación y diversidad cultural. Lecciones 

desde la práctica innovadora en América Latina (pp. 166-219). Santiago: 

Equipo Innovemos, OREAL/UNESCO. 

Tünnermann Bernheim, C. (2008). Modelos educativos y académicos. Nicaragua: 

Editorial Hispamer. 

Unda, M. del P., Guardiola, A., Constan, Z. Berrío O., y Martínez, M. (2008). La 

pedagogía de la afirmación cultural en la Escuela Normal Superior Indígena 

de Uribia, La Guajira, Colombia. En: C. Hirmas R. (Ed.) Educación y 

diversidad cultural. Lecciones desde la práctica innovadora en América 

Latina (pp. 112-163). Santiago: Equipo Innovemos, OREAL/UNESCO. 

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization-UNESCO. 

(2006). Directrices de la UNESCO sobre la educación intercultural. Reunión 

de expertos, marzo. Organización de las Naciones Unidas para la Educación, 

Ciencia y Cultura. Sección de Educación para la Paz y los Derechos 

Humanos. División de la Promoción para la Educación de Calidad. Sector de 

Educación. Paris: UNESCO.  

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization-UNESCO. 

(2013). The state of education in Latin America and the Caribbean: Towards 

a quality education for all – 2015. Santiago: Regional Bureau of Education 

for Latin America and the Caribbean (OREALC/UNESCO) 

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization-UNESCO. 

(2015). UNESCO science report. Towards 2030. Executive summary. Paris: 

UNESCO. 

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization-UNESCO. 

(2017). Indigenous knowledge and practices in education in Latin America. 

Exploratory analysis on how indigenous worldviews and concepts influence 

regional educational policy. Santiago: Regional Bureau of Education for 

Latin America and the Caribbean (OREALC/UNESCO). 



Rosado-May, F. & Cuevas-Albarrán, V. / Modelos educativos en la educación universitaria para indígenas… 

CPU-e, Revista de Investigación Educativa 29 (julio-diciembre, 2019). ISSN 1870-5308                   Página | 57 

Valladares, L. (2010). La educación científica intercultural y el enfoque de 

capacidades. Revista Iberoamericana de Ciencia, Tecnología y Sociedad, 

6(16), 1-28. 

Walsh, C. (2005). La interculturalidad en la educación. Lima: Gobierno del Perú, 

Ministerio de Educación y UNICEF. 

Walsh, C. (2007). Interculturalidad, colonialidad y educación. Revista Educación y 

Pedagogía, XIX(48), 27-35. 

Walsh, C. (2009). Interculturalidad crítica y pedagogia de-colonial: in-surgir, re-

existir y re-vivir. En P. Medina Melgarejo (Comp.), Educación intercultural 

en América Latina: memorias, horizontes hsitóricos y disyuntivas políticas, 

(pp. 27-54). México: Universidad Pedagógica Nacional. 

Weinberg, G. (1981). Modelos educativos en el desarrollo histórico de América 

Latina. Nueva versión. UNESCO-CEPAL-PNUD. Recuperado de: 

http://archivo.cepal.org/pdfs/1981/S8100586.pdf.  

Wilson, C. (2001). Decolonizing methodologies: Research and Indigenous peoples, 

by Linda Tuhiwai Smith. Social Policy Journal of New Zealand, 17, 214-217. 

Wyndham, F.S. (2002). The transmission of traditional plant knowledge in 

community contexts. A human ecosystem perspective. In: J.R. Stepp, F.S. 

Wyndham & R.K. Zarger (Eds.) Ethnobiology and biocultural diversity: 

Proceedings of the seventh international congress of ethnobiology (pp. 549-

557). Athens, GA: University of Georgia Press. 

 


