
CPU-e
Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308  |  Xalapa, Veracruz
© Todos los Derechos Reservados
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dra. Dolores Figueroa Romero
Catedrática

Centro de Investigación y Estudios Superiores en 
Antropología Social-Ciudad de México, México

figueroa.lola@gmail.com 

Dra. Araceli Burguete Cal y Mayor
Catedrática

Centro de Investigación y Estudios Superiores en 
Antropología Social-Sureste, México

araceli_burguete@yahoo.com.mx 

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Indigenizing Social Research Methodologies: Training Experience 
for the Strengthening of Women’s Leadership

Recibido: 02 de febrero de 2016 | Aceptado: 30 de mayo de 2017



CPU-e

6Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

A partir de la descripción de enfoques y procesos de enseñanza de investigación del Di-
plomado para el Fortalecimiento del Liderazgo de las Mujeres Indígenas, coordinado por 
la Universidad Indígena Intercultural del Fondo Indígena y el Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social, se desarrollará una reflexión sobre “la etniza-
ción” de la investigación social y la producción de conocimiento cultural y políticamente 
pertinente para el movimiento de mujeres indígenas organizadas en América Latina. En es-
pecífico, nuestro análisis se centrará en mostrar los escenarios de disputa donde facilitadoras 
y lideresas se enfrentaron ante el reto de desmontar la colonialidad de la construcción del 
conocimiento en las dinámicas de enseñanza y procesos de adecuación de métodos de inves-
tigación. Las particulares experiencias de conducción del trabajo de campo de las alumnas 
mostrarán su creatividad al adaptar y adoptar metodologías que les permitieron visibilizar el 
aporte político de las mujeres indígenas al desarrollo del activismo indígena local. 

Palabras clave: Diplomados; mujeres; educación intercultural; formación de sujetos socia-
les; liderazgo; producción del conocimiento.

Based on an ethnographic description of the approaches, learning processes and final re-
search products of the Diploma for the Strengthening of Women’s Leadership coordinated 
by the Indigenous Fund’s Intercultural Indigenous University and the Center for Research 
and Advanced Studies in Social Anthropology (UII-CIESAS), this essay reflects upon the 
indigenization of social research and knowledge production designed to meet the cultural 
and political needs of the indigenous women’s movement in Latin America. Specifically our 
analysis will focus on showing scenarios of dispute where facilitators and leaders faced the 
challenge of dismantling the coloniality of the knowledge construction in teaching dynam-
ics and processes of adequacy of research methods. Finally, the students’ own fieldwork ex-
periences show their creativity in adapting and adopting methodologies that allowed them 
to make visible the political contribution of indigenous women to the local indigenous activ-
ism.

Keywords: Diploma; women; intercultural education; leadership; social subjects forma-
tion; knowledge production.



CPU-e

7Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Indigenizing Social Research Methodologies: Training 
Experience for the Strengthening of Women’s Leadership

Introducción 

¿A qué hacemos referencia con “la etnización” de la investigación social y sus 
métodos? Diríamos que se trata de un proceso que implica una crítica y re-

sistencia a la hegemonía del conocimiento occidental, lo que conlleva —entre otras 
cosas— a cuestionar de manera sistemática los supuestos dominantes universalistas 
de las ciencias sociales y adaptar metodologías convencionales de investigación, de tal 
manera que incluyan perspectivas y métodos que tienen su origen o están relaciona-
dos con conocimientos indígenas, lenguajes, mundos de vida, experiencias, filosofías 
y metáforas, o que transforman y re-significan aquellas que se producen en la acade-
mia formal (Walsh, Mignolo & García, 2006). Se trata de un proceso que está influido 
e inspirado en reclamos políticos de reivindicación étnica, en posicionamientos des-
coloniales, y perspectivas subjetivistas y situadas de la teoría feminista (Bertely, 2013; 
Chilisa, 2002; Medina & Baronnet, 2013; Smith, 1999; Walsh, 2009).

El proceso de la “etnización de la investigación” reta tanto a investigadores con-
solidados como aprendices de las ciencias sociales a invocar el conocimiento indíge-
na para conformar o encontrar nuevos paradigmas teóricos, nuevas herramientas de 
análisis, métodos para el levantamiento de datos y la inclusión de fuentes de conoci-
miento orales que están socialmente invisibilizadas (Cunningham, 2002; Guidugli 
& Cunningham, 2009). El énfasis es que los investigadores —tanto indígenas como 
no indígenas— inmersos en un diálogo intercultural puedan combinar teoría, enfo-
ques teóricos y metodologías occidentales con cosmovisiones y tradiciones de pen-
samiento indígena. Este proceso requiere de una doble sensibilidad, investigadoras 
implicadas en darle un espacio a los procesos auto-reflexivos indígenas y la participa-
ción de aprendices comunitarios e investigadoras indígenas en la producción de co-



CPU-e

8Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

nocimiento desde sus necesidades políticas y esfuerzos inquisitivos (Dietz & Mateos, 
2015). Es entonces cuando la etnización de métodos de investigación convencionales 
puede verse como resultado del ejercicio teórico-político de los actores involucrados, 
así como de la fusión de enfoques de varias disciplinas en la generación de nuevos 
conceptos, enfoques y conocimientos. 

Este ensayo aborda aspectos problemáticos de la colaboración entre la academia 
y las organizaciones indígenas en el desafío de cuestionar la hegemonía de las meto-
dologías de investigación social convencionales y potencializar nuevas maneras de 
abordar temas como etnicidad, género, conocimiento y poder desde una perspectiva 
de-colonial e inter-seccional (Lugones, 2015; Rappaport, 2015). En particular, agre-
garíamos que la experiencia aquí descrita da cuenta de un ejercicio de contestación 
que irrumpió desde el mismo protagonismo de las mujeres indígenas organizadas 
que decidieron impulsar un proceso de formación de liderazgos asertivos en colabo-
ración con académicas y activistas de derechos humanos (Cunningham, Mendizábal 
& Martínez, 2015; Figueroa, 2010; Vargas, López & Burguete, 2012). 

La experiencia formativa del “Diplomado para el Fortalecimiento del Liderazgo 
de las Mujeres Indígenas” la coordinó académicamente el Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS)1 y fue ofertada por el Fondo 
Indígena a través de la Universidad Indígena Intercultural (UII)2 a lideresas indígenas 
—jóvenes y experimentadas— interesadas en el fortalecimiento de su liderazgo, en 
desarrollar capacidades de investigación y en adquirir conocimiento especializado 
político-legal para elevar su desempeño en procesos de gestión, incidencia y desarro-
llo comunitario. Es importante ubicar el diplomado como producto del trabajo estra-
tégico de varias lideresas indígenas latinoamericanas, que desde hace varios años ac-
túan de manera coordinada a fin de fortalecer y consolidar las redes transnacionales 
de mujeres indígenas que hacen trabajo de incidencia a nivel local, regional y global 

1.   La coordinación académica del Diplomado fue realizada por la Dra. Araceli Burguete Cal en sus 
cuatro emisiones.
2.   La UII es una iniciativa educativa regional impulsada por el Fondo Indígena que acciona como 
una red en colaboración con Centros Académicos Asociados. Su objetivo es la formación de profesio-
nales indígenas con capacidad de liderazgo para que puedan asumir, desde una perspectiva intercul-
tural, tareas de articulación e incidencia en procesos económicos, políticos y sociales que determinan 
la vida de los pueblos indígenas en América Latina. La UII tiene una amplia oferta de posgrados y 
diplomados sobre temas como salud intercultural, derechos indígenas, gestión pública y gobernabi-
lidad, desarrollo con identidad, políticas públicas y educación intercultural bilingüe. http://www.
fondoindigena.org/drupal/es/formacion



CPU-e

9Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

(Burguete, 2013; Figueroa, 2010). La formación de estas redes se relaciona fundamen-
talmente con el incremento de las capacidades de lideresas situadas a distintos niveles 
organizativos y políticos, que coadyuvan a dinamizar la circulación de información, 
vital para el quehacer político global y local del movimiento indígena contemporáneo 
(Martí i Puig, 2004; Sikkink, 1993; Valladares, 2008).

El Diplomado tuvo su primera edición en 2010, repitiéndose en cuatro ocasiones 
más, en los años 2011, 2012 y 2013. El total de alumnas sumando las cuatro generacio-
nes fue de 98, de las cuales se graduaron 87, logrando con ello un promedio de 88.7 
de eficiencia terminal (Burguete, 2013). El diplomado estuvo organizado en cuatro 
momentos pedagógicos: a) una primera concentración presencial; b) una fase virtual 
intermedia; c) una sesión presencial conclusiva, y d) presentación de resultados de in-
vestigación. La convocatoria abierta de ingreso fue dirigida a mujeres con los siguien-
tes perfiles: lideresas de base comunitaria y trayectoria organizativa; profesionistas 
indígenas ligadas a procesos organizativos, educativos, políticos o de desarrollo; profe-
sionistas indígenas con trayectoria de trabajo con organizaciones indígenas; lideresas 
indígenas y/o mujeres indígenas electas en cargos de elección, y lideresas indígenas 
activistas de derechos humanos. Un importante requisito de aceptación fue que las 
estudiantes contaran con una tentativa de propuesta de investigación y el aval de su 
organización y/o autoridad indígena. Los resultados de las investigaciones se materia-
lizaron en reportes, diagnósticos e informes de variada naturaleza temática.3

3.   Se elaboraron 87 proyectos de investigación que fueron desarrollados entre 2010 y 2013. Más allá 
de las particularidades que cada generación del diplomado tuvo —variantes en cuanto a la partici-
pación de docentes, el énfasis formativo y la diversidad de las alumnas—, es posible trazar algunas 
generalidades sobre la riqueza temática que las alumnas produjeron. De manera general se podría 
decir que los proyectos de investigación respondieron a seis grandes bloques temáticos: 

•	 Temas relativos a procesos de formación de liderazgo de las mujeres indígenas en distintos espacios 
como organizaciones mixtas, de mujeres, de jóvenes y organizaciones comunitarias. 

•	 Diagnósticos exploratorios sobre problemática de la situación de las mujeres indígenas –salud re-
productiva, violencia doméstica, pobreza— y la vulnerabilidad para lograr el reconocimiento de 
sus derechos tanto a nivel local como nacional.

•	 Reflexiones sobre la centralidad de la recuperación de saberes indígenas (medicina tradicional, 
lengua, identidad y cosmovisión) para el fortalecimiento de la identidad.

•	 Análisis sobre la posición de la mujer en procesos de impartición de justicia desde el derecho indí-
gena y los conflictos inter-legales con el derecho positivo.

•	 Reflexiones y análisis sobre la relación entre la educación, la lucha indígena y la profesionalización 
del liderazgo indígena.

•	 Estudios sobre el impacto del cambio climático en la problemática de seguridad alimentaria y 
procesos productivos.

•	 Desplazamiento forzado, migración, urbanización y pérdida de la identidad inter-generacional.



CPU-e

10Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

El programa curricular estuvo organizado en cuatro áreas de concentración te-
mática que guiaron la práctica docente de los facilitadores de manera interconectada: 

I. La primera refiere a los enfoques conceptuales en los que descansó el diplomado, 
como el enfoque de derechos, el del género y la interculturalidad. 

II. La segunda área concentró enfoques epistemológicos y perspectivas críticas a 
las formas de producción y validación del conocimiento convencional occidental, tra-
tando a su vez de abrir el aprendizaje a formas de conocimiento (oral e indígena) que 
no han sido valoradas o incluidas en los espacios de formación universitaria. 

III. La tercer área temática concentró herramientas metodológicas y ejercicios re-
flexivos tendientes a fusionar métodos participativos de investigación con recursos 
propios y saberes indígenas re-significados. Por ejemplo la llamada “metodología de 
la re-conexión” buscó favorecer diálogos y facilitar el aprendizaje horizontal entre las 
participantes por encima de las diferencias, como las características culturales de sus 
pueblos, los contextos rural-urbano, las diferencias de género (hombre-mujer), las 
distancias generacionales (hijas-madres-abuelas), diversidad de religiones y posicio-
namientos político-ideológicos. Por último, 

IV. El área temática formativa incluyó temas como la autodeterminación indíge-
na, la espiritualidad, la complementariedad-dualidad, los roles socio-políticos de las 
mujeres indígenas, y la historia del movimiento indígena en América Latina.

El aporte del Diplomado a la producción de conocimiento por mujeres indígenas 
puede analizarse a través de los siguientes lentes. Para propósitos de este ensayo prio-
rizaremos: 1) el lente de la experiencia de las facilitadoras indígenas y no indígenas 
que, inspiradas por la crítica tanto de las ciencias sociales como del feminismo, bus-
caron experimentar y adecuar los métodos de enseñanza y el contenido curricular de 
los módulos; 2) el lente de la experiencia de investigación de las alumnas que incluyó 
el trabajo de campo y la politización de su identidad étnica y de género, como inves-
tigadoras indígenas, y 3) una reflexión desde el propósito político de lo investigado 
por las alumnas, pues se buscó que los temas coadyuvaran a la comprensión de sus 
condiciones como mujeres y de los lugares que les son socialmente asignados.

El cuerpo del ensayo está organizado primero con una sección teórica donde 
brindamos los elementos analíticos de la razón descolonizadora de la producción del 
conocimiento, los acercamientos a este compromiso desde la antropología y el femi-
nismo decolonial, y el aporte sustancial que ha brindado el movimiento organizado 
de mujeres indígenas. De seguido incluimos una sección sobre la experiencia de en-
señanza de investigación en sí y los escenarios de disputa sobre la construcción de la 



CPU-e

11Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

otredad y el dato etnográfico, donde alumnas y facilitadoras nos vimos tensionadas 
por la identidad del sujeto que investigan en una suerte de estar dentro y fuera de la 
comunidad (Lugones, 2015; Rappaport, 2015). Continuamos con una reflexión sobre 
el trabajo de campo de dos alumnas del diplomado que discurren sobre la identidad 
emergente de asumirse como “investigadoras”, el ejercicio de hacer suyas las herra-
mientas y la aplicación de formas de trabajo acorde a las exigencias de su comunidad. 
Por último, cerraremos con una consideración sobre los resultados positivos de la et-
nización de la investigación social por las actoras políticas posicionadas. 

1. �La investigación social, la descolonización y el activismo 
contemporáneo de las mujeres indígenas 

Ya varios antropólogos y académicos de las ciencias sociales en América Latina han 
abordado el tema de la complejidad ética, política y teórica de la relación entre cien-
tistas sociales no indígenas y líderes indígenas en la producción de conocimiento para 
la liberación de los pueblos (Hale, 2008; Jimeno, Murillo & Martínez, 2012; Lugones, 
2015; Rappaport, 2015; Varese, Delgado & Meyer, 2008). En estos debates sobre el po-
der y las jerarquías de conocimiento en los procesos de transformación de las relacio-
nes del Estado y los pueblos indígenas, los antropólogos han sido inspirados por una 
ética de izquierda por la liberación que, aunque sea bien intencionada, ha sido atina-
damente interpelada por el activismo indígena organizado en América Latina (Hale, 
2008; Varese et al., 2008). Gracias a la crítica de la militancia indígena organizada y a 
los beneficios de la deconstrucción post-estructural y el post-colonialismo, el acompa-
ñamiento de la antropología a la liberación de los pueblos indígenas ha sido cuestiona-
do desde varios ángulos. En el campo del pensamiento político subversivo, Varese et 
al. (2008) señalan que los líderes indígenas, en su periplo de tránsito por movimientos 
de izquierda, tomaron consciencia de la arrogancia e insensibilidad de los marxista 
latinoamericanos hacia la especificidad de las demandas culturales indígenas y las as-
piraciones de autodeterminación y autonomía (p. 381). En el campo de la producción 
del conocimiento sobre las relaciones étnico-nacionales, fue preciso develar la colonia-
lidad de la antropología que le otorga a sus expertos el poderse construir la categoría de 
“otredad”, cuando por otro lado, los líderes indígenas cuestionan de maneras podero-
sas construcciones estáticas de la indigenidad, interpelando a la autoría antropológica 
para certificar lo que es indígena y no indígena desde una mirada externa. 



CPU-e

12Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

A la luz de este campo minado de tensiones con aliados y externos que fue la 
regla en los años sesenta y setenta, ahora, en la era del neoliberalismo multicultural, 
las organizaciones indígenas contemporáneas han buscado explorar nuevos marcos 
de colaboración que les permitan escalar sus capacidades y foco de acción política de 
la micro-política comunitaria (auto-referida y contenida) a la macro-política indíge-
na, donde toman lugar acciones coordinadas en varios niveles geo-políticos (Brysk, 
2000; Niezen, 2009; Pallares, 2007). Este escalamiento y sofisticación de las estrate-
gias de trabajo activista indígena ha aterrizado en varios escenarios como el educati-
vo-formativo, el jurídico-territorial y el político-electoral. Específicamente en el área 
de educación informal, educación superior y formación de liderazgos, las dinámicas 
de colaboración entre indígenas y no indígenas han tenido una particularidad crea-
tiva, pero al mismo tiempo compleja (Cunningham et al., 2015; Dietz & Martí i Puig, 
2013; Dietz & Mateos, 2015; Mato, 2013; Vargas, López & Burguete, 2012).

Como autoras de este ensayo y participantes en la realización del Diplomado4 y 
en esfuerzos colegiados de equipos de enseñanza interdisciplinarios, queremos tren-
zar nuestro análisis en relación con dos elementos clave de crítica. Uno hace eco del 
camino reflexivo sobre el poder de la autoría antropológica y, agregaríamos, feminista 
para representar a la “otra” —la mujer indígena— en la producción del conocimien-
to sobre la condición femenina indígena (Cervone et al., 1998; Marchand & Parpart, 
1999). Segundo, el impacto del pensamiento estratégico del movimiento organizado 
de mujeres indígenas, que desde hace dos décadas ha ido tomado un rol central en 
la creación de condiciones para visibilizar sus demandas como actoras políticas, con 
una especificidad particular en el universo de movimientos subalternos (Figueroa, 
2006; Valladares, 2008). En concreto, estas consciencias representan, a nuestro enten-
der, dos polos clave dentro de un campo minado de compromisos políticos y raciona-
lidades que determinaron de manera diferenciada el actuar de todos los involucrados 
en esta experiencia formativa (Burguete, 2013).

En tanto antropólogas comprometidas con el movimiento de mujeres indígenas, 
hemos sido tocadas por la necesidad de ser reflexivas sobre la racionalidad feminista, 
en generalizar las opresiones de las mujeres en el mundo indígena y los métodos para 
dinamizar procesos de cambio de los regímenes de género. Para ello hemos incorpo-
rado perspectivas como la inter-seccionalidad, que nos ha ayudado a dimensionar la 

4.   La coordinación académica del Diplomado estuvo a cargo de la Dra. Araceli Burguete Cal y 
Mayor, mientras que la docencia en línea de los módulos de liderazgo y género estuvieron a cargo de 
la Dra. Dolores Figueroa Romero. Ambas autoras de este ensayo.



CPU-e

13Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

co-construcción de categorías como sexo, raza, etnicidad y clase en la constitución 
de las identidades y escenarios de lucha de las mujeres indígenas (Cumes, 2009; Lu-
gones, 2015). Esta mirada compleja de la construcción social de las mujeres indígenas 
como actoras sociales cuestiona las relaciones de poder entre lideresas y aliadas no 
indígenas, de-centralizando de manera poderosa las categorías, racionalidades y ór-
denes explicativos. Para complementar, hemos sido testigos también desde mediados 
de los años noventa de diversos foros continentales y encuentros organizados por mu-
jeres indígenas, desde donde ellas impulsan procesos organizativos que les permiten 
posicionarse de manera más ventajosa en relación con sus contrapartes varones in-
dígenas y donantes (Dixon & Sánchez, 2003). Dentro de estas acciones estratégicas, 
la educación y la formación han sido uno de los mecanismos vitales que las mujeres 
indígenas identifican para facilitar la obtención de herramientas, conocimiento y ca-
pital social para fortalecerse políticamente como sujetos de derecho en contra de la 
opresión estructural y social que las discrimina de manera sistemática (Cunningham, 
2002; Dixon & Sánchez, 2003; Figueroa, 2006, 2010). 

Como educadoras y cercanas a procesos políticos de base conocemos de prime-
ra mano la evidencia de que las mujeres indígenas efectivamente tienen un acceso 
restringido a la educación formal e informal. Encontramos problemáticas las inter-
venciones en el ámbito comunitario de muchos Organismos No Gubernamentales 
de desarrollo y conservación ambiental que, aunque sean bien intencionadas, con 
frecuencia tratan a las beneficiarias como simples receptoras de información y con-
ceptos diseñados desde afuera. Creemos importante mostrar nuestro distanciamien-
to del concepto de capacitación empleado en experiencias formativas informales y 
programas de empoderamiento que focalizan su trabajo con mujeres indígenas a fin 
de intervenir sobre los ordenes de género en la comunidades, sin ser reflexivos sobre 
contextos culturales concretos y las formas locales en como las mujeres visualizan el 
goce de una vida libre de violencia y con dignidad (Cervone, 2002; Segato, 2014). 

A la luz de lo anterior es que reconocemos que, en el campo de la formación, la 
agencia de las mujeres indígenas organizadas y los profesionistas indígenas y/o lidere-
sas políticas es central para dar sentido a la disputa de enfoques y contenidos. Siguien-
do la secuela de la reunión de Barbados, diríamos que los profesionistas indígenas y lí-
deres reclaman su protagonismo al frente de todos los procesos educativos tendientes 
a fortalecer y empoderar a sus pueblos (Dietz & Martí i Puig, 2013; Vargas et al., 2012). 
En específico añadiríamos que el Diplomado del que aquí se da cuenta fue, en gran 
medida, resultado de una larga cadena de negociaciones y alianzas construidas por 



CPU-e

14Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

mujeres indígenas organizadas a diferentes escalas geo-políticas —tanto en espacios 
de género mixtos como de sólo mujeres— con actores institucionales, a fin de crear 
condiciones para su realización. 

La oferta final de contenidos curriculares para las alumnas del Diplomado fue 
resultado de la sinergia de tres elementos: primero, un diagnóstico exploratorio sobre 
demandas específicas de formación para mujeres indígenas que se realizó con dirigen-
tas y secretarias de asuntos de la mujer en diversas organizaciones mixtas en América 
Latina; segundo, la labor de síntesis y formulación que hiciera la coordinadora acadé-
mica del CIESAS de cara a lograr una propuesta curricular promisoria y realizable, y 
tercero, la labor de incidencia de lideresas que en el seno del Equipo Gestor del Fondo 
Indígena5 tuvieron a bien concretizar propuestas para lograr que las perspectivas y 
epistemologías de los pueblos indígenas en la producción de conocimiento se vieran 
reflejadas siguiendo lineamientos clave. 

La estrategia logística y pedagógica incluyó la selección de un equipo especia-
lizado de expertos (sabios indígenas de la “Catedra Indígena Itinerante” y antropó-
logos) para la docencia presencial y en línea. La gestión de fondos para asegurar los 
medios técnicos y recursos monetarios que reunieran a un grupo de alumnas repre-
sentativo de lideresas indígenas de toda América latina. La formulación de un plan 
de enseñanza de elementos estratégicos para romper con la dependencia del queha-
cer profesional de antropólogos para la generación de conocimiento sobre mujeres 
indígenas que resultara políticamente relevante para ellas, en tanto protagonistas 
de la lucha organizada de sus pueblos. Para lograrlo, por ejemplo, se necesitó idear 
mecanismos que visibilizaran la mirada femenina indígena sobre procesos colecti-
vos de lucha, que aunque ya hubieran sido narrados con anterioridad carecían de la 
inclusión del aporte de las mujeres en la producción cultural, biológica y política de 
sus pueblos. Esta tarea, por demás compleja, requirió de-construir narrativas ciegas 
al género sobre la emergencia del movimiento indígena en los noventa, traer a la luz 
historiografías de movilizaciones populares desde el punto de vista de las mujeres 
y/o lideresas históricas, e incentivar procesos auto-reflexivos entre las alumnas que 
las hicieran explorar las vetas de rebelión y protagonismo femenino en luchas po-
pulares. 

5.   La experiencia y liderazgo de la doctora Mirna Cunningham fue central en todo el proceso; además 
que se contó con el apoyo de la cooperación alemana (GIZ) para el financiamiento del diplomado.



CPU-e

15Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

2. �Re-significando métodos de investigación y 
desmantelando la supremacía de la antropología 
occidental en la representación de la otredad 

En esta sección describimos y analizamos las dinámicas que se dieron en el adiestra-
miento de las alumnas sobre la adquisición de sensibilidades y métodos para la inves-
tigación social. Este contenido jugó un papel central en potencializar en las alumnas 
capacidades para realizar procesos inquisitivos y de levantamiento de datos que les 
permitieran desarrollar sus investigaciones. Para poder llevar esto a buen fin se requi-
rió del actuar coordinado y colaborativo de varios docentes en el diplomado, quienes 
desde distintos ámbitos y roles facilitaron la adquisición de elementos para aprender 
a ser investigadoras.

Estas dinámicas se llevaron a cabo en las sesiones presenciales al inicio del Di-
plomado, donde se introdujo información sobre métodos y metodologías para la in-
vestigación social desde una perspectiva dialógica, y con énfasis en la etnización de la in-
vestigación. Para realizar este proceso, se solicitaba la participación de facilitadores 
indígenas académicos, quienes incentivaban reflexiones sobre la teoría des-colonial 
y una crítica a la producción de conocimiento hegemónico. El objetivo de esta área 
temática fue darle centralidad a las epistemologías indígenas y a la importancia de 
estudiar prácticas sociales indígenas de manera apropiada metodológica y éticamen-
te. A fin de avanzar en este aspecto, se buscó visibilizar el valor epistémico de varios 
espacios, momentos y dinámicas de producción de conocimientos, como las enseñan-
zas ancestrales de los abuelos; las dinámicas de participación por género y edad en 
las asambleas comunitarias; las historias de vida de mujeres en las comunidades y su 
participación en la economía local; la pedagogía del trabajo colectivo de las mingas; 
los rituales de la vida familiar, de la chacra, de la muerte; los espacios tradicionales de 
transferencia generacional de conocimiento, y demás. La intención era mostrar el po-
tencial epistémico de estos espacios cotidianos y motivar a las estudiantes a realizar 
ejercicios de observación participante para recuperar los métodos de transmisión de 
los saberes ancestrales y sistematizar la información generada.

Entre las dificultades en dicha etapa estaba despertar el interés investigativo de 
las participantes en el universo cognitivo indígena, mostrar la importancia de apren-
der métodos para el registro de la información y otorgar el rango de conocimiento a 
los saberes propios. Esta tarea implicó asistir a las participantes en el desarrollo de 
sus capacidades, para convertir “la observación” en datos y para “registrar” conversa-



CPU-e

16Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

ciones en la cotidianeidad. Para completar este desafío, las facilitadoras socializaban 
información sobre las herramientas para llevar a cabo la investigación convencional, 
tales como las conversaciones familiares informales (la “metodología del fogón” le 
llamó una estudiante colombiana), la historia oral, la observación participante, los 
talleres de trabajo y los grupos focales. Todos estos métodos investigativos se les pre-
sentaron como potencialmente útiles para recaudar la información requerida para 
sus proyectos de investigación, no sin antes recordarles que las técnicas aprendidas 
debían ser adaptadas a las circunstancias particulares de cada tema de estudio, requi-
riendo principalmente conversaciones y diálogos con los actores involucrados en la 
temática de investigación. También hubo orientación para que las alumnas buscaran 
asesoría de sabios locales que las guiaran para reconocer distintas formas de pensa-
miento indígena, registrarlo y contextualizarlo, potenciando así el diálogo intra-cul-
tural, inter-generacional, intra e inter géneros.

Las multi-dinámicas de enseñanza siempre estuvieron fuertemente determinadas 
por lo que podríamos nombrar como “la paradoja de la antropología y la paradoja de los 
indígenas que estudian antropología o que hacen antropología” (Varese et al., 2008, p. 
378). Esta paradoja reside en dos cosas fundamentales: 1) el hecho de aprender métodos 
y formas de racionalizar desde una disciplina moderna fundada en paradigmas raciona-
listas, propios del iluminismo europeo, que privilegian extracción y sistematización de 
datos para avanzar interpretaciones sobre culturas no occidentales; 2) el adiestramien-
to del antropólogo que construye su vivencia liminal y cognitiva al estar afuera de un 
colectivo culturalmente diferenciado y que se tiene como desconocido. Ese sentido de 
conocer y construir conocimiento desde la posicionalidad externa que recrea construc-
ciones exotizadas de la otredad que terminan siendo legitimadas. Pero en nuestro caso, 
o en el de los antropólogos embarcados en dinámicas colaborativas de investigación, 
¿qué pasa cuando el que está inmerso en procesos de aprendizaje y entrenamiento es 
indígena, o son una amplia gama de sujetos diversos que se ubican de manera fluida en 
un espectro complejo de subjetividades auto-adscritas como indígenas?

Para responder a esta pregunta quisiéramos hacer referencia a experiencias co-
laborativas que se han dado en América Latina, donde se han explorado distintos 
caminos para descentralizar la autoría del antropólogo en representar a otros y faci-
litar la adquisición de destrezas para que esos otros puedan también representarse a 
sí mismos. De un amplio espectro de experiencias de colaboración y co-teorización 
retomaremos el trabajo de Rappaport (2015), quien se ha ocupado en mostrar los re-
sultados promisorios de procesos de investigación de largo aliento con organizacio-



CPU-e

17Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

nes indígenas en temas educativos; también se le reconoce por su capacidad de hacer 
visible y reflexionar sobre la complejidad del diálogo de saberes entre diversos actores 
y espacios liminales. Rappaport hace eco en su reflexión de los contextos políticos co-
munes donde tanto antropólogos como líderes indígenas comparten la preocupación 
por la construcción de naciones justas, y por la elaboración conjunta de categorías 
teóricas nuevas en el proceso de recolección de datos en experiencias concretas de 
investigación etnográfica. Rappaport (2015) señala de manera acuciosa que este ejer-
cicio resulta creativo cuando el control de la elaboración etnográfica pasa al sujeto 
interno, es decir, a un actor o actores políticos que están situados dentro de la co-
munidad indígena, asumiendo también la existencia de una contraparte externa que 
cede y se mantiene observante de los procesos políticos de la comunidad (p. 331). La 
distinción y oposición conceptual adentro y afuera (del mundo indígena) es fructífera 
metodológicamente porque permite ver una serie de diálogos ubicados en un espec-
tro fluido de intercambios entre un grupo heterogéneo de externos (asesores, colabo-
radores) y un grupo diverso de actores internos también. La noción de adentro no se 
refiere únicamente a la comunidad originaria y tradicional, sino también a la frontera 
de espacios (geográficos e institucionales) donde líderes indígenas se movilizan a fin 
de hacer trabajo de incidencia a favor de sus pueblos (p. 337). 

Para nuestro caso particular de formación, el énfasis en la diversidad de formas de 
“estar adentro” y en actores internos resulta muy útil para nombrar y conceptualizar 
los variados posicionamientos de las alumnas del diplomado, entendiéndolas como 
un grupo heterogéneo de mujeres indígenas, profesionistas y lideresas de base, que 
en su mayoría han experimentado varios grados de lejanía y enajenación de su pro-
pia cultura y comunidad. La heterogeneidad de las estudiantes (en términos de edad, 
formación profesional y residencia) da cuenta de las muy variadas maneras de estar 
adentro o buscar estar adentro mediante procesos de reconexión y reconocimiento 
en las epistemologías del mundo indígena. Otro elemento importante del aporte de 
Rappaport es el hecho de que la versatilidad de la distinción adentro y afuera, descan-
sa sobre entendimientos constructivistas de la cultura indígena, permitiendo y ofre-
ciendo a las alumnas del Diplomando flexibles maneras de articular su pertenencia 
indígena a partir de un trabajo auto-reflexivo y político. Nosotras como facilitadoras 
y también las estudiantes, lo indígena no lo definimos restringido a formas de vida 
circunscritas a una comunidad cerrada y rural, sino en nuevas formas de ser y recrear 
indigenidad con un poderoso sentido universal de cuidado, de encuentro y de cone-
xión con el mundo natural y espiritual de muy variadas formas.



CPU-e

18Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Aquí quisiéramos regresar al punto conflictivo del aprendizaje de métodos de 
investigación social, que fue la reflexión con la que iniciamos esta sección, con el pro-
pósito de preguntarnos sobre los procesos de aprendizaje de un espectro complejo de 
individuos auto-adscritos como indígenas de maneras muy variadas. Primero, por-
que queremos resaltar el hecho de la incomodidad que en ellas despertó el tema del 
aprendizaje de métodos de levantamiento de datos tradicionalmente usados por la 
antropología, y segundo, por el carácter interno y desde adentro de su subjetividad 
como lideresas que negocian agendas en varios espacios políticos. Ahí sí la dicotómi-
ca diferencia entre adentro y fuera se agudizó por el hecho del aprendizaje de méto-
dos científicos de ciencias sociales considerados externos al mundo indígena y por la 
recepción negativa que tendrían en la comunidad al hacer uso de esos instrumentos 
con su propia gente.

En el momento presencial de la enseñanza de metodologías cualitativas de reco-
lección de datos en campo nos dimos cuenta de un des-encuentro con las estudiantes, 
sobre todo de cara a sus dilemas éticos de convertirse en investigadoras, y la perspec-
tiva de ver a su propia comunidad como un “objeto de estudio”. En nuestro entender 
interpretamos esa incomodidad ligada a significados negativos de “la investigación 
y prácticas investigativas”, que la investigadora indígena maorí Smith (1999) señala 
como “la palabra más sucia en el vocabulario indígena” (p. 1). Preocupada por el des-
pojo cognitivo en contextos indígenas, Smith (1999) advierte en contra de iniciativas 
que no son sensibles a los intereses de los pueblos indígenas y que ultimadamente 
responden a intereses neo-coloniales de dominación (p. 16). En el caso de nuestras 
estudiantes, la mayoría de ellas había tenido experiencias o sabido de visitantes ex-
ternos que extrajeron importante información de sus comunidades —inclusive hubo 
narrativas de casos de individuos que tomaron títulos de posesión territorial de la 
colonia— y que nunca retribuyeron nada a cambio. A la luz de esas experiencias las 
alumnas reiteraron de manera enfática su compromiso por desarrollar procesos de 
investigación respetuosos desde una perspectiva propia, aunque sin una idea práctica 
de cómo hacerlo.

A fin de ayudar a las estudiantes a superar las múltiples fuentes de inconformi-
dad, como profesoras y facilitadoras tratamos de ubicar sus intereses y experiencias al 
centro de las dinámicas de clase. Impulsamos la selección de temas de investigación 
que fueran centrales y vitales para las comunidades de las alumnas, como: despojo te-
rritorial, contaminación ambiental, violencia de género, mortalidad materno-infantil, 
acceso a justicia y formas de desarrollo propias, entre otras. De igual manera, con 



CPU-e

19Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

quienes estuvimos agradecidas de que entre las estudiantes hubiera lideresas más ex-
perimentadas con quienes, en diálogo con nosotras, facilitamos el aprendizaje de las 
más jóvenes sobre la aplicación de métodos de recolección de datos para diferentes 
propósitos, como entrevistas a ancianos, observación de ritos de curación, partici-
pación en la preparación de comida, rezos, fiestas, grabación de cantos, historias y 
leyendas, aprendizaje de artes de tejido o cerámica. Un punto de tensión adicional fue 
que en varios sentidos nuestros mensajes —como facilitadoras no-indígenas y femi-
nistas— fueron tomados como imposición de epistemologías occidentales y, cierta-
mente, para mitigar sentimientos de sospecha por parte de las alumnas, necesitamos 
de la gentil intervención de lideresas experimentadas. 

La explicación desde la experiencia personal de liderazgos indígenas haciendo 
investigación facilitó entre las jóvenes una segunda mirada más positiva sobre el uso 
de los métodos de investigación social. Específicamente, sobre el tema de la sistema-
tización de los datos de campo, la mediación de los sabios indígenas con las alum-
nas fue atinada en el siguiente sentido. Era vital que las alumnas tuvieran cuidado en 
utilizar herramientas del registro de información en campo. Esta enseñanza implicó 
que las alumnas problematizaran los usos adecuados de la grabadora y la libreta de 
campo. Muchas de las estudiantes se reconocían como activas participantes de los 
quehaceres colectivos de sus pueblos y conocedoras “del adentro” de sus culturas, 
de ahí que en ciertos, los momentos más álgidos de la discusión, ellas valoraran el 
uso de la grabadora como un insulto y ofensa para sus mayores por pretender aplicar 
en ellos formas de registro no pertinentes a su marco cultural. Ante esta serie de ob-
servaciones insistentes y acuciosas, un participante de amplio conocimiento en mé-
todos antropológicos explicó la necesidad de ser sistemático en registrar dinámicas 
sociales —aunque ellas se tengan por conocidas— porque la cultura es producto de 
interacciones vivas y cambiantes, y porque la memoria humana suele fallar por muy 
bien intencionada que sea. También explicó que quizá muchas de las estudiantes del 
diplomado ya habían crecido en ámbitos urbanos y con títulos de profesión en cam-
pos de conocimiento occidental, y ello las tendría posiblemente alejadas y alienadas 
de su propia cultura; así que un ejercicio de registro de la cultura de sus ancestros 
desde un acercamiento más inquisitivo era primordial, como un plus en su proceso 
de reconexión con su identidad. A raíz de la buena experiencia de recurrir a la guía 
de mayores (y no a los antropólogos “expertos” en un pueblo indígena) se les pidió 
a las alumnas que estando en campo buscaran el consejo y acompañamiento de un 
sabio local que las asistiera en reconocer, grabar, registrar y contextualizar distintas 



CPU-e

20Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

formas de conocimiento indígena. Este ejercicio de acompañamiento resultó crucial 
en muchas investigaciones donde los sabios locales aparecieron como co-autores en 
los reportes finales de investigación. 

Viendo en retrospectiva los debates, argumentos y desencuentros entre los dife-
rentes actores del diplomado, caemos en cuenta que muchos de ellos están anclados, 
por un lado, en la polarizada relación con las ciencias sociales y la investigación social, 
y por otro, en la heterogénea condición de pertenencia al mundo indígena. La dicotó-
mica diada adentro-afuera de la comunidad posicionaba de manera diferenciada a las 
alumnas en un universo fluido y poroso entre lo tradicional y lo moderno. Unas más 
“adentro” que otras (por ser comunitarias y rurales) y otras más “afuera” (por haber 
migrado a las ciudades a estudiar), pero todas al final pertenecientes a un colectivo 
fuertemente anclado en el proyecto político de mujeres indígenas del diplomado. Lo 
que ellas desarrollaron como su propia experiencia de apropiación ya es parte de lo 
que contextual y circunstancialmente pudieron lograr en la etnización de los méto-
dos de investigación que emplearon. 

3. �Reconstruyendo el gran Quillapi de la Memoria y las 
Mujeres Mapuches en la Recuperación de Tierras 

En esta sección queremos presentar las experiencias y pensamientos reflexivos de 
dos estudiantes que llevaron a cabo su proceso de investigación y adaptaron meto-
dologías de maneras muy creativas. Las dos estudiantes tienen en común un interés 
en el papel de las mujeres en los procesos comunitarios de revitalización cultural, 
recuperación de tierras y autogobierno, e interés en la investigación social. Como 
facilitadoras de este Diplomado consideramos de gran relevancia traer a la luz las na-
rrativas de las estudiantes sobre cómo se involucraron con sus comunidades, cons-
truyeron relaciones de confianza y produjeron obras finales de buena calidad. Cier-
tamente, arrojan luz sobre nuestro debate sobre la enseñanza de metodologías de 
investigación, ya que se posicionaron como investigadoras que abordaron el desafío 
de indagar desde dentro.

Mónica Michelena es una activista indígena charrúa de Uruguay. Es fundado-
ra del Consejo de la Nación Charrúa (CONACHA), organización creada para dar voz 
a diferentes iniciativas comunitarias, con el fin de entablar un diálogo con el Esta-
do uruguayo sobre el reconocimiento de la composición multiétnica del país. Uru-



CPU-e

21Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

guay es un país sudamericano que se ha definido —hasta hace muy poco— como 
país “sin indios”, debido al exterminio que el gobierno llevó a cabo a principios del 
siglo XIX, conocido como la “masacre de Salsipuedes”. El movimiento indígena en 
Uruguay surgió al final de la dictadura militar en 1984, y su lucha más persistente ha 
sido la concienciación de la sociedad nacional uruguaya sobre su pasado indígena. 
En particular, la iniciativa de investigación de Michelena se centró en el papel que las 
mujeres —especialmente las ancianas— desempeñan en el proceso de restaurar las 
raíces de la identidad indígena charrúa. Los testimonios, las narraciones, los sueños y 
la reconstitución de rituales vinculados a la maternidad y a la crianza de los hijos son 
centrales en el proceso de recolección de piezas de un recuerdo que casi se desvaneció 
por la fuerza.

El título de su investigación fue “Charrúa Mujeres y Reconstrucción de la Me-
moria del Gran Quillapi”. Michelena introdujo una metáfora para referir el proce-
so colectivo de recolección de piezas dispersas de información en una narrativa más 
grande que abarca los insumos de varias familias miembros. La narrativa más grande 
es la memoria oral del pueblo charrúa, y el proceso de reconstrucción de la memoria 
oral se asemeja a la delicada costura de un tradicional “Charrúa Quillapi”. ¿Qué es 
un Quillapi? Una capa que estaba hecha de pequeños pedazos de cuero animal, cada 
uno impreso con símbolos de diferentes clanes familiares de guerreros. Aunque ac-
tualmente este tipo de atuendo ya no se elabora a mano, y no se utiliza de acuerdo con 
las tradiciones del pasado, se utiliza para ceremonias religiosas y está siendo resigni-
ficado por la nueva generación de charrúas. Según Michelena, “la reconstrucción de 
la memoria charrúa implica un cuidadoso proceso de coser fragmentos de memoria/
conocimiento. Y en cada uno de nosotros hay fragmentos dispersos del todo” (entre-
vista, noviembre de 2015).

El pueblo charrúa en Uruguay es sobreviviente de una larga historia de genocidio 
y violencia. Los charrúas contemporáneos están deseosos de conocer y descubrir su 
propia historia y cosmovisión. En este proceso de reconstitución cultural, las mujeres 
de las comunidades rurales son titulares y guardianes culturales de prácticas locales 
que reflejan y tienen cierta continuidad con el pasado. Inspirado por este supuesto, se 
convirtió en crucial para el proyecto de investigación invitar a las mujeres rurales a 
involucrarse en un proceso dialógico de recuperación y re-narración sobre sus prác-
ticas diarias, así como el aprendizaje de los mayores. Michelena considera que en la 
integración del “Gran Quillapi” que ella articuló hay una clara distinción entre las vo-
ces y miradas de mujeres charrúas urbanas y rurales. Mientras tanto, el primer grupo 



CPU-e

22Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

está tratando de encontrar maneras de volver a conectarse con su historia ancestral 
politizando su identidad en el mundo urbano; las mujeres rurales son portadoras de 
una tradición cultural que, aunque fragmentada, está presente como referente vivo 
del pueblo charrúa en un país que los niega.

A sugerencia de los facilitadores del Diplomado de colaborar con un experto local 
(tutor ancestral) para permitir el proceso de investigación en la comunidad, Michelena 
tomó la iniciativa de invitar a dos colaboradores en su proceso y cada uno desempeñó 
un papel diferente en la investigación de campo. Michelena se identifica como una mu-
jer descendiente urbana charrúa que se trasladó a la ciudad para estudiar cuando tenía 
18 años, y desde entonces ha seguido diferentes estrategias para volver a conectarse con 
sus raíces. Michelena fue la persona líder en el proceso de investigación y para ella dicho 
proceso fue un acto político. Como expresó en sus propias palabras “yo traje al grupo el 
punto de vista militante. Me sentía más como una persona limítrofe y fronteriza, mucho 
en relación a donde me coloco, a veces como una mujer charrúa, otras veces como un 
testigo externo, a veces como un actor activo interno” (entrevista, noviembre de 2015). 
La segunda persona fue Mary Correa, una líder local y miembro de la organización co-
munitaria. Ella asumió el papel de guía espiritual; era capaz de ver las cosas con una 
visión integral y unir piezas dispersas en una interpretación coherente. Mari —el tutor 
local— era un asesor espiritual y conocedor de la cultura charrúa. La tercera participan-
te fue una joven estudiante doctoral —Andrea Olivera— destinada a apoyar y conducir 
su propia investigación sobre el proceso de revitalización cultural indígena. Olivera es 
antropóloga y su papel fue asegurar que los hallazgos estuvieran en diálogo con un mar-
co teórico. Olivera procedió de una manera muy estructurada, ya que era la antropóloga 
profesional encargada del registro de datos en su bloc de notas.

La estrategia metodológica fue el resultado de varios diálogos entre Michelena, 
Olivera y Correa. Sobre la base de esos diálogos planearon cómo llevar a cabo la inves-
tigación de campo. El proceso de reconstitución cultural debe iniciarse a través de la 
sistematización de las prácticas culturales de las mujeres rurales, como la maternidad, 
la curación y el reconocimiento del territorio ancestral. Recogieron testimonios ora-
les y realizaron entrevistas personales para recabar los recuerdos de los miembros de 
la familia. Se quedaron con las familias en sus casas durante dos o tres días. Además 
organizaron grupos focales y rituales de sanación por la noche. Todo el proceso tomó 
un mes.

En el sitio del genocidio de Salsipuedes localizaron pueblos en donde persis-
ten descendientes charrúas. Michelena lo llamó “la ruta de supervivencia del pueblo 



CPU-e

23Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

charrúa”, ya que se trata de un territorio de desplazamiento y guerra. Las familias 
que viven allí describieron a Michelena sobre un conjunto de paseos por la tierra 
tradicional charrúa. Parece que los lugareños se organizaron en grupos para caminar 
por todo el territorio, con el fin de trazar sus recuerdos de la tierra. Las investiga-
doras invitaron a los pobladores a caminar a lo largo de los ríos y tierras de cultivo 
durante dos días. Esos paseos trajeron a los miembros de la comunidad sentimientos 
positivos y negativos por igual. Los miembros de la comunidad se dieron cuenta de la 
situación actual de su territorio ancestral que se divide en parcelas privadas y terra-
tenientes. También reconocieron la deforestación y el estado actual de agotamiento 
de los recursos naturales.

El ejercicio de compartir los recuerdos familiares fue crucial para reunir diferen-
tes relatos de la supervivencia charrúa. Después de la masacre de “Salsipuedes”, los 
supervivientes transmitieron sus conocimientos de los padres a los niños. Los testi-
monios y los relatos variaban de comunidad a comunidad y entre familias. Michelena 
se dio cuenta de que cada madre y abuela tiene diferentes maneras de llevar a cabo 
rituales como la ofrenda del niño a la luna. Este ritual es muy importante para las 
familias charrúas e implica la ofrenda de un bebé recién nacido a la luna para conse-
guir la bendición y asegurare fuerza y buena salud. “Pedimos la bendición de la luna a 
nuestros hijos. Queremos asegurarnos de que nuestras prácticas se transmiten, aun-
que cada vez que se realiza, el ritual contiene menos información sobre el contexto, 
el propósito, la utilidad, la secuencia. En cierto modo, es algo alarmante” (entrevista, 
noviembre de 2015).

Una vez terminado el proceso de investigación, Michelena, Olivera y Correa se 
comprometieron en diversos esfuerzos para compartir los resultados con los miem-
bros de la comunidad. Inicialmente, pensaron en invitar sólo a las mujeres de la co-
munidad, aunque éstas llegaron junto con sus parejas y familias. Sorprendentemente, 
los hombres querían tomar parte y estaban muy involucrados, porque hablaron pro-
fusamente de sus madres y de los recuerdos orales que heredaron de ellas. La partici-
pación de los miembros de la comunidad en la discusión sobre las prácticas culturales 
y la memoria tuvo un impacto profundo, porque desató la conciencia sobre aspectos 
importantes de su cultura que apenas discuten o intercambian colectivamente. “¿Sa-
bes?, nunca hablamos de este tipo de cosas. Nos enfocamos principalmente en cómo 
organizarnos para reclamar nuestros derechos, pero nunca pensamos en la relevancia 
de discutir colectivamente sobre cultura y memoria. Ahora sabemos que esto es im-
portante” (entrevista, noviembre de 2015).



CPU-e

24Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Michelena reflexiona cuidadosamente sobre lo que aprendió después del proceso 
de investigación. El proceso le ayudó a construir un fuerte vínculo con las otras dos 
participantes de la investigación. Las tres compartieron una experiencia que cambió 
sus vidas y creció el respeto por el papel que cada una jugó en la investigación. Correa 
reforzó sus vínculos con las familias de la comunidad y enriqueció su conocimien-
to sobre la cultura charrúa desde la perspectiva de las mujeres. Olivera se reconoció 
como una joven uruguaya en diáspora que tuvo la oportunidad de regresar a su tierra 
natal en busca de las raíces de sus antepasados. Michelena se hizo más consciente de 
su política como activista y líder; aprendió a apreciar el conocimiento de las mujeres 
de la comunidad que son humildes sobre lo que saben y, por lo mismo, guardan para 
sí información valiosa. Aprendió a ser respetuosa con el ritmo de la comunidad y el 
momento adecuado para solicitar información. Cuando visitó estas comunidades, 
Michelena recuerda que en ese momento estaba emergiendo como líder. La experien-
cia contribuyó a consolidar su liderazgo político en muchas formas, como el recono-
cimiento de los lugareños como una representante comprometida a dar visibilidad de 
la lucha charrúa en foros internacionales. Ahora Michelena considera que su misión 
principal es ayudar a los miembros de la comunidad a conducir sus propios procesos 
de investigación a través de métodos apropiados. La comunidad necesita recuperar 
sus historias y mitos, anotarlos en libros de texto y usarlos para enseñar a las genera-
ciones más jóvenes de charrúas.

La siguiente investigación es la de Millaray Painemal Morales, de Chile. Milla 
es una joven líder feminista mapuche; se crió dentro de una familia de líderes mapu-
che muy reconocidos. Milla ha estado cultivando una trayectoria de liderazgo por su 
cuenta también en los movimientos campesinos y feministas. Estaba interesada en 
saber más sobre el papel de las mujeres en la recuperación de tierras de su comunidad 
a través de una serie de luchas y litigios al principio de 2000. El título de su trabajo 
final fue “Las luchas de las mujeres mapuches de Rucapangue para acceder a la tie-
rra”. El pueblo mapuche es la nación indígena más importante de Chile (1,500 de 18 
millones). Sus territorios tradicionales antes de la conquista española eran un área 
geográfica que comprendía 30 millones de hectáreas a lo largo de los dos lados de las 
montañas del extremo sur de los Andes. Las guerras coloniales, las dictaduras y la 
invasión de colonos han reducido sustancialmente sus tierras. Desde los noventa en 
Chile se produjo el retorno a un régimen democrático y se inició un lento proceso de 
restitución de tierras a las comunidades mapuche. La comunidad de Milla, Rucapan-
gue, del municipio de Chol-Chol, al sur de Chile, inició un proceso de reclamación y 



CPU-e

25Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

restitución de su tierra tradicional que estaba en propiedad privada. Todo el proceso 
duró varios años, e implicó la ocupación de la tierra, enfrentamientos físicos y varias 
batallas legales.

Milla consideró cuidadosamente que era posible llevar a cabo este proyecto de 
investigación en la comunidad porque la gente local la conocía a ella y a su familia. 
Este elemento fue crucial porque los miembros de la comunidad están cansados y 
han crecido sospechando de los forasteros y los antropólogos. En este particular, Mi-
lla se ha convertido en defensora de la extracción del conocimiento colonial debido 
a su activismo, aunque se percibe como forastera debido a su educación urbana. Por 
lo tanto, Milla necesitó el apoyo de un consejero local/tutor local para presentarse a 
la comunidad y su nombre fue Héctor Maniqueo. Maniqueo resultó una pieza fun-
damental en el proceso de investigación porque participó activamente en la organi-
zación comunitaria para la recuperación de la tierra. Además, Maniqueo es hablante 
fluido del mapuche, lo que fue determinante para tener una conexión positiva con la 
comunidad y explicar el propósito de la investigación en el idioma local. Esta era una 
forma muy apropiada de conectarse con los locales y ganar su simpatía. Milla y Ma-
niqueo, a través de la experiencia investigativa, construyeron un fuerte vínculo, ella 
compartió con él información legal importante para la comunidad y bibliografía; a 
cambio, él le mostró a Milla la manera de entrar en la comunidad de manera acertada 
y comprometida.

Según Milla, la colaboración con Maniqueo responde al tema de la dualidad y 
la complementariedad desde un punto de vista indígena, lo que significa que cada 
género tiene que cumplir su tarea asignada, y la voluntad colectiva prevalecerá mien-
tras todos asuman su parte. Por un lado, la presencia de Maniqueo a lo largo del 
proceso fue beneficiosa porque era amable y conocía los caminos de la comunidad 
(cultura mapuche). Dirigió ceremonias espirituales y, estrictamente, instruyó a Mi-
lla sobre los protocolos de acogida en la comunidad. Por otro lado, Milla fue bienve-
nida porque la gente de la comunidad percibió su respeto, compromiso y voluntad 
de estar conectada. Los orígenes de Milla están allí, su madre es una campesina local 
y junto con la estudiante trabajan en una pequeña parcela que le fue asignada a la 
familia Paimenal.

Ellos fueron notificados sobre nuestra visita. La comunidad nos dio la bienvenida, 
y seguimos el protocolo proporcionando regalos que recibimos en la ciudad, como 
té mate. Les explicamos el propósito de nuestra visita, el propósito de la investi-
gación. Querían conocer los resultados del diálogo y la negociación con el Estado 



CPU-e

26Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

para la asignación de tierras. La tarea crucial fue transmitir un mensaje positivo 
sobre la intención honesta de esta iniciativa. Más tarde nos invitaron a formar par-
te de un conjunto de talleres sobre la Convención 169 de la Organización Interna-
cional del Trabajo (OIT)”. (Entrevista, noviembre de 2015)

En particular, Milla quería volver a visitar el tema de la participación de las mujeres 
mapuche en el proceso de reivindicación de tierras y dónde estaban después de la 
asignación de tierras en términos de organización colectiva. Ella quería analizar crí-
ticamente por qué una vez obtenida la tierra, a las mujeres se les desplaza de los roles 
de liderazgo, y vuelven a colocarlas en actividades productivas. La estudiante quería 
poner de relieve la racionalidad de las mujeres indígenas detrás de sus decisiones y 
acciones. Para conocer y al mismo tiempo reflexionar de manera colectiva, facilitó 
talleres y entrevistas en profundidad con mujeres y hombres agricultores. Para Milla, 
esta investigación no se refería solamente a las mujeres, sino a la naturaleza misma del 
vínculo entre hombres y mujeres en la comunidad. Ella tomó en serio el compromiso 
de trabajar juntos y en colaboración con ambos sexos, para desarrollar una imagen 
compleja del proceso de cultivo y cómo se relaciona con la política de reivindicación 
de tierras.

¿Cuáles son las lecciones de la experiencia de investigación? Según la estudiante, 
la lección más importante fue darse cuenta de cómo el conocimiento local es la princi-
pal fuente de información en cualquier proceso de investigación, mientras la teoría es 
sólo una pieza. Además, la construcción de una relación de confianza con los miem-
bros de la comunidad debe estar en el centro del proceso de investigación. Milla tuvo 
el cuidado de iniciar respetuosamente la relación de colaboración con los lugareños y 
está segura de que durará, porque ha encontrado formas de incorporar a la población 
local de su comunidad a las actividades políticas de una organización mapuche a la 
que pertenece en la ciudad.

Además de las lecciones positivas, consideró que había mucho que mencionar, 
pero también que reflexionar sobre los sentimientos de incomodidad a los que trató 
de hacer frente debido a su posición liminal como líder indígena con una profesión y 
educación urbana. El elemento más destacado fue su renuencia a ser etiquetada, ni 
como intelectual ni como investigadora:

Yo sólo quiero ser un instrumento para resolver las necesidades de la comu-
nidad. Soy una facilitadora no un investigadora, y me niego a que me pidan dar 
entrevistas porque yo no soy un informante local o una mujer indígena vulnerable 
que necesita ser salvada. Mi subjetividad me impulsa a rebelarme. No quiero ser 



CPU-e

27Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

famosa, mi único deseo es volver a mi comunidad. Me siento libre cuando vuelvo 
a casa de mi mamá y trabajamos en la parcela de la familia. (Entrevista, noviembre 
de 2015)

Esta posición la relacionaba con una crítica al diseño del diplomado. Ella sentía que 
el calendario de formación no contemplaba el tiempo para devolver a la comunidad 
los resultados de la investigación. Por eso, ella tuvo que encontrar otra ocasión para 
entregarles una copia impresa del informe que, aunque completo, no contenía las fo-
tos de mujeres y de hombres que fueron entrevistados. Hablando en general, Milla 
también externó sentirse incómoda con la fase de escritura de la investigación, pues 
sentía presión para acabar y entregar una versión final. Toda esta presión evitó impli-
car a Maniqueo en discutir y organizar ideas para ser incluidas en la versión escrita. 
Milla se sintió constreñida también para cumplir con el requisito de la estructura 
del ensayo, pues a su parecer se trataba de un esquema estricto y Milla se preguntó 
si había otra manera de escribir y presentar información sensible para su comunidad. 
Milla sugirió manejar un CD con los testimonios de las personas como un formato 
alternativo para presentar los resultados de la investigación. ¿Cuál es el uso de una 
pieza escrita para la gente rural? Es crucial pensar en la comunicación oral y las técni-
cas de registro para socializar mejor los resultados y pensamientos reflexivos a nivel 
comunitario.

De las narrativas de Michelena y Milla quisiéramos rescatar los siguientes ele-
mentos. Ambas alumnas se sitúan de manera problemática en la liminaridad de la 
pertenencia, y siendo mujeres maduras de varios años de militancia, la crianza y vi-
vencia urbana las ha llevado a transitar otros caminos. La investigación social para 
ellas ha sido una vía de retorno y de re-encuentro con su comunidad, su familia y los 
procesos políticos locales. La subjetividad de ambas —rebeldes— es compleja y se 
tensiona ante los imaginarios del poder que el conocimiento científico da al “experto 
social”, y que ciertamente ellas re-significan en relación a sus propios referentes políti-
co-vivenciales. Ambas reflexionan sobre los efectos posteriores de sus investigaciones 
y en los imaginarios que ellas generan en otros públicos. Para Michelena es evidente 
la necesidad de producir más y más investigaciones, pero de cara a fortalecer el proce-
so charrúa y apuntalar mejor la incidencia a nivel nacional por el reconocimiento cul-
tural del pueblo charrúa por el gobierno uruguayo. Para Milla, su preocupación por el 
liderazgo de mujeres mapuches en su comunidad la lleva a ser vista como una experta 
en feminismo indígena, etiqueta que reniega y rechaza de manera enfática, siempre 
con la esperanza de crear su propio espacio identitario alejado de los estereotipos de 



CPU-e

28Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

las profesiones del conocimiento/poder. Ambas tuvieron la destreza de desarrollar 
procesos de investigación juiciosos, comprometidos y creativos que dan cuenta de lo 
importante que es generalizar la comprensión y enseñanza de métodos de investiga-
ción social entre actores y organizaciones sociales, y entre otras cosas, des-centralizar 
el oficio del antropólogo. 

4. Concluyendo analíticamente 

Esta sección la queremos dedicar a reflexionar sobre la etnización de los métodos de 
investigación social a la luz de los resultados de las investigaciones del diplomado y los 
elementos condicionantes que le dieron su forma final. Recapitularemos mencionando 
que, para nosotras, la etnización de métodos de investigación convencionales implica 
un proceso que va en dos sentidos: Primero, investigadoras no-indígenas que buscan 
influenciar enfoques, metodologías, herramientas y lenguaje de la investigación social 
convencional con el pensamiento de las sociedades indígenas; y segundo, que los apren-
dices indígenas adopten y aprendan métodos de investigación social a fin de realizar 
su propio levantamiento de datos con una visión desde adentro (Rappaport, 2015). Este 
ejercicio doble está inspirado por una visión crítica a la colonialidad de la investigación 
social que no se queda en la sola deconstrucción de la hegemonía occidental, sino que 
asume el compromiso político y estratégico de producir conocimiento culturalmente 
pertinente, novedoso, transformador e intercultural. Dentro del Diplomado, criticar la 
hegemonía de pensamientos occidentales —como el antropológico y el feminista— 
fue sólo el inicio de un proceso donde se buscó, desde el actuar colegiado de docentes, 
facilitadoras y alumnas, la re-semantización de procesos de investigación ligados al re-
conocimiento de saberes y experiencias propios, desde las múltiples matrices cultura-
les que alimentan la indigeneidad latinoamericana.

Para la coordinación académica del CIESAS uno de los objetivos principales del 
diplomado fue que las estudiantes adquirieran habilidades para hacer investigación 
social de una manera culturalmente sensible, que fuera útil para sus luchas, sus pue-
blos y sus procesos; y ello requirió darle una especial centralidad a todo el ciclo que 
implicó la selección de temas, el proceso de investigación y la presentación de resul-
tados al final del diplomado. El ejercicio de selección temática fue resultado de un 
largo proceso que inició con una carta de intención que las alumnas prepararon a fin 
de ser seleccionadas para cursar el diplomado. Posteriormente —y como resultado 



CPU-e

29Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

de los cursos presenciales y en línea— las alumnas pulieron y seleccionaron con más 
cuidado temas que conciliaron su curiosidad individual investigativa con el interés de 
la comunidad y organización, (compromiso colectivo) y que fueran realizables dentro 
de un tiempo prudente de recolección de datos. Este proceso no estuvo exento de 
conflictos y negociaciones, pues algunas alumnas no encontraban cómo armonizar su 
interés, su tiempo y sus recursos y el permiso de la comunidad con el requerimiento 
al cual debían responder. Las exigencias de cumplimiento y el calendario de trabajo 
del diplomado generaron ansiedad entre las alumnas por lo constreñido del tiempo y 
por lo estructurado del modelo para la entrega de resultados, que el Fondo Indígena 
requería para su presentación ante las instancias de financiamiento.

Otro elemento importante a mencionar es que las y los docentes y facilitadores 
del diplomado tuvieron a bien incentivar por distintos medios la reflexión colectiva e 
individual sobre la inter-seccionalidad de las identidades étnicas y de género, a fin de 
politizar los puntos de conexión entre la reproducción de la vida comunitaria indíge-
na de sus pueblos, la relación con el mundo mestizo y las múltiples discriminaciones 
por ellas vividas en su etapa formativa y vida adulta. Es por ello que, a nuestro juicio, 
que el impacto de más largo aliento que el diplomado tuvo se ve reflejado en las estu-
diantes que, adoptando herramientas de investigación, se dieron a la tarea de explorar 
de manera crítica, propositiva y liberatoria las múltiples formas en que las mujeres 
indígenas se sitúan en el amplio escenario de la lucha de sus pueblos. 

Las voces de Michelena y Milla son representativas de los dilemas éticos que 
la mayoría de las estudiantes pasaron. El proceso de investigación desarrollado por 
ellas no se limitó a la sola aplicación de una herramienta sino a la adopción de una 
nueva identidad, la del investigador que documenta y pulsa el poder del conocimien-
to producido desde adentro. En muchos sentidos, Michelena y Milla sintieron la res-
ponsabilidad de co-responder y de afanarse en dar un sentido promisorio y práctico 
con los resultados obtenidos. Igualmente la producción de un resultado final de in-
vestigación les dio la certeza de que habían adquirido la destreza para producir en el 
futuro más investigaciones, y desde el lente de las necesidades de su gente. Las dos 
alumnas después de este diplomado han tenido experiencias de investigación y tra-
bajos colaborativos con un amplio espectro de aliados y de actores políticos, siempre 
reflexivas sobre las fronteras porosas del adentro y del afuera, y sobre todo, cómo 
construir vías para, si se está “afuera”, volver a pertenecer al “adentro” de manera 
útil y transformativa. Acabe señalar que para un alto porcentaje del casi centenar de 
mujeres que cursó el diplomado y que no habían iniciado o concluido una carrera 



CPU-e

30Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

profesional, la experiencia de investigación del diplomado les motivó a fortalecer su 
formación académica. 

La idea anterior hace eco del actuar organizado de las lideresas indígenas que 
reclaman un espacio autónomo y propio para discutir sobre sus necesidades de forma-
ción y lo que es política y discursivamente pertinente para su activismo. En esa bús-
queda y experimentación con diversas formas de empoderamiento, las lideresas han 
buscado establecer diálogos y alianzas estratégicas con aliados, en este caso antro-
pólogas y feministas no-indígenas, experimentando en colectivo la etnización de la 
investigación y el uso alternativo de categorías como complementaridad, feminismo 
y género. El diálogo al que hacemos referencia no se dio en el vacío, sino en el rechazo 
de formas de dominación históricas que median las relaciones entre investigadores 
mestizos y líderes indígenas, y también en contra de los privilegios explícitos que po-
sicionan a las mujeres mestizas feministas como “las voceras” de los canales apropia-
dos para la liberación de la mujer indígena (Hernández, 2007). Como participantes 
y facilitadoras de este diplomado, creemos que las alumnas/lideresas indígenas tu-
vieron el tiempo y el espacio para experimentar y visualizar horizontes de liberación 
tanto personales como colectivos. 

Lista de referencias

Bertely, M. (2013). Debates conceptuales sobre educación multicultural e intercultu-
ral. En M. Bertely, G. Dietz & M. Díaz (Eds.), Multiculturalismo y educación 
2002-2011 (pp. 41-79). México: Asociación Nacional de Universidades e Insti-
tuciones de Educación Superior.

Brysk, A. (2000). From tribal village to global village: Indian Rights and International 
relation in Latin America. California: Stanford University Press. 

Burguete, A. (2013). Miradas Críticas de Abya Yala (Vol. I y II). Bolivia: Universidad 
Indígena Intercultural/Agencia de Cooperación Alemana/Fondo para el De-
sarrollo de Pueblos Indígenas de América Latina y el Caribe.

Cervone, E. (2002). Engendering leadership: Indigenous Women leaders in the Ecuador-
ian Andes. En R. Montoya, L. J. Frazier & J. Hurtig (Eds.), Gender’s Place. Fem-
inist Anthropologies of Latin America (pp. 179-196). Estados Unidos: Palgrave 
Macmillan.

Cervone, E., Garcés, A., Larrea, S., Morocho, A., Prieto, M., Shiguango, N… Yangol, 



CPU-e

31Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

D. (1998). Mujeres contracorriente. Voces de Líderes Indígenas. Ecuador: Centro 
de Planificación y Estudio Social.

Chilisa, B. (2002). Indigenous research methodologies. California: Sage.
Cumes, A. (2009). Multiculturalismo, género y feminismo: Mujeres diversas, luchas 

complejas. En A. Pequeño (Coord.), Participación y políticas de mujeres indíge-
nas en América Latina (pp. 29- 52). Quito: Facultad Latinoamericana de Cien-
cias Sociales.

Cunningham, M. (Octubre, 2002). Mujeres Indígenas en el Derecho Internacional. Tra-
bajo presentado en el Congreso Internacional de la Asociación de Estudios 
Latinoamericanos (LASA), Toronto. 

Cunningham, M., Mendizábal, E., & Martínez, G. (Coords.). (2015). Las líderes indí-
genas tejiendo realidades y fortaleciendo liderazgos 2013. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Dietz, G., & Martí i Puig, S. (2013). Empoderamiento y Educación Superior en contextos 
interculturales en México. Barcelona: Bellatierra.

Dietz, G., & Mateos, L. (2015). Entre culturas, entre saberes, entre poderes: la et-
nografía reflexiva en el acompañamiento de procesos de interculturalidad 
educativa. En X. Leyva, J. Alonso, A. Hernández, A. Escobar, A. Köhler, A. 
Cumes… W. Mignolo (Eds.), Prácticas otras de conocimiento(s). Entre crisis y 
guerras (Tomo III, pp. 281-313). Chiapas, México: Retos. 

Dixon, B., & Sánchez, N. (2003). Género desde la visión de las mujeres indígenas. Nicara-
gua: Centro de la Mujer Indígena Multi-étnica/Universidad de las Regiones 
Autónomas de las Costa Caribe de Nicaragua.

Figueroa, D. (2006). Interview with Mirna Cunningham Kain. International Feminist 
Journal of Politics, 8(4), 618-626.

Figueroa, D. (2010). Propuesta para el Postgrado: “Fortalecimiento del Liderazgo de las 
Mujeres Indígenas”. Bolivia: Fondo Indígena/Universidad Indígena Intercul-
tural/Agencia de Cooperación Alemana GIZ.

Guidugli, S., & Cunningham, R. (2009). Propuesta Metodológica para Desarrollar Proce-
sos de Aprendizaje en el Trabajo con Pueblos Indígenas. Bolivia: Fondo Indígena/
Universidad Indígena Intercultural/Agencia de Cooperación Alemana GIZ.

Hale, C. (2008). Reflexiones hacia la práctica de una investigación descolonizada. En 
Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica-Universidad de 
Ciencias y Artes de Chiapas (Ed.), Anuario 2007 (pp. 299-315). México: Editor. 
Recuperado de https://goo.gl/J23Fcr



CPU-e

32Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Hernández, A. (Noviembre, 2007). Socially Committed Anthropology from a Dialogical 
Feminist Perspective. Trabajo presentado en el panel “Critically Engaged Col-
laborative Research: Re-making Anthropological Practice” de la Reunión 
Anual de la Asociación Americana de Antropología, San José, California. 

Jimeno, M., Murillo, L., & Martínez, M. (Eds.). (2012). Etnografías contemporáneas. 
Trabajo de Campo. Bogotá: Centro de Estudios Sociales-Facultad de Ciencias 
Sociales-Universidad Nacional de Colombia. 

Lugones, M. (2015). Hacia metodologías de la decolonialidad. En X. Leyva , J. Alonso, 
A. Hernández, A. Escobar, A. Köhler, A. Cumes… W. Mignolo (Eds.), Prácti-
cas otras de conocimiento(s). Entre crisis y guerras (Tomo III, pp. 75-92). Guada-
lajara, México: Retos. 

Marchand, M., & Parpart, J. (1999). Feminism, Postmodernism, and Development. Rei-
no Unido: Routledge. 

Martí i Puig, S. (2004). Sobre la emergencia y el impacto de los movimientos indíge-
nas en las arenas políticas de América Latina. Algunas claves interpretativas 
desde lo local y lo global. En J. M. Sanahuja & S. Martí i Puig (Coords.), Et-
nicidad, autonomía y gobernabilidad en América Latina (pp. 167-196). España: 
Universidad de Salamanca.

Mato, D. (2013). Diversidad Cultural, Interculturalidad y Educación Superior en 
América Latina. Contextos y Modalidades en la Colaboración Intercultural, 
Logros y Desafíos. En S. Hernández, M. I. Ramírez, Y. Manjarrez & A. Flo-
res (Coords.), Educación intercultural a nivel superior: Reflexiones desde diversas 
realidades latinoamericanas (pp. 155-176). Puebla, México: Universidad del Es-
tado de Puebla. 

Medina, P., & Baronnet, B. (2013). Movimientos decoloniales en América Latina: un 
balance necesario desde las pedagogías interculturales emergentes en México. 
En M. Bertely, G. Dietz & M. Díaz (Eds.), Multiculturalismo y educación 2002-
2011 (pp. 415-448). México: Consejo Mexicano de Investigación Educativa/
Asociación Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior.

Niezen, R. (2009). The Rediscovered Self. Indigenous Identity and Cultural Justice. Mont-
real: McGill-Queeń s University Press.

Pallares, A. (2007). Contesting Membership: Citizenship, Pluriculturalism (s), and the 
Contemporary Indigenous Movement. En A. K. Clark & M. Becker (Eds.), High-
land Indians and the State in Modern Ecuador (pp. 139-154). Pittsburgh: Univer-
sity of Pittsburgh Press.



CPU-e

33Revista de Investigación Educativa 25
julio-diciembre,  2017  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Dolores Figueroa Romero y Araceli Burguete Cal y Mayor

Etnizando metodologías de investigación social: formación 
para el fortalecimiento del liderazgo de mujeres indígenas

Rappaport, J. (2015). Más allá de la observación participante: la etnografía colaborati-
va como innovación teórica. En X. Leyva, J. Alonso, A. Hernández, A. Escobar, 
A. Köhler, A. Cumes… W. Mignolo (Eds.), Prácticas otras de conocimiento(s). 
Entre crisis y guerras (Tomo III pp. 323-352). Chiapas, México: Retos.

Segato, R. (2014). Género y colonialidad: del patriarcado de bajo impacto al patriarca-
do moderno. En M. Belausteguigoitia & M. J. Saldaña (Coords.), Desposesión: 
género, territorio y luchas por la autonomía (pp. 321-361). México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Sikkink, K. (1993). Human Rights, Principled Issue-Networks, and Sovereignty in 
Latin America. International Organization, 47(3), 411-441.

Smith, L. T. (1999). Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous People. Reino 
Unido: Zed Books.

Valladares, L. R. (2008). Los derechos humanos de las mujeres indígenas. De la aldea 
local a los foros internacionales. Alteridades, 18(35), 47-65.

Varese, S., Delgado, G., & Meyer, R. L. (2008). Indigenous Anthropologies beyond 
Barbados. En D. Poole (Ed.), A Companion to Latin American Anthropology 
(pp. 375-399). Oxford: Blackwell Publishing.

Vargas, L. V., López, M., & Burguete, A. (2012). Experiencia de formación de liderazgo 
de mujeres indígenas en México y América Latina. Mujeres articuladas y alianzas 
con resultados. México: Alianza de Mujeres Indígenas de Centroamérica y Mé-
xico/Foro Internacional de Mujeres Indígenas/Cátedra Indígena Itinerante/
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. 

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de nuestra 
época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar/Abya-Yala.

Walsh, C., Mignolo, W., & García, A. (2006). Interculturalidad, descolonización del es-
tado y del conocimiento. Buenos Aires: Signo.


