S~ CONVERGENCIA

“__REVISTA DE CIENCIAS SOCIALES

Recepcion:

06/02/2018
Aprobacién:
20/05/2018

Gloe

B MG MO

~ https://doi.org/10.29101/cresv0i79.10217

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

Happiness or the Forgotten Aim of Modern Politics

Alexander Hincapié-Garcia @ hteps://orcid.org/0000-0001-6828-2786

Universidad de San Buenaventura Medellin, Colombia, alexander.hincapie@usbmed.edu.co

Bibiana Escobar-Garcia ® https://orcid.org/0000-0001-8852-5466

Tecnoldgico de Antioquia Institucién Universitaria, Colombia, bibiana.escobar@tdea.edu.co

Abstract: Article derived from the concluded research: The bodies of
exception. The main objective is to examine the conditions of possibility
created by the State modern policy so that men and women can lead a
good life. The theoretical-methodological perspective is taken from the
philosophy of Walter Benjamin, Michel Foucault and Giorgio Agamben.
The methodological procedure is montage (Benjamin, 2013 and 2015).
With this, we mean the work of relating perspectives to produce a kind of
critical interpretation with respect to the present. The montage is organized
in two moments, one destructive and the other constructive. Among the
conclusions, we can advance the following: happiness is a forgotten human
end, verifying that suffering has become a silent waste for politics; something
which it does not respond to.

Key words: happiness, politics, State, exception, modernity.

Resumen: Este articulo se deriva de la investigacion finalizada: Los cuerpos
de la excepcidn. El objetivo principal consiste en examinar las condiciones de
posibilidad creadas por la politica moderna del Estado, para que hombres y
mujeres puedan crear una vida buena. La perspectiva teérico-metodolégica
se retoma de la filosoffa de Walter Benjamin, Michel Foucault y Giorgio
Agamben. El procedimiento metodolégico es el monzaje (Benjamin, 2013
y 2015). Por esto se entiende el trabajo de relacionar perspectivas para
producir un tipo de interpretacién critica respecto al presente. El montaje se
organiza en dos momentos: uno destructivo y otro constructivo. Dentro de
las conclusiones se puede adelantar lo siguiente: la felicidad es un fin humano
olvidado, confirmdndose que el sufrimiento se ha convertido en un desecho
mudo para la politica; algo por lo que no responde.

Palabras clave: felicidad, politica, Estado, excepcidn, modernidad.

e-ISSN 2448-5799, UAEM, nim. 79, enero-abril 2019, pp. 1-17



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién!

En el capitulo 1 del libro VII de la Politica, Aristételes (2007) sostiene que
hay tres tipos de bienes: los externos, los del cuerpo y los del alma. Los
bienes externos y los del cuerpo son necesarios, incluso deseables, pero no
pueden perseguirse por encima de los bienes del alma, pues perseguidos en
exceso, por fuerza, causan dafo. Entre tanto, la abundancia en los bienes
del alma, esto es la prudencia y la virtud, no producen dafo alguno al indi-
viduo o a la ciudad. Asi, para Aristdteles, la felicidad (eudaimonia) ala que
el individuo y la ciudad pueden aspirar serd acorde con dichos bienes. Por
ello hay que considerar la pregunta: ¢Qué felicidad puede haber si falta la
prudenciay la virtud?

De manera temporal, Aristételes (2007: 392) concluye que “[...] el mejor
género de vida para el individuo en particular y para las ciudades en comun
es el que se acompana de una virtud dotada de recursos suficientes como para
cumplir acciones virtuosas”. Se estd reconociendo un vinculo entre los bienes
externos y los del cuerpo con los bienes del alma, que son de donde proceden
las acciones virtuosas, aunque ese vinculo no es de determinacién. Los bienes
externos y los bienes del cuerpo, que pueden asimilarse con la propiedad y la
salud, tienen lugar al lado de los bienes del alma que son los inextricablemen-
te relacionados con las acciones virtuosas o buenas. Vigo (2007) sostiene que
no es lavirtud, como una posesidn, sino el ejercicio de las acciones virtuosas o
buenas lo que, en su conjunto, adquiere el sentido que constituye la felicidad.

En capitulo 2 del mismo libro, Aristételes (2007) se pregunta por el
género de vida preferible: uno que consista en participar de la vida politica
y comunitaria de la ciudad o, por el contrario, uno en el que, como pasa con
el extranjero, se esté /iberado de esta participacién. Igualmente, se pregunta
por el mejor régimen politico: uno en el que todos deban participar de la
vida de la comunidad o uno en el que la mayoria si, aunque no todos de
manera absoluta.

El fil6sofo encuentra forzoso reconocer que el mejor régimen politico
serd aquel donde todos los hombres, cualesquiera que estos sean, puedan vivir
con felicidad. Ahora bien, dado que determinar el contenido de la felicidad
no es sencillo, “[...] es propio del buen legislador estudiar cémo una ciudad,
el género humano o toda otra comunidad participardn de una vida buenay

1 Parte del proyecto de investigacién Los cuerpos de la excepcidn, financiado por la
Universidad Auténoma Latinoamericana y la Universidad de San Buenaventura Medellin.
Identificado con el Cédigo: FT-INV-O12. El acta de inicio se firmé en octubre de 2014 y la
de cierre el 19 de febrero de 2016 con el c6digo INPR. 01.V1.



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

de la felicidad que les es asequible” (Aristételes, 2007: 397). Un avance de
lo que Aristételes desbroza se halla en el capitulo 13. Aqui el estagirita se
propone dilucidar el mejor régimen politico, y este es el que permite el buen
gobierno de la ciudad. Esto significa que el ¢jercicio del buen gobernar es el
que hace posible la felicidad; es decir, aquel que hace posible que los seres
humanos puedan dar forma a vidas logradas. En este punto, a la pregunta
¢qué es la felicidad?, Aristdteles (2007: 426-427) responde que “[...] es una
actualizacion y ejercicio acabado de la virtud, y ello no en sentido relativo,
sino en sentido absoluto”.

Para Vigo (2007), Aristételes ofrece una distincién entre tres tipos de fi-
nes. Los primeros son los fines instrumentales, es decir, los que sirven de
medios para otras cosas y no son buscados por si mismos. Este es el caso de
los instrumentos o las herramientas. Los segundos son los fines que tienen
la doble cualidad de ser buscados como medios para otras cosas o pueden
ser buscados por si mismos. Téngase por caso la salud. Por tltimo, estan los
fines deseados por si mismos y no en funcidon de otras cosas. Estos fines,
como puede esperarse, son los que responden al més elevado de la vida: la
felicidad.

Aristételes supone que en cuanto a estos fines hay consenso al relacionar
la felicidad como el fin dltimo (Vigo, 2007). Aun asi, el problema es deter-
minar el contenido de dicho fin. Las discrepancias abundan, habra quienes
piensan que la felicidad se encuentra en los bienes materiales o los que ima-
ginan que la felicidad no se alcanza a través de bienes inmediatos. No es de
extraiar que quien sufre la pobreza, imagina la felicidad como riqueza. El
enfermo, por su parte, idealiza la felicidad en la salud.

Sin embargo, Aristételes no supone que cualquier representacion sirva
para establecer el contenido de la felicidad y, de hecho, tampoco supone que
dicho contenido depende de los deseos del individuo en tanto agente de su
vida. La felicidad debe comprenderse “[...] a través de una concepcién nor-
mativa, que apunta a lo que seria el bien real del agente, que corresponde en
virtud de la constitucién de sus propias capacidades y que puede no coincidir
con lo que el propio agente desea de hecho” (Vigo, 2007: 194).

Aristételes descubre que la meta final del hombre, también entendida
como meta politica, tiene que ver con la felicidad y con la aspiracién a vivir
una vida buena. Aunque la cuestién sigue pendiente en la medida en que se
podria caer en la confusién de imaginar que la felicidad es un placer momen-
tineo, un instante fugaz, la satisfaccién de un deseo o la experiencia de un
placer. Si se diera por cierta dicha confusion, se estarfa suponiendo que la fe-
licidad se puede fundamentar en el plano de lo empirico, con lo cual se pierde



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

la posibilidad de una fundamentacién de la felicidad en términos de lo uni-
versal y necesario. Para Annas (2004: 67) debe quedar claro que la felicidad
de la que se habla es aquella que solamente puede reconocerse a la totalidad
de la vida: “[...] la felicidad se aplica a la vida como un todo” y se manifiesta
en las posibilidades para que los seres humanos puedan desarrollar y percibir
sus vidas como vidas logradas. En otras palabras, la felicidad vendria a ser una
forma de vida, asociada a la virtud y a las acciones que de esta se desprenden.
No es un evento o experiencia particular que satisface un deseo momentaneo
y caprichoso.

La felicidad tampoco es una forma de vida liberada de las condiciones
materiales y de las posibilidades politicas que deben construirse para que las
vidas humanas puedan constituirse en vidas logradas. De cierta manera, la
felicidad depende del movimiento dialéctico entre las capacidades humanas
y el gobierno de la ciudad. Por un lado, los individuos deben desarrollar las
capacidades de las que disponen para dar forma a sus vidas. Pero, por el otro,
solo con el concurso del gobierno de la ciudad las vidas de los seres humanos
pueden ser buenas. Con esta interpretacion se estd cerrando la posibilidad
de hacer depender la felicidad y la vida buena, en exclusiva, de la voluntad
del individuo. También se cierra la posibilidad de espiritualizarla, como bien
cuestiona Marcuse (2011), con el propdsito de reconciliarla con cualquier
forma de gobierno, asi este sea injusto.

Este sucinto marco interpretativo con el que se recuerda la importancia
de la felicidad dentro de los fines politicos de la Antigiiedad clésica, contrasta
con la ruptura histérica que supone la Modernidad. Para referirse a esta rup-
tura, Foucault (2002) estudia el umbral de modernidad bioldgica. Por esto se
entiende la coyuntura en la cual la especie se pone a si misma en el corazén de
sus intervenciones politicas. En otras palabras, la coyuntura expresa el juego
del hombre con el hombre en el campo de unas intervenciones que se dan
para si la vida entera. A juicio de Foucault (2002: 173), durante dos milenios
el hombre no fue algo distinto a lo imaginado por Aristételes: “[...] un ani-
mal viviente y ademas capaz de una existencia politica”.

Por su parte, el hombre moderno es un animal que en la politica pone
en juego su condicidn de ser viviente. La explicacién que puede arrancarse al
mismo Foucault, estriba en que el hombre comienza a definirse por la histo-
riay, en esa definicidn, la vida es lo exterior que, extrafiamente, estd al interior
de una historicidad profusa en técnicas de saber y poder.

2 Para un estudio comparativo en torno a la felicidad de los antiguos y los modernos, se
sugiere el trabajo de Nosetto (2013). También, respecto a la felicidad en la Modernidad, se
sugiere el trabajo de Cuesta (2013). En una perspectiva sociolégica, diferente a la adoptada
en este articulo, puede consultarse el trabajo de Trujano (2013).

4



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

La definicién de lo humano por la historia se constituye en un haz de
relaciones entre el saber y el poder que hace posible la intervencién racional
de la vida. No se trata de un gobierno orientado hacia la creacién de posibi-
lidades para la felicidad, sino de una politica capaz de crear, gestionar, admi-
nistrar e incrementar la vida. En eso consiste la historicidad del hombre: el
hombre convierte la vida en el objeto de su propio vivir. O, en otros términos,
el ser humano convierte la vida en el objeto de una incesante mdquina antro-
poldgica (Agamben, 2007) que, en efecto, no puede disociarse de la figura
del Estado moderno y sus instituciones de derecho. El Estado es la mdquina
antropoldgica que mezcla las identidades clsicas, dando forma, codificando
y descodificando la vida a través de identidades principalmente juridicas: el
preso, el homosexual, el terrorista, el menor de edad, el inmigrante ilegal,
entre otras (Agamben, 2005).

La perspectiva tedrico-metodoldgica de la investigacién se vincula con
la filosofia de Walter Benjamin, Michel Foucault y Giorgio Agamben. Tres
fuentes filoséficas indispensables para emprender una lectura critica de la
Modernidad. La perspectiva adoptada atina teorfa y método, en un tipo de
ensamble nombrado como montaje por Benjamin (2013 y 2015). Un pro-
cedimiento que se sirve de los materiales filoséfico-politicos, en este caso
resueltos como instrumentos analiticos, para dar forma a un tipo de inter-
pretacion que rompa la condescendencia con la que el investigador social da
cuenta del presente. De lo que se trata es de armar un tipo de interpretacién
contraria al liberalismo democritico, que desplaza la resolucién de los pro-
blemas del presente hacia un futuro incierto que nunca se alcanza y por el
cual nadie responde.

Esta perspectiva teérico—metodol(’)gica precisa exponer sus momentos.
El primero es uno destructivo, como el mismo Benjamin asumié desde el
surrealismo. En un sentido explicito, destruir significa poner en duda los
valores del liberalismo democritico; mostrarlos como contrarios a una ver-
dadera emancipacién de la vida humana. Al segundo momento Benjamin
lo identifica como constructivo. Contrario a lo que se pueda imaginar, la
caracteristica de este momento no es el optimismo sino el pesimismo. Si el
liberalismo democrético vocifera por todos lados la esperanza de heredar un
mundo mejor para “nuestros hijos’, Benjamin responde declarando la nece-
sidad de un pesimismo activo que muestre que nada puede esperarse, el futu-
ro no estd asegurado y, por lo tanto, la urgencia es hacerse cargo del presente.

Este trabajo tiene como supuesto central que la felicidad es el fin olvi-
dado de la politica moderna, confirmando que el sufrimiento es un dese-
cho mudo para la politica. Algo contra lo cual Foucault (1996) se resistid.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

Ademis de la introduccidn ya expuesta y de las conclusiones planteadas en
la parte final, en el trabajo se desarrollan dos apartados como resultados y
discusion. El primero se titula Politica y excepcidn. En este se plantea que,
después de Auschwitz, el estado de excepcidn, concepto clave de la politica
moderna, tal como Benjamin avisa, es regla no s6lo para los gobiernos to-
talitarios y fascistas, sino también para los liberales y democréticos, por una
suerte de dispositivo que relanza insistentemente la necesidad de la excepcidn
para asegurar el futuro. El segundo apartado lleva por titulo La Modernidad:
sobre la imposible felicidad. Este pone en relacion directa ala Modernidad y el
capitalismo; senala el cardcter aterrador de la orientacién de la primera por la
novedad y muestra al tltimo como una religién de la culpa incapaz de ofrecer

la felicidad.
Politica y excepcion

Las instituciones estatales tienen la funcién de responder por los fines del
Estado, dentro de un marco de legalidad y derecho que produce, gestiona y
regula la vida social. Llamadas a enfrentar situaciones de urgencia (la guerra,
la insurreccién o la desobediencia para ilustrar con algunos casos), acuden a
figuras como la del estado de excepcion para preservar el orden decretado. Una
de las caracteristicas mas notorias de la excepcionalidad es la abolicion tempo-
ral de la separacién entre los poderes Legislativo, Ejecutivo y Judicial; por ello,
el gobernante o gobierno queda facultado para habilitar las leyes que la excep-
cidn reclama; es decir, un derecho que se anula por derecho, para reinaugurar
la antigna figura del soberano que ocupa el lugar de la fierza de ley.

El estado de excepcidn vincula vida y derecho. Foucault (2002) analiza
esta vinculacién exponiendo los mecanismos del poder que, en la época Clé-
sica, dan al soberano el derecho a decidir sobre la muerte de los hombres.
Foucault (2002) también sefala la transformacién de estos mecanismos en la
Modernidad occidental, lo cual implica e/ paso del poder soberano a regime-
nes més pletéricos del poder: anatomopolitico y biopolitico. El primero se di-
rige a la formacién del cuerpo mediante la disciplina (regulacién del tiempo
y del espacio); el segundo a la invasion de la vida mediante procedimientos
de control (censos, estadisticas, segmentacion, grupos etarios, poblaciones
de riesgo, entre otras formas). Ya no se trata de decretar la muerte, sino de
cjercer un gobierno del cuerpo y de la vida que normalice, haga crecer y
multiplique las fuerzas disponibles. Para Foucault (2005), esto no significa
la demostracién del progreso de la humanidad, cosa que por lo demds no
le preocupa afirmar o desmentir. Lo que este paso significa tiene que ver



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

con una mutacién en las formas del castigo y del gobierno que se organizan
recurriendo a la observacién sistemdtica, la vigilancia incesante, el examen y
la evaluacién perenne de los hombres; en tltimas, el intento faustico de con-
trolar absolutamente el cuerpo y la vida.

Resulta paradéjico que la normalizacién del cuerpo (anatomopolitica)
y el gobierno de la vida (biopolitica) no anulan la posibilidad de la muerte.
Al contrario, si se piensa en el siglo XX, la tentativa de normalizar, hacer
crecer y multiplicar las fuerzas corporales y de la vida imbrica la posibilidad
del sacrificio a gran escala (la solucidn final, las masacres, la limpieza social,
las desapariciones forzadas, las ejecuciones extrajudiciales y el terrorismo de
Estado son sus ejemplos). Agamben (1998) comparte el andlisis de Foucault
en torno a que el poder que refina el cémo dar forma a los cuerpos y hacer
suya la vida, cubriéndoles mediante insidiosas técnicas de gobierno, es uno de
los méis grandes y decisivos acontecimientos de la Modernidad. El cuerpo y
la vida son puestos como sujetos y objetos de un ordenamiento politico que
procede, gobernando, mediante acuciosos sistemas de penetracion y andlisis,
no exentos de complejos procedimientos pedagdgicos.

Pareciera que el estado de excepcion es una forma politica del poder sobe-
rano que cruza, eventualmente, el umbral de la Modernidad, puesto que la
soberania ha sido desplazada por un tipo de poder diferente: anatomopolitico
(el cuerpo) y biopolitico (la vida), en los términos de Foucault (2002). No
obstante, antes de Foucault, Schmitt (2011) aclara que la soberania no es otra
cosa que el poder de decretar la excepcidn, y en eso se manifiesta su absoluta
actualidad y vigencia.’

En apoyo de lo anterior, se podrian citar las fuentes de Tobén (2011),
donde se reconoce que la expresion estado de sitio se emplea por vez primera
en la Convencién Francesa de 1791, como una figura formal para una me-
dida de tipo militar. Es posterior a la Revolucién Francesa que el estado de
sitio es derivado al Poder Ejecutivo (Tobén 2011). Para profundizar lo antes
dicho, con Agamben (1998) se puede referir que la biopolitica esla cara oculta
de los distintos modos de gobierno en Occidente, no el modo singular de la
Modernidad. Esto quiere decir que la soberania no desaparece con la biopoli-
tica moderna. Al contrario, se pliega imperceptible, incluso, en el pensamien-
to y en las formas de gobierno que la niegan. Por ¢jemplo, el liberalismo y la
democracia. De manera acertada, Herndndez (2008: 85) sostiene que para
Agamben “[...] la politica occidental ha sido siempre biopolitica”. Hasta aqui
se obtiene que la vinculacién entre derecho y vida también puede leerse con
los términos estado de excepcion y biopolitica.

3 Paraun andlisis centrado en el concepto de Schmitt, vale la pena remitirse a Atiles-Osoria
(2015).
7



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

Agamben (1998) afirma que el argumento de Foucault, con todo lo es-
timulante que resulta, debe someterse a correccion o, al menos, ampliarse.
En primera instancia porque abandona demasiado pronto el anélisis de las
formas juridicas o del derecho; es decir, Foucault (2002) senala que la ley
no puede separarse de la espada. Sin embargo, el poder en la Modernidad ya
no dependerd tanto de la fierza de ley, sino de su capacidad de penetrar las
esferas mds bdsicas de funcionamiento: la subjetividad, la familia, los sistemas
de proteccidn social, las practicas de produccién de identidad, entre otras.

Si bien todo es correcto, no por ello las formas juridicas o del derecho
se convierten en anacrénicas. Al contrario, se hacen mads eficientes al no de-
mandar de manera permanente la coaccidn y al servirse, principalmente, de
la misma normalizacién que los hombres comienzan a darse para siy a ejercer
sobre los otros. En segunda instancia, la correccién o el argumento ampliado
que Agamben propone se deriva del reconocimiento de que la biopolitica es,
al final, el modo de gobierno occidental por excelencia. A pesar de sus olvidos
y rupturas, la intervencion absoluta y total del cuerpo y de la vida es la aspira-
cién de todo arte de gobernar.

Decretar el estado de excepcion es la preservacién de un orden que el
ejercicio performativo del derecho asimila con la vida misma. Si seguimos a
Benjamin (2010ay 2010b), el derecho crea la sacralidad de la vida en el gesto
aporético de su reduccion. Es el derecho el que instituye el dogrma de la vida
sagrada y, al tiempo, la reduce al destino que ¢l mismo le sefiala (Benjamin,
2010c). El estado de excepcién que advierte actuar de manera favorable a la
vida intensifica su vulnerabilidad, pues los gestos que amenazan el orden que
la soberania quiere preservar, exponen el cuerpo y la vida a consecuencias ex-
tremas. Notese la imagen del Homo Sacer. Agamben (1998) declara que este
es quien puede darse muerte, pero cuya vida es insacrificable.

La ambivalencia de esta imagen muestra que al pretender hacer valer la
vida humana como un derecho frente al poder soberano, lo que se consigue
afianzar es la sujecién de la misma a un poder capaz de dar la muerte. Dicho
de otro modo: el estado de excepcidn no sélo suspende el derecho desde el
propio derecho, sino que refuerza el poder de sacrificar la vida, a pesar de que
se hable de su crecimiento y multiplicacién.*

En efecto, el siglo XX pone en relacién el estado de excepcidn con las
bondades infinitas ¢ impredecibles de la técnica. Con anterioridad, Benjamin
(2012a) sostiene que, al liberar la técnica de cualquier tipo de consideracién

4 Para Sucasas (2000), la soberania se define como el poder que decide sobre la vida. En
particular el poder de dar la muerte de facto o dosificada, teniendo presente que no hay otro
desenlace posible que no sea fatidico.



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

moral, es inevitable la recaida en el fascismo. El caso ejemplar se halla en los
campos de exterminio del Tercer Reich (Lager). Toda la técnica moderna
puesta al servicio de una politica de la muerte y el exterminio para la segu-
ridad, la proteccidn y el perfeccionamiento de una raza superior. Sea, pues,
un estado de excepcidn para continuar sofiando el suefio de formar y perfec-
cionar a los hombres (Runge y Mufioz, 2010; Galcerd, 2016; Pifieres-Sus,
2016y 2017).

Para Levi (2012), los campos de exterminio son el culmen de la historia
ensangrentada de la humanidad, pues unen el viejo fin que solicita eliminar
al adversario politico y el fin moderno que se propone, por distintos me-
dios, desaparecer pueblos y razas por completo (cugenesia). Por su parte,
Agamben (1998) expone a los campos como los lugares por antonomasia
de la biopolitica moderna.

Léase que en ellos los hombres son despojados de la condicién politica.
Si se es més preciso, no hay condicidn politica que invista a aquellos que han
sido arrojados a una zoza de indiferenciacién e indiferencia antropoldgica.
Aqui, si se quiere, una nueva acepcién para el concepto de campo. Viyase por
partes. Levi (2010) afirma que los campos de exterminio son, en su conjunto,
la estructura nuclear de la historia moderna y contemporanea, a la vez que su
médula oscura. Los campos no son una anécdota histérica y mucho menos el
pasado superado. Al contrario, son el corazén mismo del presente y su histo-
ricidad (Levi, 2010). Agamben (1998 y 2010), a su vez, anade que, después
de Auschwitz, campo es la estructura, digase paradigmatica, del estado de
excepcidn. Del mismo modo, el campo se constituye en el zomos no revelado
de la politicay, por lo tanto, el espacio politico en el cual el hombre moderno
puede existir. La cuestién paradojal subyace en que, por un lado, los campos
despojan de la condicion politicay, por el otro, el campo es el espacio politico
de la existencia humana.

Ahora bien, si se sigue a Levi y a Agamben, puede decirse que campo es
el espacio de experimentacién humana donde el hombre se pone a prueba a
si mismo y multiplica la capacidad de su destruccién. Esto es, campo significa
el espacio histérico y politico del presente humano, donde el hombre expul-
sa al hombre hacia una zoza de indiferenciacién e indiferencia antropoldgi-
ca. Dicho de otro modo, después de Auschwitz, campo no puede significar
otra cosa que zona de experimentacion'y exterminio. Como constatacion, los
procedimientos histéricos y politicos mediante los cuales el hombre es reba-
Jjado a la nuda vida. Insistase: se habla de los campos de concentracién por-
que estos desnudan una /dgica de la destruccion que sigue activa. Esta ldgica se
puede entender como soberana. De hecho, Mate (2003ay 2003b) se pregunta



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

si, al convertirse en la estructura politica por definicién, puede haber algo
exterior a los campos.

En este punto se pueden recapitular varias cosas. En primer lugar, como
sefiala Tob6n (2011: 69): “El estado de excepcidn, pues, equivale a la cadu-
cidad de un orden regular y constituye el momento politico por excelencia,
porque sélo en ese momento, y no durante la vigencia de la regularidad del
orden, se pone de manifiesto quién es el verdadero soberano”. Esto es, la figu-
ra del estado de excepcion, con todo lo discutida y polémica que pueda resul-
tar, es la figura paradigmdtica de la politica moderna y contemporanea. De
hecho, Agamben (1998, 2010 y 2014) advierte que el recurso que relaciona
estado de excepcidn y campos de exterminio no es la voluntad de recordar a
los judios, los gitanos, los homosexuales y los opositores politicos alli sacri-
ficados, sino la necesidad de captar la relaciéon que amarra el presente a una
mdquina que no cesa de darse para si el sacrificio de la vida humana.

En segundo lugar, los campos son la demostracién empirica de la di-
suelta frontera entre la vida y el derecho. Disolucién en la cual el dltimo
término se anula temporalmente para proceder con el sacrificio del primero.
Ante esta consumacion atroz de la politica, es imprescindible revalorar la ze-
sis VI sobre el concepto de historia de Benjamin (2012b: 309): “La tradicién
de los oprimidos nos ensefia que el ‘estado de excepcidon’ en que vivimos es
sin duda la regla”. La fesis se hace més aguda cuando permite destacar que
derogar la norma que hace legal la excepcionalidad no es realmente un modo
efectivo de corregir lo que se normaliza en un estado de excepcidn. Al contra-
rio, lo que resulta ratificado es la violencia que funda ¢ instituye al derecho y
sus formas (Benjamin, 2010c).

Finalmente, Orejucla-Botero (2011: 98) propone “[...] un conjunto
de medidas y reformas constitucionales y legales que aumenten la capaci-
dad de los controles parlamentarios para los estados de excepcién”. Empero,
Ruiz-Gutiérrez (2013) parece responder afirmando que independiente a las
transformaciones de los regimenes politicos, el presente del hombre se reali-
za en un acucioso y complejo campo biopolitico que produce la vida humana
como nuda vida. M4s all4 de todo esto, la misma Ruiz-Gutiérrez demuestra
el cardcter paraddjico de la politica: las libertades, los derechos y los espacios
por los que los hombres luchan frente a cualquier manifestacién soberana de
los poderes allanan la oportunidad, para una “[...] creciente inscripcion de su
vida en el orden estatal, ofreciendo asi un nuevo y mds temible asiento al poder
soberano del gue querian liberarse” (Ruiz-Gutiérrez, 2013: 82).

De momento, se podria matizar lo dicho, afirmando que més que la
inscripcién de la vida en el orden estatal, se asiste a la captura de la vida

10



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

por el derecho. Toda nueva lucha social que se asienta en el orden juridico
reafirma, de paso, las infinitas posibilidades del derecho para aduenarse de
la vida y de los hombres. Tal vez por ello Marx (2012) advertia que, en el
despliegue de las fuerzas sociales y politicas, lo que tendria que abrirse paso
es la libre asociacidn entre los hombres. En otras palabras, una politica to-

davia no inventada y que no serd posible con las condiciones puestas por la
Modernidad (Hincapié, 2014y 2016).

La Modernidad: sobre la imposible felicidad

En este punto, las premisas senaladas deben acercarse a la Modernidad ca-
pitalista. Aqui cobra relevancia el problema de la relacién del hombre con
la naturaleza y la relacién del hombre consigo mismo. Es aqui donde hay
que enfatizar en esa puesta en juego de la condicién de lo viviente. Nétese
bien. La Modernidad se define como la época en la cual el hombre se forma
a partir de si mismo o como el reino del hombre en la tierra. El punto de
referencia, la imagen de su formacidn, ya no es la tradicién, la experiencia o
la memoria, sino un tiempo nuevo, el del progreso. Releyendo a Mancera
(2005), podria decirse que la percepcion apocaliptica del tiempo judeocris-
tiano, siempre a la espera del desenlace que ponga fin al ciclo amargo de la
historia, es remplazada por una percepcién del tiempo, en términos de pro-
greso, que no puede conducir a otro lugar que no sea el futuro: el tiempo se
hace infinito. En consecuencia, la Modernidad se entiende como el vértigo
fatal de la atraccién repetitiva por la novedad.

En la Obra de los Pasajes, Benjamin (2015: 868) sostiene que esta es la
época de lo nuevo “en el contexto de lo ya-siempre-ahi-sido”. Después ana-
de que es la época del infierno, donde su pesadumbre es “[...] lo novisimo
que se da a cada vez en ese espacio” (Benjamin, 2015: 869). Con esto, no
invoca la idea del ezerno retorno ni esta senalando que la Modernidad es la
época de lo siempre igual. Si advierte que el mundo moderno permanece
inalterado por el ciclo repetitivo de lo nuevo y por una orientacién lineal y
homogénea del tiempo.

En esto consiste lo eterno del infierno. Todo pasa sin que realmente pase
nada. En otras palabras, no es en la persecucion neurdtica de la novedad don-
de puede hallarse la dinamita de la revolucidn, sino en la interrupcién del
tiempo lineal y homogéneo del progreso y en la comprensién aguda de la
singularidad de la época o, como dird el propio Benjamin (2012b: 309), en el
esfuerzo por “[...] cepillar la historia a contrapelo”. Con esta expresion finali-
za la redaccién de la zesis VI Para Lowy (2012), esta tiene un doble sentido:
histérico y politico.

11



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

El sentido histérico se refiere a la obligacién del materialismo hist6-
rico de cuestionar la historia de los vencedores oponiéndole la tradicién
de los vencidos. Con esto, Benjamin (2012b) muestra que la realidad de la
historia no son los hechos que el historicista de oficio describe. Muy por el
contrario, la realidad no esta completa sin la memoria de los vencidos y de
los proyectos de una vida feliz que fueron hundidos con los hombres que
lucharon por ellos.

El sentido politico advierte que la redencién de la humanidad no se
realiza con el despliegue natural de las cosas. Esto es, no se dard sin la inte-
rrupcion de todas las formas de dominacién que confabulan para naturali-
zar el estado actual de cosas. Benjamin (2012b) senala que, si no se apricta
la palanca de freno de esa médquina desaforada llamada progreso, la historia
no podra ser nada més que la de los dafos, la destruccién y la muerte.

Anos antes de la redaccién de las zesis, Benjamin afirma que el capitalis-
mo es una religion. Si para Marx la religion no se refiere a ningtin contenido
real, porque lo que predica es una vida inexistente, Benjamin (1985) percibe
algo singular de la Modernidad capitalista: su religiosidad. El capitalismo sir-
ve a las mismas preocupaciones de las antiguas religiones. No es una forma
condicionada por la religion como expuso Weber (2003), sino que es en si
mismo una religién. Hay tres caracteristicas esenciales que permiten dicha
comprensioén. La primera, el capitalismo es una religién de culto llevada a su
maximo extremo: todo gira alrededor suyo. No hay nada que le sea exterior, y
si el dinero es la forma determinante de intercambio, entonces ni siquiera las
relaciones llamadas intimas o personales escapan a su determinacién.

La segunda caracteristica indica que, sin contener teologia o dogma alguno, el
capitalismo no reconoce dias sagrados o especiales, lo cual introduce una di-
mensién demoniaca en la temporalidad. No hay interrupcion en el tiempo:
todo le pertenece. Por ello, todos los dias son suyos y asi los reclama como
dias para su culto. Adviértase, por ejemplo, el impulso permanente e ince-
sante hacia el consumo. Finalmente, el capitalismo es una religién culpabi-
lizante. Es probable que la tnica religiéon que no remite a expiacién alguna,
sino a la implantacién de la culpa/deuda permanente. Con el capitalismo,
entonces, el efecto lacerante de un plexo de culpa, siempre en aumento, que
domina la existencia. Pero, mas all4 de esto, lo histéricamente desconcer-
tante es que no es una religion de la transformacion sino de la destruccion
(zerstorung).

En los Manuscritos de economia y filosofia, Marx (2007) demuestra
que el capitalismo es la destruccidn fisica y moral del obrero. No obs-
tante, Benjamin (1985) va més alld al senalar que esa destruccidn, que no

12



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

es solo la del obrero, se transfigura hasta convertirse en una funcién reli-
giosa. De hecho, Benjamin se arriesga en la correccion de Nietzsche. A su
juicio, Dios no ha muerto, este se ha plegado al destino del hombre, esto es,
comparte su cafda en una religion de la desesperanza, sin rasgo alguno de
trascendencia. Benjamin interpreta que la religiosidad del capitalismo no
se entiende en los términos de una inclinacién hacia bienes morales supe-
riores.

Al contrario, esta religiosidad tiene por motivo inclinaciones practicas,
equiparables a las formas religiosas paganas, dentro de las cuales los hombres
irreligiosos son vistos como incapacitados, tal cual el capitalismo considera a
los hombres improductivos. Nuevamente, los planteamientos de Agamben
(1998) permiten ampliar la descripcién presentada en la medida en que este
asevera que sin la biopolitica el capitalismo no habria tenido oportunidad de
florecer vy, ya se ha dicho, la biopolitica es la reduccion de la vida de los hom-
bres a nuda vida y, por lo tanto, la imposibilidad de su felicidad.

Conclusiones

Los acontecimientos que produce la Modernidad no pueden separarse de
un dominio nefasto de la naturaleza por la técnica, del sojuzgamiento del
hombre por el hombre en términos de clase, de los proyectos coloniales (aun
cuando se diga que la Modernidad es justo la negacion de dichos proyectos) o
del rechazo, incluso, de la posibilidad de una civilizacién que no sea occiden-
tal. Estos acontecimientos sirven de base para una Modernidad que produce
racionalidades capaces de justificar la expoliacién y la violencia, como el cos-
to necesario para realizarse a si misma. Es decir, la Modernidad trae consigo
el progreso y, por lo tanto, tiene el imperativo de realizarse a lo largo y ancho
del mundo, aplastando a su paso muchas florecillas inocentes, como describe
Hegel (2004). Por ello, para Rosenzweig (2006 y 2015) la Modernidad occi-
dental es una ontologia de la guerra.’®

Si se permite senalar contradicciones, una de las mas agudas es aquella
que sirve de pilar a la Modernidad: el universalismo. En justicia, basta
mencionar que un verdadero universalismo tendria que reclamar la cance-
lacién de un proyecto univoco basado en la idea de progreso y en la inevi-
tabilidad del capitalismo. Sobre el progreso, Benjamin insiste que este es
indisociable de la catdstrofe.

Asi, el infierno no es lo que espera a los hombres, el infierno es esta época
(Benjamin, 2013). Aunado, el capitalismo no es su correccion sino su fuerza

5 Para una ampliacién a este problema, se sugicren los trabajos de Taub (2013 y 2017),
Navarrete (2017) y Pifieiro- Iiguez (2017).

13



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

realizativa; es decir, un verdadero universalismo tendria que reclamar la
cancelacion del proyecto moderno y revertirlo en direccién a los proyectos

hundidos.

En este contexto se comprende la audacia de Benjamin por invertir la orientacién
temporal de la modernidad, por revertir el culto al futuro ¢ iniciar un ajuste de cuentas
con el pasado, una incomoda tarea intelectual por pensar la posibilidad de reestructurar
el tiempo histérico a partir de una combinacién dialéctica y teoldgica expuesta en su
idea de un compromiso mesidnico (Mancera, 2005: 146).

Lo que aqui se desbroza es que el olvido de la felicidad como fin politico,
olvido que ha traido como consecuencia la naturalizacién del sufrimiento,
convierte en anacrénico todo propésito lanzado al futuro. Benjamin (2010d)
no va hacia Aristételes para definir la felicidad. Consciente de los limites de
su época, sostiene que felicidad es poder vivir una vida sin miedo y sin horror.
Por ello la urgencia del pensamiento se dirige directamente hacia el presente
y este no esta completo sin la correccién del sufrimiento causado a todos los
vencidos por la Modernidad.

Siguiendo a Werner Hamacher, Taub (2015) afirma que la Modernidad
significa derrumbamiento y, por lo tanto, supone una puerta siempre abierta
a otras posibilidades, en este caso, mesidnicas, en el sentido que Benjamin
les adjudica: todo hombre dispone de una leve fuerza mesidnica con la cual
puede hacer posible la llegada del Mesias. No se esta diciendo otra cosa di-
ferente a que el presente es inconcebible sin el pasado. Mesidnico no es el
problema de las doctrinas religiosas. Al contrario, se puede sostener que es
el umbral conflictivo en el cual la religién y la historia se encuentran. Es al
hombre apurado por el presente al que le corresponde modificar el tiempo
lineal y homogéneo del progreso. Si este resulta tan incuestionable e impara-
ble, no es por algo distinto a lo que concurre con la fantasia de alcanzar una
humanidad sin fractura, que se desplaza hacia un tiempo ontolégicamente
inexistente: el futuro.

Referencias

Agamben, Giorgio (1998), Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Espafia: Pre-Textos.

Agamben, Giorgio (2005), “Una biopolitica menor. Entrevista con Giorgio Agamben’,
en Ugarte-Pérez, Javier [comp.], La administracién de la vida. Estudios biopoliticos,
Espafia: Anthropos.

Agamben, Giorgio (2007), Lo abierto. El hombre y el animal, Argentina: Adriana Hidalgo.

Agamben, Giorgio (2010), Medios sin fin. Notas sobre la politica, Espaiia: Pre-Textos.

Agamben, Giorgio (2014), Estado de excepcion. Homo sacer, vol. 11, nim. 1, Argentina:
Adriana Hidalgo.

14



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

Annas, Julia (2004), Una brevisima introduccién a la filosofia Antigua, México: Océano.

Aristételes (2007), Politica, Argentina: Losada.

Atiles-Osoria, José (2015), “Del estado de necesidad al estado de excepcién: Reflexiones
sobre Carl Schmitt”, en Citedra, nim. 13, Panama: Universidad de Panama.

Benjamin, Walter (1985), “Kapitalismus als religion”, en Gesammelte Schriften IV vol. 1,
Alemania: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (2010a), “Destino y cardcter”, en Obras. Libro II, vol. 1, Espafia: Abada.

Benjamin, Walter (2010b), “Karl Krauss’, en Obras. Libro II, vol. 1, Espafia: Abada.

Benjamin, Walter (2010c), “Hacia la critica de la violencia’, en Obyas. Libro 11, vol. 1, Espana:
Abada.

Benjamin, Walter (2010d), “Calle de direccién tnica’, en Obras. Libro IV, vol. 1, Espana:
Abada.

Benjamin, Walter (2012a), “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica’, en
Obras. Libro I, vol. 2, Espafia: Abada.

Benjamin, Walter (2012b), “Sobre el concepto de historia”, en Obras. Libro I, vol. 2, Espana:
Abada.

Benjamin, Walter (2013), Obra de los pasajes. Obras. Libro ¥, vol. 1, Espafia: Abada.

Benjamin, Walter (2015), Obra de los pasajes. Obras. Libro V] vol. 2, Espafia: Abada.

Cuesta, Micaela (2013), “Variaciones sobre la felicidad. Hannah Arendt, G. W. F. Hegel,
Walter Benjamin®, en Anacronismo e Irrupcidn, nam. 4, Argentina: Universidad de
Buenos Aires.

Foucault, Michel (1996), La vida de los hombres infames, Argentina: Altamira.

Foucault, Michel (2002), Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, México:
Siglo XXIL.

Foucault, Michel (2005), Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisién, Argentina: Siglo XXI.

Galcera, David (2016), La pregunta por el hombre: Primo Levi y la zona gris, Espaiia:
Anthropos y México: Universidad Auténoma Metropolitana Iztapalapa.

Hegel, Georg (2004), Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Espana: Alianza.

Herndndez, Diego (2008), “Liberalismo totalitario. Derecho, biopolitica y estado
de excepcidn en Agamben”, en Munera-Ruiz, Leopoldo [ed.], Normalidad y
excepcionalidad en la politica (Schmitt, Agamben, Zitek y Virno), Colombia:
Universidad Nacional de Colombia.

Hincapié-Garcia, Alexdnder (2014), “La ‘cuestion’ del mal y la Modernidad. A propésito
de una lectura desde Walter Benjamin’, en Revista de Estudios Sociales, nim. 50,
Colombia: Universidad de los Andes.

Hincapié-Garcfa, Alexdnder (2016), “Imaginacién politica, historia ¢ impulso anti-
narrativo. El retorno revolucionario de Walter Benjamin (1892-1940)”, en Escobar-
Garcia, Bibiana ez al. [comp.], Modernidad y politica. Sobre la pregunta antropoldgica,
Colombia: Ediciones Unaula.

Levi, Primo (2010), “Prefacio a ‘Auschwitz’ de Ledn Poliakov’, en Vivir para contar. Escribir
tras Auschwitz, Espana: Alpha Decay.

Levi, Primo (2012), “Si esto es un hombre”, en Trilogia de Auschwitz, Espana: Océano.

Lowy, Michael (2012), Walter Benjamin: aviso de incendio. Una lectura de las tesis “Sobre el
concepto de historia”, Argentina: Fondo de Cultura Econémica.

Mancera, Francisco (2005), “Tiempo mesidnico”, en Echeverria, Bolivar [comp.], La mirada
del dngel. En torno a las Tesis sobre la historia de Walter Benjamin, México: Universidad
Nacional Auténoma de México.

15



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 79, 2019, Universidad Auténoma del Estado de México

Marcuse, Herbert (2011), E/ cardcter afirmativo de la cultura, Argentina: El cuenco de plata.

Mate, Reyes (2003a), Por los caminos del exterminio, Espafia: Anthropos.

Mate, Reyes (2003b), Memoria de Auschwitz. Actualidad moral y politica, Espaia: Trotta.

Marx, Karl (2012), “Critica al programa de Gotha’, en Zextos selectos, Espafa: Gredos.

Marx, Karl (2007), Manuscritos de economia y filosofia, Espafia: Alianza.

Navarrete, Roberto (2017), Los tiempos del poder. Franz Rosenzweig y Carl Schmitt, Espana:
Escolar y Mayo editores.

Nosseto, Luciano (2013), “La felicidad de los antiguos y de los modernos. Leo Strauss,
Alexandre Kojeve y la cuestidn de los géneros de vida', en Anacronismo e Irrupcidn,
nam. 4, Argentina: Universidad de Buenos Aires.

Orejuela-Botero, Nicolds (2011), Los estados de excepcion. Una aproximacion desde los
mecanismos de control, Colombia: Universidad de San Buenaventura.

Pifieres-Sus, Juan David (2016), “Antropologia e idealidad. Algunas reflexiones sobre
crueldad y superfluidad”, en Escobar-Garcia, Bibiana ez al. [comp.], Modernidad y
politica. Sobre la pregunta antropoldgica, Colombia: Ediciones Unaula.

Pifieres-Sus, Juan David (2017), Lo humano como ideal regulativo. Imaginacion antropoldgica:
cultura, formacidn y antropologia negativa, Colombia: Universidad de Antioquia.

Pifieiro-Iniguez, Carlos (2017), Franz Rosenzweig y la teologia politica judia contemporinea,
Argentina: Ariel.

Rosenzweig, Franz (2006), La estrella de la redencién, Espaiia: Sigueme.

Rosenzweig, Franz (2015), Escritos sobre la guerra, Espafia: Sigueme.

Ruiz-Gutiérrez, Adriana (2013), La violencia del derecho y la nuda vida, Colombia:
Universidad de Antioquia.

Runge, Andrés y Mufioz, Diego (2010), “Crisis y aporfas de la educacién en la sociedad
moderna occidental: elementos iniciales para un debate antropoldgico-pedagdgico
sobre educacién y posmodernidad’, en Revista Colombiana de Educacién, nim. 59,
Colombia: Universidad Pedagdgica Nacional.

Schmitt, Carl (2011), Teoréa de la constitucion, Espana: Alianza.

Sucasas, Alberto (2000), “Anatomfa del lager (Una aproximacién al cuerpo
concentracionario)”, en Isegoria, nim. 23, Espana: Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas.

Taub, Emmanuel (2013), Mesianismo y redencién. Prolegémenos para una teologia politica
Jjudia, Argentina: Mifo y Dévila.

Taub, Emmanuel (2015), “Rememoracién judia y tiempo mesidnico: sobre la potencia y
la esperanza en el lenguaje”, en Messina, Aicha ef al. [comp.], Filosofia y mesianismo.
Lenguaje, temporalidad y politica, Chile: Metales Pesados.

Taub, Emmanuel (2017), “Historia universal y apocalipsis: un comentario sobre el estado
del mundo en Franz Rosenzweig y Carl Schmitt’, en Revista Ratio Juris, nam. 12,
Colombia: Universidad Auténoma Latinoamericana.

Tobén, Mary (2011), “Suspensién de garantias: la muerte tibia de la constitucién politica
de Colombia de 19917, en Pensamiento juridico, nim. 32, Colombia: Universidad
Nacional de Colombia.

Trujano, Maria (2013), “Del hedonismo a las felicidades efimeras’, en Socioldgica, ntim. 79,
México: Universidad Autdnoma Metropolitana.

Vigo, Alejandro (2007), Aristételes. Una introduccién, Chile: Instituto de Estudios de la Sociedad.

Weber, Max (2003), La ética protestante y el espiritu del capitalismo, México: Fondo de
Cultura Econdémica.

16



Alexénder Hincapié-Garcia y Bibiana Escobar-Garcia.

La felicidad o el fin olvidado de la politica moderna

Alexdnder Hincapié-Garcia. Doctor en Educacién de la Universidad de
Antioquia. Realiza su estancia doctoral en la Universidad Nacional Au-
ténoma de México (UNAM). Su tesis doctoral obtuvo la méxima califi-
cacion, Summa Cum Laude. Reconocido como Investigador Asociado
por Colciencias. Lineas de investigacion: filosofia judia, teologia politica
y pedagogia general. Publicaciones recientes: Hincapié-Garcia, Alexdnder
(2016), “Formacién y praxis pedagdgica revolucionaria: los escritos de ju-
ventud de Marx y Benjamin®, en Andamios. Revista de Investigacion Social,
num. 32, México: Universidad Auténoma de la Ciudad de México; Hinca-
pié-Garcia, Alexdnder (2015), “Revisiones criticas al concepto de género.
Apuntes para la teoria social contempordnea’, en Universitas Humanistica,
num. 79, Colombia: Universidad Javeriana; Hincapié-Garcia, Alexander
(2014), “La ‘cuestién’ del mal y la Modernidad. Una lectura a propdsito
de Walter Benjamin®, en Revista de Estudios Sociales, nam. 50, Colombia:
Universidad de los Andes.

Bibiana Escobar-Garcia. Doctora en Filosofia de la Universidad Pontificia
Bolivariana. Su tesis doctoral se titula La esfera piiblica y la natalidad en
Hannah Arendt. Reconocida como Investigadora Asociada por Colcien-
cias. Lineas de investigacion: género y derecho, diversidad cultural y politi-
ca. Publicaciones recientes: Escobar-Garcia, Bibiana y Uribe, Isabel Cristina
[coordinadoras] (2016), Apropiacién social del conocimiento: fundamentos
parala innovacion y la investigacion, Colombia: Universidad Auténoma La-
tinoamericana; y Escobar-Garcia, Bibiana [compiladora] (2011), Género y
Derecho, Colombia: Universidad Auténoma Latinoamericana.

17



