CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Equivalencia y valor en procesos de
reciprocidad e intercambio entre los mapuches

Equivalence and value in processes of reciprocity
and exchange between Mapuche people

Julio Tereucan-Angulo / julio.tereucan@ufrontera.cl
Claudio Bricenio-Olivera / claudio.briceno@ufrontera.cl

José Galvez-Nieto / jose.galvez@ufrontera.cl
Universidad de La Frontera, Chile

Abstract: Reciprocity and exchange are two issues of interest in anthropology stated in
Marcel Mauss™ essay about gifting. However, this topic has had limited attention among
the Mapuche, especially within the area of social practices that people and domestic groups
perform in rural communities. The objective of this article is the analysis of reciprocity and
exchange from the perspective of interchangeability and associated processes in Mapuche
communities, to later evaluate the principles involved, especially the ones related to the
equivalence and value of reciprocity; postulating that based on the analysis the following
can understood: practices of social organization, economic relations, everyday social
interactions between domestic groups, among other areas. The research was conducted with
a qualitative strategy, and the ethnographic method was developed to process data collection
in Mapuche communities of southern Chile.

Key words: reciprocity, interchange, equivalence, value, Mapuche people.

Resumen: La reciprocidad y el intercambio constituyen un tema de tratamiento en la
antropologia a partir del ensayo sobre los dones de Marcel Mauss; no obstante, esta temdtica
ha tenido un escaso tratamiento entre los mapuches, especialmente desde la éptica de las
précticas sociales que personas y grupos domésticos realizan en las comunidades rurales. El
objetivo del articulo es analizar la reciprocidad y el intercambio desde la perspectiva de la
intercambiabilidad y procesos asociados en comunidades mapuches, para posteriormente
dimensionar los principios involucrados, en particular los referidos a equivalencia y valor en
la reciprocidad; postulando que a partir del andlisis de estas practicas se puede entender y
comprender la organizacién social, la dindmica de relaciones econdmicas, las interrelaciones
sociales cotidianas entre grupos domésticos, entre otros 4mbitos. La investigacion es de tipo
cualitativa bajo el método etnogrifico y se realizé en comunidades mapuches del sur de

Chile.

Palabras clave: reciprocidad, intercambio, equivalencia, valor, mapuches.

ISSN Impreso 1405-1435, Electronico 2448-5799, UAEM, num. 72, septiembre-diciembre 2016, pp. 199-220



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién

La dindmica y proceso del don y/o el intercambio constituye un aspecto
importante en la vida social, cultural y econdémica de muchos grupos; y en
disciplinas como la antropologia social, sociologia y economia ha tenido
diversas y extensas discusiones a partir del trabajo de Marcel Mauss (1971),
quien describe un ciclo de prestaciones formado por tres obligaciones: dar
- recibir - devolver, cuyo objetivo principal es el establecimiento y mante-
nimiento de relaciones de solidaridad entre los grupos que componen una
sociedad (Bordieu, 2007; Kowalski, 2011).

Diversos autores como Sahlins (1977), Monaghan (1990 y 1996), Yan
(1996), Tereucdn (2003 y 2008), Good (2005), Ferraro, (2004), Teigen ez
al. (2005), Carrasco y Robichaux (2005), Khattri (2010), Peebles (2010),
Venkatesan (2011), Mallard (2011), Hojer (2012) se han abocado al anélisis
tedrico del tema, poniendo en discusion las premisas de Mauss y/o su estudio
en contextos diversos.

Precisamente Yan (1996: 1) en su libro The Flow of Gifs. Reciprocity and
Social Networks in a Chinese Village sintetiza una de las ideas centrales conte-
nidas en la generalidad de los estudios, al sefalar lo siguiente:

es ampliamente reconocido que ¢l don es uno de los mas importantes modos de

intercambio social en las sociedades humanas. La obligacién de dar y recibir mantiene,

fortalece y crea varios vinculos sociales que pueden ser cooperativos, competitivos o

antagénicos, permitiendo comprender ¢ interpretar roles culturales y la estructura de

relaciones sociales de una determinada sociedad...

Desde una mirada més socioldgica, Komter (2005) reafirma también
este mismo punto y asigna una funcién importante al don y/o los intercam-
bios en el mantenimiento de relaciones de solidaridad entre los grupos que
componen una sociedad. Complementando a Yan y Komter, debemos agregar
la significativa funcién econémica que cumplen los intercambios, especialmente
en grupos que tradicionalmente son considerados “pobres” dentro de las
mediciones socioecondmicas de los paises, como es el caso de los mapuches en
Chile.

En tal sentido, la generacién de redes o sistemas de intercambios resultan
ser relevantes para la subsistencia de los grupos domésticos en un sentido
amplio, ya que su andlisis debe considerar un conjunto de factores como la
organizacion social, la ritualizacién de pricticas, las configuraciones espaciales
y territoriales, las prerrogativas culturales, entre otros aspectos.

200



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

Por ello, el objetivo del presente trabajo se enfoca, en primer lugar, al
andlisis de la reciprocidad y el intercambio desde la perspectiva de la inter-
cambiabilidad y procesos asociados en el contexto empirico de analisis, para
posteriormente dimensionar los principios involucrados en ella, en especial
los referidos a equivalencia y valor puestos en la reciprocidad y el intercambio.

La investigacién se realizé en el territorio mapuche o kizzel mapu de
Llamuco, conformado por sicte comunidades mapuches rurales. Llamuco
pertenece a la comuna de Vilcin en la Region de La Araucania, territorio
de localizacion histérica del pueblo mapuche en el sur de Chile. La extension
territorial es de 1,088.03 hectdreas con una poblaciéon de 1.094 personas
distribuidas en 298 grupos domésticos. Sus habitantes son hablantes de
mapudungun (idioma mapuche) y espanol; sus principales fuentes de ingresos
son la pequena agricultura y la venta de mano de obra en los rubros de la
construccion, Comercio y servicio doméstico.

El trabajo forma parte de una investigacion apoyada por la Universidad
de La Frontera, a través de los proyectos DIUFRO ntm. DI 09-0065 y DI
09-0066, desarrollados entre 2010 y 2012. El método utilizado fue de tipo
etnogréfico, para lo cual se desarroll6 una labor de campo de diez meses; las
principales técnicas de recoleccién de datos fueron la observacién partici-
pante y la entrevista en profundidad.

Reciprocidad e intercambio: intercambiabilidad, mercancias y dones

En palabras de Griesler (2006), las relaciones de intercambio llegan a conformar
una estructura de funcionamiento de la sociedad que afecta el conjunto de
esferas de vida de las personas, transformandose el don en un hecho social
total en términos de Durkheim en la medida que es coercitivo y obligatorio.
Plantea ademds que el don puede integrar al menos de tres elementos teéricos
claves: 2) distincidn social, 4) normas de reciprocidad y ¢) rituales y simbolismos.

Las distinciones sociales se demostrarian a través de los patrones de inte-
raccién entre un dador y un receptor, permitiendo configurar una estructura
de relacién y condicién de las partes involucradas, siendo el parentesco y la
amistad dos factores importantes en esta configuracién. La norma de la
reciprocidad reflejaria el conjunto de reglas y obligaciones que dan paso a un
complejo patrén de dar, recibir y devolver, posibilitando ademds comprender
el estdndar moral de solidaridad social existente.

El tltimo elemento en el estudio del don son los rituales y simbolismos;
estos rituales se definen como actividades gobernadas por reglas de expresion
simbdlica en donde el don es inculcado alos miembros de un grupo mediante

201



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

una representacion colectiva, cuyo fin es el refuerzo de relaciones sociales, en
especial entre parientes.

En el contexto empirico de estudio, dichos elementos estan estrecha-
mente interrelacionados, ya que las formas de organizacién social mapuche
en Llamuco definen las responsabilidades y compromisos que cada una de las
personas tienen con otros, sobre todo parientes patrilineales; las actividades
colectivas que involucran el accionar de grupo de parientes; y los tipos de
redes territoriales que se construyen mediante los intercambios.

Estas interacciones estin légicamente integradas en normas, pricticas y
reglas de equivalencia y valor en los intercambios, que permiten definir los
minimos de conducta de las personas y grupos domésticos en los distintos
contextos. Estos tienen la particularidad de estar incrustados dentro de la
cultura, por lo tanto estamos hablando de diferentes tipos de eventos rituales
(matrimonios, ritos funerarios, ritos religiosos, etc.), o acciones cotidianas
que siguen un estricto protocolo de relacién, que le permite dar formalidad y
ritualizacion a los mecanismos de reciprocidad e intercambio.

En tal sentido podemos afirmar que la cultura entre los mapuches acttia
como un potente esquema de control social que condiciona y obliga a las
familias y grupos a involucrarse en este sistema de redes de intercambio exis-
tente en el territorio de Llamuco. No ser parte del mismo es una condicién
que dificilmente puede darse, ya que a las limitantes econémicas para el
financiamiento de muchos eventos del ciclo de vida debe agregarse el componente
social y de prestigio de las personas y familias. Estos dos aspectos son altamente
valorados entre las familias de Llamuco, en especial en rituales con una mar-
cada caracteristica de “ptiblico’, es decir, que son del escrutinio y evaluacién de
los participantes y observadores del evento.

Retomando el ciclo de prestaciones involucradas en el don, hay dos
elementos que nos permiten situar el analisis en razén de los datos empiricos
entre los mapuches. Un primer aspecto refiere a la tercera obligacién presen-
te en el ciclo de prestaciones, es decir, el retorno de los dones y el cardcter
obligatorio de la norma que posibilita la circulacién permanente de bienes
y servicios dentro de un conjunto de normas simétricas de funcionamiento
que regulan los movimientos de transferencia. Un segundo componente es la
equivalencia y valor contenido en los mecanismos de reciprocidad e intercam-
bio (Mauss, 1971; Graeber, 2001; Ferraro, 2004; Gudeman, 2001; Gregory,
2009; Peebles, 2010; Godbout, 1997).

Para Mauss, 1971 el intercambio humano comienza con las prestaciones
totales; es decir, una afectacién al conjunto de la sociedad y en todos sus pla-
nos, lo cual lleva a plantear el don como un hecho social total. En esta etapa

202



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

las prestaciones son realizadas entre grupos y adquieren una connota-
cién clasificada dentro del orden de lo no econdmico, debido a que no es
el autobeneficio lo que motiva el intercambio, sino el bienestar del grupo, y
por tanto es la norma moral lo que permite la reproduccién del ciclo de
dar — recibir — devolver.

Toda transaccién creard vinculos sociales mds alld de las personas, por
eso la moralidad emerge de estos vinculos sociales como realidad sui generis
de interacciones sociales informales (Mauss, 1971; Godbout, 1997; Mayer,
2002; Hollenbeck ez /., 2006; Davies et al., 2010; Mallard, 2011; Kowalski,
2011).

Un segundo estado en el desarrollo de las prestaciones es el intercambio de
dones entre individuos que representan a grupos, cambiando el objetivo bus-
cado, ya que los beneficios del intercambio y las relaciones construidas no
necesariamente alcanzarian al conjunto de personas que integran el grupo
(Godbout, 1997; Tereucan, 2008; Kowalski, 2011).

Finalmente, se llegaria a una tercera etapa marcada por el intercambio de
mercancias en las sociedades modernas, y en donde la transaccién es realiza-
da entre individuos independientes (Gudeman, 2001; Adloff y Mau, 2006).
Para Carrier (1991: 121), Mauss observé dos tipos de intercambios: el del
don asociado a aquellas sociedades dominadas por el parentesco; y el de
mercancias asociado con la sociedad industrial y dominada por la divisién de
clase y del trabajo.

Sus ideas y postulados han servido de referencia para la generacién de
una variada discusion de su contenido, de las normas que regulan su funcio-
namiento, sus clasificaciones y tipologias, sus relaciones con la organizacién
del parentesco, el cardcter de los bienes y servicios que entran en circulacién,
el intercambio dentro de concepciones mercantiles y no mercantiles, los
procesos y formas econdmicas que se dan en determinadas realidades, las
formas de capital contenidas dentro de la reciprocidad, entre otros.

Ciertamente la discusion se centra con mayor intensidad en contextos
marcados por la presencia de poblacién indigena, ya que en especial la reci-
procidad o el don se visualizaba en espacios donde el parentesco constituia
el 4mbito de relaciones predominantes, y el mercado no tenfa una presencia
sustancial en la dindmica de estas poblaciones. Aunque en la actualidad es
dificil sostener esta premisa para muchas realidades indigenas, la idea de
diferenciar entre economias del don marcadas por la moral y la costumbre,
y las economias de mercado dirigidas por las transacciones de mercancias,
contindan en la discusién y andlisis.

203



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

De acuerdo con Lapavitsas (2004: 33) y Gregory (2009), la intercambia-
bilidad es el concepto tomado para hacer las distinciones entre las caracteristicas
del don y de las mercancias. Estas representan la racionalidad, el individualismo, el
célculo estricto de beneficio material, las relaciones impersonales y la relacidon
de la propiedad unida al mercado. En contraste, el don representa el poder, la
obligacién moral, el interés colectivo, las relaciones personales que sobreviven
y contintian después del intercambio, un beneficio impreciso y a menudo no
material, y una sociedad basada en relaciones abiertas cuyas caracteristicas
son la voluntad y la similitud.

En este campo de andlisis, una formulacion binaria sobre economia del
don versus economia de mercancias es postulada por Gregory, basdndose en
los conceptos de mercancias de Marx y de dones de Mauss. Para el autor, el
intercambio de mercancias es un intercambio de bienes alienables entre con-
trapartes que estan en independencia mutua; mientras que el intercambio de
dones es entre cosas inalienables cuyos participantes estin en dependencia
reciproca.

Elintercambio de mercancias estableceria relaciones cuantitativas entre los
objetos transados, mientras que el intercambio de dones establece relaciones
cualitativas entre los sujetos involucrados (Gregory, 1980 y 2009). Al parecer,
la intercambiabilidad en las mercancias presentarfa una relacién mas intrinseca,
completay precisa, que la intercambiabilidad de los dones, ya que estos tltimos
tedricamente no son de manera inherente intercambiables, al estar circunscri-
tos a factores no econdmicos, como la moral, la religion y la costumbre.

De igual modo, aun cuando los bienes y servicios involucrados en el don
se retornen, no existiria precisamente una equivalencia cuantitativa entre las
partes al insertarse la prestacién en dreas de la vida social que no son inmedia-
tamente tocadas por el mercado: dar para establecer un vinculo y esperar en
respuesta un gesto reciproco es fundamental en la relacién interpersonal, en
las relaciones entre familias, de amistades, laborales, etcétera.

Sin embargo, creemos que el establecimiento de la dicotomia entre don 'y
mercancia o relaciones mercantiles y no mercantiles no necesariamente deben
plantearse en el sentido de polos opuestos, ya que en la practica los inter-
cambios pueden combinar elementos de mercado unido a formas y normas
que son mds aplicables a relaciones de reciprocidad. Como bien senala Smart
(1983: 397), muchos de estos fundamentos necesitan ser cuestionados mds
que tomados como parte de las definiciones de los dones o mercancias.

Si los dones no son siempre reciprocos y si las motivaciones involucradas
en la donacién son diversas, lo que es comun a los dones como un modo
de intercambio puede ser solamente la necesaria forma del don, entendido
como las distintas formas de expresarse.

204



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

Lo anterior queda de manifiesto al analizar diversos contextos etnograficos
de estudio sobre la temdtica; por ejemplo, Carrier (1991: 132) senala que
los dones y las mercancias no representan categorias exclusivas, sino polos
de un continuo, y que muchas transacciones del don contienen un elemento
de alienacién e individualismo, y muchas transacciones de mercancias tienen
obligaciones mutuas.

Por lo tanto, dones y mercancias no son tan facilmente distinguibles
en el caso de mongolian pawnshop estudiado por Hojer (2012: 35), funda-
mento que también es discutido por estudios realizados en Melanesia, como
los de: Valeri (1994), Weiner (1985), Parry y Block (1996), Mosko (2000),
Gracber (2001) y que nos recuerdan —al menos de forma analitica— laidea de
un continuo en los intercambios planteada por Sahlins (1977) en “economia
de la edad de piedra” y de los planteamientos que mds contemporaneamente
establece Lomnitz (2005) sobre reciprocidad negativa, uno de los polos que
sefalaba Sahlins.

Una visién complementaria es que el intercambio de dones difiere
fundamentalmente del intercambio de mercancias, en términos de los roles
que caracterizan las relaciones, y en términos de los métodos que las personas
usan para incrementar sus ganancias; por lo tanto, cada forma de intercambio
debe ser analizada en razén de sus principios esenciales y sus particularidades
y c6mo la circulacién de valores influye en el reino de las mercancias (Bell,
1991ay 1991b; Mayer, 2002; Ferraro, 2004; Teigen e al., 2005; Addo y
Besnier, 2008).

Esta postura ofrece una aproximacion metodolégica interesante para
concebir los dones y las mercancias, ya que permitirfa comprender los procesos
de intercambios en contextos diversos, mediante las précticas que implementan
sus participantes, pero sin abstraerlos de los tipos de interrelaciones existentes,
de las formas socioculturales que adoptan muchas de estas transacciones, de
las normas y principios que regulan su reproduccién, entre otros elementos.

Llevando estas posturas a los datos empiricos entre los mapuches de
Llamuco, consideramos que hacer las distinciones entre dones y mercancias
es util para separar analiticamente las diferentes practicas que familias y
comunidades realizan; no obstante, para comprender el funcionamiento de
la realidad estudiada, es relevante indagar sobre los contextos sociales y
culturales donde los intercambios se dan y se reproducen.

Estos contextos especificos proporcionan los datos para entender las reglas
que siguen los participantes, los tipos de bienes que entran en circulacién,
los flujos de los intercambios, los principios involucrados y los objetivos que
estos persiguen.

205



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

De igual modo, se debe considerar en su andlisis los elementos de estructura
social que fijan el marco de actuacion, y con ello nos referimos fundamental-
mente a las variables parentesco, residencia y organizacién social, pues son
estos tres elementos los que establecen el juego contextual que “obliga” a la
creacion de redes y generan los imperativos de la cultura para la produccién
y reproduccién de los mecanismos de reciprocidad e intercambio. En Lla-
muco, los informantes asocian las mercancias a la existencia del dinero como
elemento mediador del intercambio; mientras otras valoraciones y medios
utilizados forman parte de la estructura del don.

Con el fin de fijar el andlisis especifico de la equivalencia y el valor de los
intercambios en los apartados siguientes, consideramos necesario delinear
una tipologia general que permita marcar las diferenciaciones analiticas y los
puntos de yuxtaposicion existentes.

De este modo, encontramos que entre los mapuches de Llamuco hay
intercambios vinculados mas directamente con la reciprocidad o el don
(rituales vinculados al ciclo de vida o del ciclo de desarrollo de los grupos do-
mésticos, por ejemplo); otros siguen orientaciones mas de mercado (transaccio-
nes comerciales diversas), y otros presentan caracteristicas especiales como el
trueque, donde visibilizamos una combinacién de ambas formas de actuacion.

Estas formas no son necesariamente opuestas, sino por el contrario, por
lo regular secuenciales y funcionalmente vinculadas unas con otras. El mayor
flujo de intercambios de mercado visualizados en los dltimos afos en las
comunidades de Llamuco, podria hacer suponer una primacia del individualis-
mo y el autointerés en las relaciones que se establecen; pero la observacion de
las diversas practicas en las comunidades nos permite constatar la convivencia
¢ interrelacién permanente de aquellos intercambios mas conceptualizados
dentro de la estructura del don o la reciprocidad con los de mercado, lo cual
nos lleva a afirmar que un mayor flujo de recursos econémicos ha potenciado
los tres tipos de intercambios mencionados que se dan entre los grupos
domésticos de Llamuco.

Equivalencia y valor en la nocién de intercambio y reciprocidad

Lo equivalente en las formas de intercambio que involucran reciprocidad ha
constituido un mecanismo que regula y/o permite la continuidad de una
relacidn, transformdndose en el elemento evaluativo del vinculo existente
entre personas o grupos. Una regularidad descrita en los estudios sobre el
don o la reciprocidad es la tendencia a mantener una relacién equilibrada en
cuanto a bienes o servicios que se dan y los que regresan.

206



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

En esta direccién, Tereucdn (2003: 189), en su estudio sobre reciprocidad
entre los nahuas de Tlaxcala, establece que equivalente significa retornar al
menos lo mismo que se dio en cantidad y calidad; misma regla que Firth
(1974) encuentra entre los maories al sefialar que todo don debe ser devuelto
con un contra-don de un valor como minimo igual.

Beals (1970: 234-239), en sus estudios con zapotecos de México, sefiala
que los intercambios son altamente formalizados, y la equivalencia en el
intercambio es un elemento significativo al momento de la devolucién del
don dado. En su interpretacidn, los objetos son considerados como préstamos,
y si el retorno no es equivalente, debe compensarse con dinero para igualar
su valor cuantitativo.

Una posicion ligeramente distinta es la planteada por Purkayastha (2004:
312-313), en su ensayo sobre la teorfa de los dones reciprocos, al explicar que
existe una obligacién en la devolucién de determinados intercambios, pero
no siempre tienen que ser equivalentes, lo cual genera una ecuacién dificil de
comprender para los economistas.

Desde la perspectiva del intercambio de mercancias y estrictamente
desde la l6gica del mercado, el postulado de Purkayastha no es complicado
de entender, porque el objetivo en todo intercambio es la obtencién de una
ganancia; por lo tanto, la asimetria es una condicién que siempre se busca.

Distinto es cuando los intercambios son normados por la regla de la
equivalencia, pues no recibir al menos lo mismo que se dio pareciera ser un
mal negocio, pero aqui entran en juego otros factores relevantes para las partes
interactuantes como ser: el contexto especifico del intercambio, la relacién
social existente entre los participantes, las circunstancias econdmicas pun-
tuales que originaron su no cumplimiento o el esfuerzo realizado por los grupos
domésticos por cumplir en parte con el compromiso.

Ahora bien, viéndolo desde un punto de vista prictico, se esperaria que
las devoluciones nunca fuesen iguales, ya que al equilibrarse los intercambios
la deuda deja de existir. Investigaciones en pueblos del estado de Tlaxcala,
México (Tereucdn, 2003 y 2008; Carrasco y Robichaux, 2005) sefialan que
la tendencia en los intercambios que involucran reciprocidad es a devolver
lo recibido y agregar otra cantidad, para asi mantener el vinculo a través de
la deuda. Este mismo hecho es fundamentado también por Godbout (1997:
229-231) al explicar que una deuda de don nunca se liquida, disminuye o se
invierte por medio de un don mayor que la deuda, pues la equivalencia es la
muerte del don, es una manera de poner fin a una cadena de dones.

De igual modo, es relevante lo indicado por Ferraro (2004: 90) en términos
de que la deuda es una categorfa cultural que no necesariamente es decidida

207



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

s6lo entre dos individuos; y lo establecido por Peebles (2010: 234), en
términos de no separar analiticamente en el crédito o la deuda los efectos
econdmicos del beneficio de los componentes morales del mismo.

En muchas circunstancias la valoracion del acto de participacion puede
adquirir un cardcter superior a la valorizacion de la equivalencia en bienes
reciprocados, es decir, no se recibe lo mismo que se dio en términos de bienes
o servicios, pero si existe una simetria en términos del acto de reciprocidad.
Puesto lo anterior en términos estrictamente econdmicos no tiene sentido,
ya que la inversién realizada no se corresponderia con lo recibido; pero
visto desde el campo social, si podemos hablar de una equivalencia, porque el
compromiso de relacidn se cumpliria de la mejor forma posible, y este hecho
marca un valor en las relaciones de intercambio, traducido en palabras de los
informantes como “respeto’, “responsabilidad” y “compromiso de las partes”.

Un hecho relacionado con lo anterior y que dificilmente ocurrird es la
negacién del don, ya que en todos los casos de intercambios analizados en
Llamuco indican que la norma es: una ayuda siempre se recibe, una recipro-
cidad siempre se acepta, una solicitud de apoyo siempre se evalta en forma
positiva y siempre hay una evaluacién de las partes en términos de beneficios
mutuos a obtener; por lo tanto, la conducta desinteresada o el don puro en
los términos de Mauss no es una categoria presente entre los mapuches, porque
todo acto de intercambio involucra una responsabilidad y un compromiso
por parte de los involucrados.

Coincidimos en este punto con lo senalado por Cardoso de Oliveira
(2004), al postular que el rechazo del intercambio es vivido por el interlocutor
como una afirmacién de indiferencia o como una agresién (Iéase, insulto
moral), que se expresa con mayor nitidez en el plano de las actitudes o inten-
ciones del agresor, pero también en sus acciones o comportamientos.

Desde otro punto de vista, cuando las equivalencias en los intercambios
estan més reguladas por las reglas del mercado, lo que se busca siempre es una
transaccién que satisfaga las necesidades y conlleve un beneficio de ambas
partes. Si la condicidén no se cumple, las partes pueden buscar concretar la
transaccién con otras personas dentro o fuera de las comunidades, pero no
necesariamente implica un quiebre en las relaciones y la continuidad de ayudas
o cooperaciones en otros planos, en especial cuando hay factores como el
parentesco.

Un ejemplo son las medierfas agricolas en Llamuco, cuyo mecanismo de
operacidn se sintetiza a partir del relato etnogréfico de informantes:

Cuando dos personas acuerdan una siembra, uno aportard la tierra y el otro los insumos

(semillas, fertilizantes, etc.) compartiendo la mano de obra en el trabajo. Los porcentajes de

208



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

distribucién serdn cominmente de 50% para cada uno, a no ser que medie un acuer-
do diferente en virtud de los aportes econdmicos. Estos acuerdos son establecidos con
antelacion, ya que es un intercambio bajo las reglas del mercado. No obstante, para
llegar a establecer el “trato” debe mediar previamente un conocimiento de las partes y
la confianza necesaria que permita asegurar que el “trato” se respetard. Si no se concreta
el negocio, se espera que la relacion social existente no se altere, prevaleciendo vincu-
los como el parentesco o la amistad, por lo tanto ambas partes trataran de disminuir
al méximo los niveles de conflictos que pudiesen suscitarse. (Informantes mapuches
pertenecientes a la comunidades Juan Antinao Pircunche y José Llancao del territorio
de Llamuco).

Otros ejemplos empiricos para denotar las equivalencias en los inter-
cambios de mercado son los conceptos del mapudungun (idioma mapuche),
aretun, kakuniin y wiilatun. El aretun implica la accién de conseguir (pedir
prestado) algo a otra persona, pero no existe un pago extra (interés) por parte
del beneficiado, sino que devuelve lo mismo. Por ejemplo, si alguien “consigue”
un saco de trigo, la equivalencia es la devolucién de lo mismo, estipuldndose
asi el plazo de tiempo para la devolucién.

Sibien hay un beneficio directo para quien “consigue”, queda también de
manifiesto una “deuda” que podra materializarse en similares condiciones bajo
la premisa de “vuelta de mano”. El kakiinun involucra la accidon de intercambiar
bienes de un mismo tipo (semillas, animales, etc.), con base en un célculo de
equivalencias simétricas, y en donde el precio de mercado es el referente de
accion entre las contrapartes.

El wiilatun aduce ala venta de un bien o un servicio, es propiamente una
relacién de mercado en la cual la equivalencia estd marcada por la calidad del
producto y el precio fijado. El término para comprar, que serfa la contraparte
de la transaccidn, es gillan, y la fijacién del precio se denomina falin. Esto se
condice con lo planteado por Adloffy Mau (2006: 102-103), al sefialar que la
probabilidad de que las estructuras sociales sobrevivan serd mayor, cuando éstas
se encuentran conectadas con otras estructuras por relaciones de intercambio
reciproco.

En este sentido, la interdependencia sistémica estd basada en el patrén de
reciprocidad, y la norma puede funcionar como un mecanismo eficiente para
comenzar relaciones nuevas o consolidar las ya iniciadas.

Valor en el sistema de intercambios entre los mapuches de Llamuco

Elvalor involucrado en los intercambios es un aspecto que se entrelaza en todas
las normas y formas en que los intercambios se producen; y al mismo tiempo se

209



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

presenta como un asunto complejo de entender, porque estd enraizado en los
arreglos sociales y culturales definidos por las partes en el establecimiento de
una relacion.

Para Narotzky (2004: 98-99) poder determinar cudl es el valor de las cosas,
constituye uno de los problemas cruciales que suscita el intercambio. Los
bienes que se intercambian deben ser comparables y su tasa de equivalencia
aceptada por las partes en el intercambio; sin embargo, la medida de valor no
debe confundirse con el valor de uso; el primero es una relacién de intercambio
y el segundo es un aspecto independiente de éste.

Un elemento que aclara lo que sucede con la cuestion del valor y las 16gi-
cas de las personas, es el sefialado por Mayer (1974 y 2002) en su estudio con
los quechuas de Pert: plantea que cada grupo conoce cudles son los intercambios
generosos, los justos y cudles son los injustos; y sobre esa base modelardn su
comportamiento. Hay circunstancias donde es ventajoso obrar con otras
personas de formas mds generosas y/o justas, y en otras ocasiones, los intereses
propios llevan a obrar de formas injustas.

Desde esta perspectiva, podriamos definir los diferentes grupos que
integran un determinado lugar o sociedad y la manera como estan rela-
cionadas entre si estudiando la forma, cantidad, calidad y direccién de los
intercambios. Esto constituye un elemento metodolégico importante en el
analisis de los intercambios, porque permite identificar la dindmica de las
relaciones que personas y grupos establecen, posibilitando ademds configurar
intereses individuales, situaciones culturalmente prescritas, obligaciones que
van mas alla de una reciprocidad, un estricto vinculo comercial, etcétera.

Para determinar este valor, Mayer (1974: 45) afirma que el anfitrién
siempre podré calcular el valor de los bienes que estéd redistribuyendo o los
servicios que estd prestando; en tanto, para Bell (1991b: 162) el valor de un
don se mide por el valor de la respuesta reciproca. Ciertamente hay intercam-
bios donde es més fécil establecer su valor y, al mismo tiempo, llevar un registro
de ellos; pero para las personas de Llamuco esto siempre fue un aspecto dificil
de establecer, concluyéndose que una forma de dimensionar el valor de los
intercambios es mediante la férmula: relacién de recursos versus utilidad de
los mismos en un contexto particular.

Al parecer, valor de cambio y valor de uso son los dos elementos que
parecieran diferenciarse cuando se considera en términos dicotémicos a los
dones y mercancias. Godbout (1997: 221-222), refiriéndose al valor en el
intercambio, menciona que existe una tendencia a cuantificar la palabra valor
y transformarla en una cantidad de dinero; esto es lo que ¢l llama valor de
intercambio y que regularmente tenemos por costumbre oponerlo al valor
de uso.

210



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

El valor de uso es mds cercano a la realidad, pero en la misma medida es
inico y no representable por medio de una cantidad. Sin desconocer la im-
portancia del valor de cambio y del valor de uso, el autor indica que las cosas
adquieren diferentes valores segin su capacidad de expresar, de transmitir y
de alimentar los lazos sociales, llamando a este vinculo el valor de lazo.

Por lo tanto, este valor no se establece en comparacién con otras cosas,
sino en relacién social entre las personas participantes del intercambio, siendo
su objetivo el reforzamiento de los vinculos de cooperacién y/o parentesco,
y que posibilitard apoyos econdmicos, sociales o culturales en el futuro. El
valor de lazo es el valor simbélico que se relaciona con el don, vinculado con
lo que circula en forma de don (Godbout, 1997: 223-224).

A lo anterior, hay que agregar que existen circunstancias en la cuales la
retribucién de un servicio personal se puede hacer con bienes especificados
por “costumbre” y no necesariamente por la devolucién del servicio. Cier-
tamente hay intercambios donde es mas fécil establecer su valor y al mismo
tiempo llevar un registro exacto de estos bienes, como las practicas de “ayudas”
que describe Monaghan (1990; 1996) entre los nuyoocos de Oaxaca, o los
intercambios en las fiestas de pueblos en Tlaxcala descritos por Carrasco y
Robichaux (2005); pero hay otros que no siempre son ficiles de establecer en
el momento de su devolucién, como queda de manifiesto en los intercambios
de licor en Otavalo, Ecuador, descritos por Barlett (1980), las extensas com-
pensaciones matrimoniales explicadas por Good (2005) o los intercambios
en comidas entre mapuches de Argentina y entre los judios sefialados por
Kradolfer (2001) y Shuman (2000).

Establecer las relaciones en la practica pasa por la revisién de los elementos
conceptuales que permiten diferenciar diversas practicas, como senala Bell
(1991b): toda relacién de intercambio experimenta una equivalencia de valor,
definida de alguna manera por los participantes. Es necesario profundizar
en estas formas para comprender los tipos de intercambios, los 4mbitos que
encierra y los factores que influyen en ellos.

Un ejemplo de lo anterior lo conforman los casos en Llamuco cuando la
costumbre anula o retrasa la devolucién de un intercambio en reciprocidad,
sobre todo cuando la ocasién involucra “participar con fuego™ en un deter-
minado ritual. Esto se da cuando las mujeres han quedado viudas y con hijos
pequenos, o cuando se trata de madres solteras que viven solas con sus hijos
menores y su situacién econdémica no les permite cumplir con el compromiso
contraido.

1 Asistir a un ritual con licor, refrescos, cervezas y comida para cocinar en el momento, y
distribuirlos posteriormente entre los invitados.

211



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

El protocolo demanda que las personas comuniquen esta circunstancia
a las contrapartes, lo cual se interpreta como un simbolo de respeto y valora-
ci6n del vinculo de parentesco o amistad; aunque no significa necesariamente
que la deuda desaparezca, pues siempre se esperard alguna retribucion. Si a
pesar de su situacion social y econdémica deciden participar, el valor del hecho
tiene una evaluacioén especial por quien recibe el beneficio, independientemen-
te de la cantidad de bienes (comida y bebida) que lleven las mujeres al evento.
El valor de la accién en este caso es considerablemente mayor y genera un
fortalecimiento del vinculo de lazo (Godbout, 1997).

Debemos agregar que estas situaciones no constituyen excepciones a la
regla, sino més bien soluciones culturalmente establecidas para remediar, en
parte, la rigidez del cumplimiento de compromisos entre familias, en especial
aquellas unidas por parentesco patrilineal.

También es necesario establecer y reafirmar que la equivalencia de valor es
definida por los participantes, tal y como se sefialan en los siguientes ejemplos:
a) en caso de defuncién de un integrante del grupo doméstico, éste recibird
el apoyo de todos los que forman parte de un kiie eluwiin,” en particular
con quienes existe un vinculo de parentesco patrilineal; 4) la valoracion de la
ayuda es mayor con quienes existe un proceso de cooperacién permanente,
pero también se espera un apoyo emocional, social 0 econdémico mds relevan-
te, destacandose el esfuerzo que realizan los grupos domésticos por cumplir
con los compromisos adeudados y su sentido de responsabilidad; ¢) un ofre-
cimiento de apoyo voluntario es reconocido como el inicio de vinculos de
intercambios, destacandose la accidon de la persona o el grupo doméstico mas
que la cantidad de bienes involucrados en la ayuda.

Los ejemplos denotan las particularidades de la relacién entre valor de
los bienes involucrados, utilidad de los mismos para quien da y recibe, valor
del intercambio y valor de la relacién existente; por lo tanto, el andlisis de
valor lleva consigo todos o casi todos estos elementos, y en virtud de ello es
como se dan y establecen las equivalencias en los intercambios.

Intercambios de reciprocidad e intercambios de mercado en Llamuco

A partir del trabajo de campo es posible asociar algunas caracteristicas
relevantes asociadas a los intercambios referidos a la reciprocidad y otras
referidas al intercambio de mercado en Llamuco, lo cual tiene como objetivo
mds bien una diferenciacion de reglas del juego, pues en la prictica muchos

2 Grupo de ayuda integrado por parientes patrilineales y no parientes que tienen como
condicién la cercania de residencia en una comunidad.

212



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

de los intercambios de mercado no pueden analizarse sin considerar el con-
texto de relaciones donde los participantes estan involucrados. En Llamuco,
las equivalencias en los intercambios que involucran reciprocidad no siempre
guardan una simetria, aun cuando los participantes conocen bien cudnto de
un determinado bien o servicio es apropiado dar y cudnto se espera recibir en
un cCompromiso.

Pero para entender esta forma de actuar es necesario considerar el contexto
sociocultural donde estos intercambios se producen, lo cual se refleja en el
siguiente caso: todo grupo doméstico forma parte de un xokinche, o grupo
de parentesco patrilinealmente localizado. La pertenencia al mismo lleva
consigo la responsabilidad de apoyar social y econémicamente a los parientes
patrilineales, sobre todo hermanos, padres, tios ¢ hijos.

Para el caso especifico de una boda, un informante hombre de 60 afios
explica el proceder en términos de sus compromisos:

Yo tengo tres hijos hombres, pero uno de mis hermanos tiene dos hijos hombres y dos

mujeres y mi otro hermano tiene tres hijas. Cuando las hijas de mis hermanos se casen,

yo tengo la responsabilidad de contribuir econédmicamente a la realizacion del mafutiin

(matrimonio mapuche) de todas ellas, por lo que deberé hacer un gasto importante. No

obstante, como yo solamente tengo hijos hombres ¢l nivel de reciprocidad conmigo

no serd el mismo, debido a que los padres deben gastar mds dinero cuando se casan las
hijas, pero eso es algo que yo sé que es asi.

En este caso no hay una equivalencia simétrica en la devolucion del gasto,
pero se asume como correcto porque es parte de la “responsabilidad” por
pertenecer al mismo xokinche. No obstante, indica: “Probablemente mis
hermanos sean mds ‘generosos’ conmigo cuando yo requiera su apoyo en otro
tipo de situaciones...”.

Este mismo hecho es replicable en el caso de defunciones. En Llamuco
todos los parientes patrilineales forman parte de un kizze eluwiin, lo cual con-
ceptualmente implica que se actia como grupo en un ritual de muerte. En tal
caso, cada integrante del grupo patrilineal apoyard social, emocional y eco-
némicamente a quienes han sufrido la pérdida de un familiar durante todo
el rito funerario. Por légica, aqui no existe una cuantificacion del nimero de
veces que a alguien le ha correspondido apoyar, pues lo relevante es el soporte
del grupo. Una regla que senalan todos los informantes es que cuando se da
algo siempre se espera recibir al menos lo mismo en cantidad y calidad.

De hecho, los informantes explican que llevan registros escritos de quiénes
los han apoyado, con qué bienes o servicios, en qué cantidades y cudntas veces.
La equivalencia equilibrada o simétrica pareciera ser la norma operante; pues
la asimetria puede implicar un deterioro en la relacién o su rompimiento,

213



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

aunque en los casos observados las personas siempre indicaron que habia que
mantener la deuda, por lo tanto: o se daba més en cantidad o se mejoraba la
calidad de los bienes en circulacién en los intercambios.

En este sentido, observamos al menos seis consideraciones que reﬂejan
los contextos donde los intercambios fluyen: 2) cuando un grupo doméstico
joven esta participando por primera vez en algt’m ritual (matrimonios, ritos
funerarios o ritos religiosos) marca un referente de equivalencia que espera
sea devuelto en las mismas condiciones en el futuro; &) cuando se esta de-
volviendo una ayuda, el organizador del ritual espera una equivalencia como
medida de reciprocidad, y evalta la participacién y su relacién con el grupo
doméstico en virtud de los bienes econémicos que entran en circulacién; ¢)
cuando un grupo doméstico —por diversas circunstancias— no puede responder
de la misma forma a otro (cantidad y calidad de lo recibido), deberd dar las
explicaciones correspondientes. En tal caso, se valorard el esfuerzo que las
personas realizan por cumplir el compromiso y no se produce una fractura
en la relacidn social existente; ) cuando las personas se ven imposibilitadas
para retribuir la ayuda, siempre debe existir una causa que culturalmente lo
justifique, como es la situacién de mujeres que han enviudado recientemente
y tienen aun hijos pequefios; ¢) cuando los intercambios involucran servi-
cios (horas o dfas de trabajo) solicitados, la equivalencia siempre se presenta
como una condicién obligatoria por cumplir, ya sea por quien recibié
el beneficio en primera instancia u otra persona que éste consiga para actuar
en su lugar, pero siempre debe existir una respuesta simétrica; y f) cuando se
trata de intercambios que involucran mds las reglas del mercado, las equiva-
lencias no siempre son simétricas, pues el beneficio individual es lo que estd
detrds de la transaccion. No obstante, dicha relacién siempre se encuentra
mediada por un acuerdo inicial que las partes han aceptado.

Visto lo anterior desde las reglas de la equivalencia, tenemos que en ambas
transacciones debe existir un equilibrio de valor definido de alguna forma
por los participantes, y se podria pensar que un intercambio justo o equilibrado
implica un aumento de la utilidad en forma igualitaria para cada una de las
partes, satisfaciendo la regla de la equivalencia para uso general.

Sin embargo, la equivalencia de valor puede tener variadas interpretacio-
nes y las formas en que se soluciona una disconformidad pueden presentar
también modalidades diferentes; pero silas mercancias se ven solamente como
fenémeno econdmico, no se lograra comprender la totalidad de la perspectiva
de la intercambiabilidad, ya que las mercancias son también productos utiles,
y su utilidad interactda con el valor de intercambio en el curso de las transac-
ciones que se realizan. Estos dos componentes —equivalencia y valor— son

214



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

relevantes para la comprensién del intercambio, la reciprocidad y sus relaciones
con el mercado, principalmente porque fijan pautas de relacién y formas de
actuacién de los participantes.

Conclusiones

Tomando los postulados de los autores y examindndolos con los datos de
campo en comunidades mapuches de Llamuco, sefialamos la necesidad de
hacer las separaciones tdcitas entre formas de intercambio que involucran las
reglas del mercado, y otras en donde prima la reciprocidad o el don, pero
sin ser demasiado categéricos en el establecimiento de la dicotomia, pues en
muchas ocasiones ambas formas estan fusionadas, al menos en las reglas que
acttan para la generacién de la relacién.

En el contexto empirico de investigacion, las personas distinguen claramente
los intercambios que conllevan reciprocidad de otras formas de relaciones.
Términos como “compromiso” y “responsabilidad” denotan una relacién
basada en la ayuda mutua, donde el vinculo de parentesco y amistad son
componentes esenciales en el intercambio generado, y la equivalencia como
norma de operacién es lo que estd implicito en los acuerdos establecidos. Por
otro lado, para los intercambios que involucran “dinero’, los conceptos que
se usan son “negocio” y “deuda” y, aunque las reglas del mercado en términos
de beneficios econdmicos es lo que prima, también encontramos un matiz
importante de normas que regulan las relaciones de intercambio reciproco
en este tipo de transacciones.

Lo anterior estd directamente relacionado con la condicién de los
participantes, debido a que si la relacidn se da entre personas de una misma
comunidad o dentro del territorio de Llamuco, éstas procurardn no sacar un
beneficio individual a costa de perjudicar al otro, sino mds bien establecer
una relacién “justa” para ambas partes.

La precaucién no se basa exclusivamente en estrictas normas morales,
sino mds bien estd condicionada a los procesos de interaccién permanente
que las personas y los grupos domésticos tienen en Llamuco, y a la necesidad
de no romper con redes de relaciones que pueden ser utiles en diferentes
momentos; por lo tanto, evitar un conflicto por transacciones que no conllevan
un gran beneficio individual parece ser una conducta apropiada.

Financiar determinados hechos, por ¢jemplo bodas, ritos funerarios o ri-
tuales religiosos, involucra un costo econémico que muchas veces un grupo
doméstico no estd en condiciones de asumir por cuenta propia, y para lograrlo
necesita la presencia de otros para contribuir en su ejecucién. Sin embargo,

215



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

estos apoyos no se consiguen por caridad o solidaridad desinteresada, sino se
requiere ser parte de redes que proporcionen este nivel de seguridad, ¢ implica
niveles de reciprocidad y equivalencia mds o menos similares, para evitar asi
un conflicto con algunos de los participantes.

En este sentido, se debe considerar que los intercambios en Llamuco no
funcionan como mecanismos aislados de relacién entre personas, sino que
integran un conjunto de relaciones fundadas en el parentesco, en la residencia y
en la organizacién social; por lo tanto, muchos de los intercambios mercantiles
estan basados en relaciones de reciprocidad anteriores y la confianza necesa-
ria para establecer acuerdos de beneficio econémico mutuo.

También existen otras modalidades de intercambios vinculados al
establecimiento de formas diddicas que se pueden situar dentro de formas
comerciales de relacién como el aretun (conseguir), kakiinun (cambiar),
wiilatun (vender) y xafkintu (trueque). La particularidad de ellos es que se
pueden relacionar analiticamente a modalidades de intercambios de mer-
cado, pero los limites de separacion técita entre prestaciones y mercado no
siempre son tan visibles.

Mis que diferenciar si el intercambio es de mercado o se rige por las
normas de la reciprocidad, es importante identificar y comprender el contexto
donde se dan los intercambios. En el andlisis de la reciprocidad encontramos
caracteristicas de mercado como la asignacién de valor y calidad de acuerdo
con precios de determinados productos, y en los intercambios mercantiles
hallamos que muchos “negocios” o acuerdos productivos se dan en un marco
de confianza, generado por las relaciones de reciprocidad.

Por tanto, para entender el intercambio y la reciprocidad no sélo debe
tomarse en cuenta la construccidn de relaciones sociales, sino también la de
relaciones econdmicas, dado que lo econdémico es relevante en Llamuco para
sostener y reproducir este tipo de pricticas en las comunidades y apoyar los
propias estrategias econémicas de los grupos domésticos.

Referencias

Addo, Ping-Ann y Niko Besnier (2008), “When gifts become commidities: Pawnshops
valuables, and shame in Tonga and the Tongan didspora’, en Journal of the Royal
Anthropological Institute, vol. 14, Reino Unido: Royal Anthropological Institute.

Adloff, Frank y Stephen Mau (2006), “Giving social ties, reciprocity in modern society”,
en European Journal of Sociology, vol. 47, nim.1, Cambridge: Cambridge University
Press.

Barlett, Peggy (1980), “Reciprocity and the San Juan Fiesta’, en Journal of Anthropological
Research, vol. 36, nim. 1, Estados Unidos: University of New Mexico.

216



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

Beals, Ralph (1970), “Gifting, reciprocity, saving and crédito in Peasanta Oaxaca’, en
Southwestern Journal of Anthropology, vol. 26 , nam. 3, Estados Unidos: University of
New Mexico.

Bell, Duran (1991a), “Reciprocity as a generating process in social relations’, en journal of
Quantitative Anthropology, nim. 3, Netherland: Kluwer academic publishers.

Bell, Duran (1991b), “Modes of Exchange: Gift and Commodity”, en Zhe Journal of Socio-
Economics, vol. 20, nim. 2, Netherland: JAI Press Inc.

Bourdieu, Pierre (2007), E/ sentido prictico, Argentina: Siglo XXI.

Cardoso de Oliveira, Luis (2004), “Honor, dignidad y reciprocidad”, en Cuadernos de
Antropologia Social, ndm. 20, Argentina: Universidad de Buenos Aires.

Carrasco, Guillermo y David Robichaux (2005), “Parentesco, compadrazgo y ayuda: el caso
de las fiestas quiceafieras en Tlaxcala’, en Robichaux, David [ed.], Familia y parentesco,
en México y Mesoamérica. Unas miradas antropoldgicas, México: Universidad
Iberoamericana.

Carrier, James (1991), “Gifts, Commodities and Social Relations: A Maussian View of
Exchange”, en Sociological Forum, vol. 6, ntim. 1, Estados Unidos: Eastern Sociological
Society.

Cheal, David (1988), ke gift economy, Nueva York, Londres: Routledge.

Davies, Gary et al. (2010), “Gifts and Gifting”, en International Journal of Management
Review, vol. 12, Reino Unido: British Academy of Management and Blackwell
Publishing Ltd.

Ferraro, Emilia (2004), “Owing and being in debt. A contribution from the northern
Andes of Ecuador’, en Social Anthropology, vol. 12, nim. 1, Reino Unido: European
Association of Social Anthropologists.

Firth, Raymond (1974), Témas de Antropologia Econdmica, México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Godbout, Jacques (1997), El espiritu del don, México: Siglo XXI.

Good, Catharine (2005), “Trabajando juntos como uno: conceptos nahuas del grupo
doméstico y la persona’, en Robichaux, David [ed.], Familia y parentesco en México y
Mesoamérica. Unas miradas antropoldgicas, México: Universidad Iberoamericana.

Graeber, David (2001), “Marcel Mauss Revisited”, en Graeber, David [ed.], Toward and
Anthropological Theory Value, Estados Unidos: Palgrave Macmillan.

Gregory, Christhopher (1980), “Gifts to men and gifts to god: Gift exchange and capital
accumulation in contemporary Papu New Guinea’, en Man, nim. 15, Reino Unido:
Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Gregory, Christhopher (2009), “Whatever happened to economic anthropology?”, en Zhe
Australian Journal of Anthropology, vol. 20, Australia: Australian Anthropological
Society.

Griesler, Markus (2006), “Consumer gift system: Netnographic insights from Napster”, en
Journal of consumer research, Estados Unidos: The University of Chicago Press Journals.

Gudeman, Stephen (2001), Economy’s tension: the dialectics of community and market,
Estados Unidos: Berghahn Books.

Hojer, Lars (2012), “The spirit of bussines: Pawnshop in Ulaanbaatar”, en Social
Anthropology/Antropologie sociale, vol. 20, Reino Unido: European Association of
Social Anthropologists.

217



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Hollenbeck, Candice ez al. (2006), “Gift giving: A community Paradigm”, en Psichology &
Marketing, vol. 23, Estados Unidos: Wiley Periodicals.

Khattri, Man (2010), “Rites of Passage: Flow of Gifts”, en Dhaulagiri Journal of Sociology
and Anthropology, vol. 4, Nepal: Departament of Sociology/ Antrhropoly, Tribhuvan
University.

Kradolfer, Sabine (2001), “La importancia del don como fundamento para las relaciones
sociales en las comunidades mapuche de Argentina’, en Scripta Ethnoldgica, vol. XXIII,
Argentina: Centro Argentino de Etnologia Americana.

Komter, Aatke (2005), Social Solidarity and the Giff, Nueva York: Cambridge University
Press.

Kowalski, Robert (2011), “The Gift — Marcel Mauss and international aid”, en Journal of
Comparative Social Welfare, vol. 27, nim. 3, Reino Unido: Routledge, Taylor andd
Francis Group.

Lapavitsas, Costas (2004), “Commodities and Gifts: Why Commodities Represent More
than Market Relations”, en Science & Society, tomo 68, nim. 1, Estados Unidos:
Guilford Publications.

Lomnitz, Claudio (2005), “Sobre la reciprocidad negativa’, en Revista de Antropologia
Social, vol. 14, Espana: Universidad Complutense de Madrid.

Mallard, Grégoire (2011), “The Giffs revisited: Marcel Mauss on War, Debt, and the Politics
of Reparations’, en Sociological Theory, vol. 29, Estados Unidos: American Sociological
Association.

Mauss, Marcel (1971), Sociologia y Antropologia, Espaa: Tecnos.

Mayer, Enrique (1974), “Las reglas del juego en la reciprocidad andina’, en Alberti Georgio
et al. [comps.], Reciprocidad e intercambio en los andes pernanos, Pert: Instituto de
Estudios Peruanos.

Mayer, Enrique (2002), Articulated peasant. Household economies in the Andes, Estados
Unidos: Westview Press.

Monaghan, John (1990), “Reciprocity, Redistribution, and the Transaction of Value in
the Mesoamerican Fiesta’, en American Ethnology, vol. 17, nam. 4, Estados Unidos:
American Anthropological Association.

Monaghan, John (1996), “Fiesta finance in Mesoamerica and the origins of a gift exchange
system”, en The Journal of the Royal Anthropological Institute, vol. 2, nim. 3, Reino
Unido: Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Mosko, Mark (2000), “Inalicnable Ethnography: Keeping-While-Giving and the Trobriand
Case’, en The Journal of the Royal Anthropological Institute, vol. 6, nim. 3, Reino
Unido: Whiley-Blackwell on behalf of the Royal Anthropological Institute of Great
Britain And Ireland.

Narotzky, Susana (2004), Antropologia econdmica. Nuevas tendencias, Espafia: Melusina.

Parry, Jonathan y Maurice Block (1996), Money & the morality of exchange, Reino Unido:
Cambridge University Press.

Peebles, Gustav (2010), “Anthropology and credit and debt’, en Annual review od
Anthropology, vol. 39, Estados Unidos: Annual Reviews.

Purkayastha, Dipankar (2004), “A theory of reciprocal gifts’, en Atlantic Economical Journal,
vol. 32, nim. 4, Estados Unidos: Atlantic Economical Society.

Sahlins, Marshall (1977), Economia de la edad de piedra, Madrid: Akal.

218



Julio Tereucdn-Angulo, Claudio Bricefio-Olivera y José¢ Galvez-Nieto. Equivalencia y valor en
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches

Shuman, Amy (2000), “Food gifts: ritual exchange and the production of excess meaning”,
en The Journal of American Folklore, vol. 113, ntim. 450, Estados Unidos: University
of lllinois Press.

Smart, Alan (1983), “Gifts, Bribes and Guanxi: a reconsideration of Bourdieu’s social
capital’, en Cultural Anthropology, vol. 8, nim. 3, Estados Unidos: Society for Cultural
Anthropology.

Teigen, Karl ez a/. (2005), “Giver-receiver asymmetries in gift preferences”, en British Journal
of Social Psychology, vol. 44, nim. 1, Reino Unido: The British Psychological Society.

Tereucdn, Julio (2003), “Redes de reciprocidad e intercambio y su importancia en la
cultura y economia de una comunidad postnahua de Tlaxcala’, Tesis de Maestria en
Antropologia Social, México: Universidad Iberoamericana.

Tereucdn, Julio (2008), “Reciprocidad e intercambio entre los mapuches: organizacién social
y economfa en comunidades rurales del sur de Chile”, Tesis doctoral en Antropologia
Social, México: Universidad Iberoamericana.

Valeri, Valerio (1994), “Buying women and selling them: gift and commodity exchange
in Huaulu alliance”, en Man, vol. 29, nim. 1, Reino Unido: Royal Anthropological
Institute of Great Britain and Ireland.

Venkatesan, Soumhya (2011), “The social life a ‘frec’ gift’, en Journal of the American
Ethnological Society, vol. 38, Estados Unidos: American Anthropological Association.

Weinner, Annette (1985), “Inalienable Wealth”, en American Ethnologist, vol. 12, nim. 2,
Estados Unidos: American Ethnological Society.

Yan, Yunxiang (1996), The Flow of Gifts. Reciprocity and Social Networks in a Chinese Village,
Estados Unidos: Standford University Press.

Julio César Tereucan Angulo. Doctor en Antropologia Social por la
Universidad Iberoamericana de México. Académico e Investigador del
departamento de Trabajo Social y del Centro de Investigaciones Territoriales
de la Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. Lineas de investigacion:
economia cultural, organizacién social indigena, politicas ptblicas. Publica-
ciones recientes: Tereucdn Julio y Claudio Briceno, “Estado, politica social
y desarrollo territorial local. Andlisis del concepto de regién de refugio’, en
Revista Chilena de Estudios Regionales, num. 1 (2009); Gélvez José, Julio
Tereucan, Sergio Mufioz, Claudio Briceno y Mayorga Mufoz, “Propiedades
psicométricas del cuestionario para evaluar clima social del centro escolar
(CECSCE)”, en LIBERABIT Revista de Psicologia (Scielo), vol. 20, nam. 1
(2014); Robles Carmen y Julio Tereucdn, “Efectividad de la medida de
libertad vigilada. Experiencia del Centro de Reinsercién Social de Angol’, en
Revista Cuadernos de Trabajo Social, vol. 7, ntim. 1, Latindex (2015).

219



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Claudio Andrés Briceno Olivera. Magister en Investigacién y Desarrollo
Local por la Universidad Complutense de Madrid. Académico e Investigador
del departamento de Trabajo Social. Lineas de investigacion: politicas pabli-
cas y sociales, pobreza, economia informal. Publicaciones recientes: Bricefio
Claudio, Hilda Llanquinao y Olga Rebolledo, “Traditional Mapuche
education. Contribution for an Intercultural Education Journal of Intercul-
tural Communication’, issue 16 (2006); Bricefio Claudio, Hilda Llanquinao
y Olga Rebolledo, “El Pentukum como metodologia de ensefianza-aprendizaje
en la cultura mapuche’, en Revista de Lengua y Literatura Mapuche (2008);
Tereucdn Julio y Claudio Bricefio, “Estado, politica social y desarrollo terri-
torial local. Andlisis del concepto de regién de refugio’, en Revista Chilena de
Estudios Regionales, nuim. 1 (2009).

José Luis Galvez Nieto. Magister en Gerencia Social por la Universidad
de La Frontera de Chile. Académico e Investigador del departamento
de Trabajo Social. Lineas de investigacién: educacidn, politicas publicas y
sociales. Publicaciones recientes: Galvez-Nieto J. L., D. Vera-Bachmann e L.
Trizano, “Estudio confirmatorio del Cuestionario para evaluar Clima Social
del Centro Escolar en Chile”, en Revista Mexicana de Psicologia, vol. 32, ntim.
2 (2015); Galvez-Nieto J. L., D. Vera-Bachmann, L. Trizano y J. A. Garcia,
“Examen psicométrico de la Escala de Actitudes hacia la Autoridad Institu-
cional (AAI-A), en estudiantes chilenos’, en Revista Iberoamericana de Diag-
néstico y Evaluacién Psicoldgica, vol. 39, num. 1 (2015); Galvez-Nieto J. L.,
D. Vera-Bachmann, C. Cerda y R. Fuentes, “Escala de victimizacién entre
adolescentes a través del teléfono mévil y de internet: estudio de validacién
de una version abreviada de 10 items”, en Revista Iberoamericana de Diagnds-
tico y Evaluacion Psicoldgica, vol. 41, num. 1 (2016); Gélvez-Nieto J. L., K.
Polanco y S. Salvo, “Propiedades psicométricas de la Escala de Autoconcepto
Académico (EAA) en estudiantes chilenos”, en Revista Iberoamericana de
Diagnéstico y Evaluacién Psicoldgica (en prensa).

Recepeién: 30 de septiembre de 2015.
Aprobacion: 18 de julio de 2016.

220



