
ISSN Impreso 1405-1435, Electrónico 2448-5799, UAEM, núm. 72, septiembre-diciembre 2016, pp. 199-220

Equivalencia y valor en procesos de  
reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

Equivalence and value in processes of reciprocity  
and exchange between Mapuche people

Julio Tereucán-Angulo / julio.tereucan@ufrontera.cl
Claudio Briceño-Olivera / claudio.briceno@ufrontera.cl

José Gálvez-Nieto / jose.galvez@ufrontera.cl
Universidad de La Frontera, Chile

Abstract: Reciprocity and exchange are two issues of interest in anthropology stated in 
Marcel Mauss’ essay about gifting. However, this topic has had limited attention among 
the Mapuche, especially within the area of social practices that people and domestic groups 
perform in rural communities. The objective of this article is the analysis of reciprocity and 
exchange from the perspective of interchangeability and associated processes in Mapuche 
communities, to later evaluate the principles involved, especially the ones related to the 
equivalence and value of reciprocity; postulating that based on the analysis the following 
can understood: practices of social organization, economic relations, everyday social 
interactions between domestic groups, among other areas. The research was conducted with 
a qualitative strategy, and the ethnographic method was developed to process data collection 
in Mapuche communities of southern Chile.
Key words: reciprocity, interchange, equivalence, value, Mapuche people.
Resumen: La reciprocidad y el intercambio constituyen un tema de tratamiento en la 
antropología a partir del ensayo sobre los dones de Marcel Mauss; no obstante, esta temática 
ha tenido un escaso tratamiento entre los mapuches, especialmente desde la óptica de las 
prácticas sociales que personas y grupos domésticos realizan en las comunidades rurales. El 
objetivo del artículo es analizar la reciprocidad y el intercambio desde la perspectiva de la 
intercambiabilidad y procesos asociados en comunidades mapuches, para posteriormente 
dimensionar los principios involucrados, en particular los referidos a equivalencia y valor en 
la reciprocidad; postulando que a partir del análisis de estas prácticas se puede entender y 
comprender la organización social, la dinámica de relaciones económicas, las interrelaciones 
sociales cotidianas entre grupos domésticos, entre otros ámbitos. La investigación es de tipo 
cualitativa bajo el método etnográfico y se realizó en comunidades mapuches del sur de 
Chile.
Palabras clave: reciprocidad, intercambio, equivalencia, valor, mapuches.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

200

Introducción 

La dinámica y proceso del don y/o el intercambio constituye un aspecto 
importante en la vida social, cultural y económica de muchos grupos; y en 
disciplinas como la antropología social, sociología y economía ha tenido 
diversas y extensas discusiones a partir del trabajo de Marcel Mauss (1971), 
quien describe un ciclo de prestaciones formado por tres obligaciones: dar 
- recibir - devolver, cuyo objetivo principal es el establecimiento y  mante-
nimiento de relaciones de solidaridad entre los grupos que componen una 
sociedad (Bordieu, 2007; Kowalski, 2011). 

Diversos autores como Sahlins (1977), Monaghan (1990 y 1996), Yan 
(1996), Tereucán (2003 y 2008), Good (2005), Ferraro, (2004), Teigen et 
al. (2005), Carrasco y Robichaux (2005), Khattri (2010), Peebles (2010), 
Venkatesan (2011), Mallard (2011), HØjer (2012) se han abocado al análisis 
teórico del tema, poniendo en discusión las premisas de Mauss y/o su estudio 
en contextos diversos. 

Precisamente Yan (1996: 1) en su libro The Flow of Gifts. Reciprocity and 
Social Networks in a Chinese Village sintetiza una de las ideas centrales conte-
nidas en la generalidad de los estudios, al señalar lo siguiente: 

es ampliamente reconocido que el don es uno de los más importantes modos de 
intercambio social en las sociedades humanas. La obligación de dar y recibir mantiene, 
fortalece y crea varios vínculos sociales que pueden ser cooperativos, competitivos o 
antagónicos, permitiendo comprender e interpretar roles culturales y la estructura de 
relaciones sociales de una determinada sociedad…

Desde una mirada más sociológica, Komter (2005) reafirma también 
este mismo punto y asigna una función importante al don y/o los intercam-
bios en el mantenimiento de relaciones de solidaridad entre los grupos que 
componen una sociedad. Complementando a Yan y Komter, debemos agregar 
la significativa función económica que cumplen los intercambios, especialmente 
en grupos que tradicionalmente son considerados “pobres” dentro de las 
mediciones socioeconómicas de los países, como es el caso de los mapuches en 
Chile. 

En tal sentido, la generación de redes o sistemas de intercambios resultan 
ser relevantes para la subsistencia de los grupos domésticos en un sentido 
amplio, ya que su análisis debe considerar un conjunto de factores como la 
organización social, la ritualización de prácticas, las configuraciones espaciales 
y territoriales, las prerrogativas culturales, entre otros aspectos. 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

201

Por ello, el objetivo del presente trabajo se enfoca, en primer lugar, al 
análisis de la reciprocidad y el intercambio desde la perspectiva de la inter-
cambiabilidad y procesos asociados en el contexto empírico de análisis, para 
posteriormente dimensionar los principios involucrados en ella, en especial 
los referidos a equivalencia y valor puestos en la reciprocidad y el intercambio.

La investigación se realizó en el territorio mapuche o kiñel mapu de 
Llamuco, conformado por siete comunidades mapuches rurales. Llamuco 
pertenece a la comuna de Vilcún en la Región de La Araucanía, territorio 
de localización histórica del pueblo mapuche en el sur de Chile. La extensión 
territorial es de 1,088.03 hectáreas con una población de 1.094 personas 
distribuidas en 298 grupos domésticos. Sus habitantes son hablantes de 
mapudungun (idioma mapuche) y español; sus principales fuentes de ingresos 
son la pequeña agricultura y la venta de mano de obra en los rubros de la 
construcción, comercio y servicio doméstico. 

El trabajo forma parte de una investigación apoyada por la Universidad 
de La Frontera, a través de los proyectos DIUFRO núm. DI 09-0065 y DI 
09-0066, desarrollados entre 2010 y 2012. El método utilizado fue de tipo 
etnográfico, para lo cual se desarrolló una labor de campo de diez meses; las 
principales técnicas de recolección de datos fueron la observación partici-
pante y la entrevista en profundidad. 

Reciprocidad e intercambio: intercambiabilidad, mercancías y dones

En palabras de Griesler (2006), las relaciones de intercambio llegan a conformar 
una estructura de funcionamiento de la sociedad que afecta el conjunto de 
esferas de vida de las personas, transformándose el don en un hecho social 
total en términos de Durkheim en la medida que es coercitivo y obligatorio. 
Plantea además que el don puede integrar al menos de tres elementos teóricos 
claves: a) distinción social, b) normas de reciprocidad y c) rituales y simbolismos. 

Las distinciones sociales se demostrarían a través de los patrones de inte-
racción entre un dador y un receptor, permitiendo configurar una estructura 
de relación y condición de las partes involucradas, siendo el parentesco y la 
amistad dos factores importantes en esta configuración. La norma de la 
reciprocidad reflejaría el conjunto de reglas y obligaciones que dan paso a un 
complejo patrón de dar, recibir y devolver, posibilitando además comprender 
el estándar moral de solidaridad social existente. 

El último elemento en el estudio del don son los rituales y simbolismos; 
estos rituales se definen como actividades gobernadas por reglas de expresión 
simbólica en donde el don es inculcado a los miembros de un grupo mediante 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

202

una representación colectiva, cuyo fin es el refuerzo de relaciones sociales, en 
especial entre parientes. 

En el contexto empírico de estudio, dichos elementos están estrecha-
mente interrelacionados, ya que las formas de organización social mapuche 
en Llamuco definen las responsabilidades y compromisos que cada una de las 
personas tienen con otros, sobre todo parientes patrilineales; las actividades 
colectivas que involucran el accionar de grupo de parientes; y los tipos de 
redes territoriales que se construyen mediante los intercambios. 

Estas interacciones están lógicamente integradas en normas, prácticas y 
reglas de equivalencia y valor en los intercambios, que permiten definir los 
mínimos de conducta de las personas y grupos domésticos en los distintos 
contextos. Éstos tienen la particularidad de estar incrustados dentro de la 
cultura, por lo tanto estamos hablando de diferentes tipos de eventos rituales 
(matrimonios, ritos funerarios, ritos religiosos, etc.), o acciones cotidianas 
que siguen un estricto protocolo de relación, que le permite dar formalidad y 
ritualización a los mecanismos de reciprocidad e intercambio. 

En tal sentido podemos afirmar que la cultura entre los mapuches actúa 
como un potente esquema de control social que condiciona y obliga a las 
familias y grupos a involucrarse en este sistema de redes de intercambio exis-
tente en el territorio de Llamuco. No ser parte del mismo es una condición 
que difícilmente puede darse, ya que a las limitantes económicas para el 
financiamiento de muchos eventos del ciclo de vida debe agregarse el componente 
social y de prestigio de las personas y familias. Estos dos aspectos son altamente 
valorados entre las familias de Llamuco, en especial en rituales con una mar-
cada característica de “público”, es decir, que son del escrutinio y evaluación de 
los participantes y observadores del evento.

Retomando el ciclo de prestaciones involucradas en el don, hay dos 
elementos que nos permiten situar el análisis en razón de los datos empíricos 
entre los mapuches. Un primer aspecto refiere a la tercera obligación presen-
te en el ciclo de prestaciones, es decir, el retorno de los dones y el carácter 
obligatorio de la norma que posibilita la circulación permanente de bienes 
y servicios dentro de un conjunto de normas simétricas de funcionamiento 
que regulan los movimientos de transferencia. Un segundo componente es la 
equivalencia y valor contenido en los mecanismos de reciprocidad e intercam-
bio (Mauss, 1971; Graeber, 2001; Ferraro, 2004; Gudeman, 2001; Gregory, 
2009; Peebles, 2010; Godbout, 1997). 

Para Mauss, 1971 el intercambio humano comienza con las prestaciones 
totales; es decir, una afectación al conjunto de la sociedad y en todos sus pla-
nos, lo cual lleva a plantear el don como un hecho social total. En esta etapa 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

203

las prestaciones son realizadas entre grupos y adquieren una connota-
ción clasificada dentro del orden de lo no económico, debido a que no es 
el autobeneficio lo que motiva el intercambio, sino el bienestar del grupo, y 
por tanto es la norma moral lo que permite la reproducción del ciclo de 
dar – recibir – devolver. 

Toda transacción creará vínculos sociales más allá de las personas, por 
eso la moralidad emerge de estos vínculos sociales como realidad sui generis 
de interacciones sociales informales (Mauss, 1971; Godbout, 1997; Mayer, 
2002; Hollenbeck et al., 2006; Davies et al., 2010; Mallard, 2011; Kowalski, 
2011).

Un segundo estado en el desarrollo de las prestaciones es el intercambio de 
dones entre individuos que representan a grupos, cambiando el objetivo bus-
cado, ya que los beneficios del intercambio y las relaciones construidas no 
necesariamente alcanzarían al conjunto de personas que integran el grupo 
(Godbout, 1997; Tereucán, 2008; Kowalski, 2011). 

Finalmente, se llegaría a una tercera etapa marcada por el intercambio de 
mercancías en las sociedades modernas, y en donde la transacción es realiza-
da entre individuos independientes (Gudeman, 2001; Adloff y Mau, 2006). 
Para Carrier (1991: 121), Mauss observó dos tipos de intercambios: el del 
don asociado a aquellas sociedades dominadas por el parentesco; y el de 
mercancías asociado con la sociedad industrial y dominada por la división de 
clase y del trabajo.

Sus ideas y postulados han servido de referencia para la generación de 
una variada discusión de su contenido, de las normas que regulan su funcio-
namiento, sus clasificaciones y tipologías, sus relaciones con la organización 
del parentesco, el carácter de los bienes y servicios que entran en circulación, 
el intercambio dentro de concepciones mercantiles y no mercantiles, los 
procesos y formas económicas que se dan en determinadas realidades, las 
formas de capital contenidas dentro de la reciprocidad, entre otros. 

Ciertamente la discusión se centra con mayor intensidad en contextos 
marcados por la presencia de población indígena, ya que en especial la reci-
procidad o el don se visualizaba en espacios donde el parentesco constituía 
el ámbito de relaciones predominantes, y el mercado no tenía una presencia 
sustancial en la dinámica de estas poblaciones. Aunque en la actualidad es 
difícil sostener esta premisa para muchas realidades indígenas, la idea de 
diferenciar entre economías del don marcadas por la moral y la costumbre, 
y las economías de mercado dirigidas por las transacciones de mercancías, 
continúan en la discusión y análisis. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

204

De acuerdo con Lapavitsas (2004: 33) y Gregory (2009), la intercambia-
bilidad es el concepto tomado para hacer las distinciones entre las características 
del don y de las mercancías. Éstas representan la racionalidad, el individualismo, el 
cálculo estricto de beneficio material, las relaciones impersonales y la relación 
de la propiedad unida al mercado. En contraste, el don representa el poder, la 
obligación moral, el interés colectivo, las relaciones personales que sobreviven 
y continúan después del intercambio, un beneficio impreciso y a menudo no 
material, y una sociedad basada en relaciones abiertas cuyas características 
son la voluntad y la similitud. 

En este campo de análisis, una formulación binaria sobre economía del 
don versus economía de mercancías es postulada por Gregory, basándose en 
los conceptos de mercancías de Marx y de dones de Mauss. Para el autor, el 
intercambio de mercancías es un intercambio de bienes alienables entre con-
trapartes que están en independencia mutua; mientras que el intercambio de 
dones es entre cosas inalienables cuyos participantes están en dependencia 
recíproca. 

El intercambio de mercancías establecería relaciones cuantitativas entre los 
objetos transados, mientras que el intercambio de dones establece relaciones 
cualitativas entre los sujetos involucrados (Gregory, 1980 y 2009). Al parecer, 
la intercambiabilidad en las mercancías presentaría una relación más intrínseca, 
completa y precisa, que la intercambiabilidad de los dones, ya que estos últimos 
teóricamente no son de manera inherente intercambiables, al estar circunscri-
tos a factores no económicos, como la moral, la religión y la costumbre. 

De igual modo, aun cuando los bienes y servicios involucrados en el don 
se retornen, no existiría precisamente una equivalencia cuantitativa entre las 
partes al insertarse la prestación en áreas de la vida social que no son inmedia-
tamente tocadas por el mercado: dar para establecer un vínculo y esperar en 
respuesta un gesto recíproco es fundamental en la relación interpersonal, en 
las relaciones entre familias, de amistades, laborales, etcétera.

Sin embargo, creemos que el establecimiento de la dicotomía entre don y 
mercancía o relaciones mercantiles y no mercantiles no necesariamente deben 
plantearse en el sentido de polos opuestos, ya que en la práctica los inter-
cambios pueden combinar elementos de mercado unido a formas y normas 
que son más aplicables a relaciones de reciprocidad. Como bien señala Smart 
(1983: 397), muchos de estos fundamentos necesitan ser cuestionados más 
que tomados como parte de las definiciones de los dones o mercancías. 

Si los dones no son siempre recíprocos y si las motivaciones involucradas 
en la donación son diversas, lo que es común a los dones como un modo 
de intercambio puede ser solamente la necesaria forma del don, entendido 
como las distintas formas de expresarse.



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

205

Lo anterior queda de manifiesto al analizar diversos contextos etnográficos 
de estudio sobre la temática; por ejemplo, Carrier (1991: 132) señala que 
los dones y las mercancías no representan categorías exclusivas, sino polos 
de un continuo, y que muchas transacciones del don contienen un elemento 
de alienación e individualismo, y muchas transacciones de mercancías tienen 
obligaciones mutuas. 

Por lo tanto, dones y mercancías no son tan fácilmente distinguibles 
en el caso de mongolian  pawnshop estudiado por HØjer (2012: 35), funda-
mento que también es discutido por estudios realizados en Melanesia, como 
los de: Valeri (1994), Weiner (1985), Parry y Block (1996),  Mosko (2000), 
Graeber (2001) y que nos recuerdan –al menos de forma analítica– la idea de 
un continuo en los intercambios planteada por Sahlins (1977) en “economía 
de la edad de piedra” y de los planteamientos que más contemporáneamente 
establece Lomnitz (2005) sobre reciprocidad negativa, uno de los polos que 
señalaba Sahlins. 

Una visión complementaria es que el intercambio de dones difiere 
fundamentalmente del intercambio de mercancías, en términos de los roles 
que caracterizan las relaciones, y en términos de los métodos que las personas 
usan para incrementar sus ganancias; por lo tanto, cada forma de intercambio 
debe ser analizada en razón de sus principios esenciales y sus particularidades 
y cómo la circulación de valores influye en el reino de las mercancías (Bell, 
1991a y 1991b; Mayer, 2002; Ferraro, 2004; Teigen et al., 2005; Addo y 
Besnier, 2008). 

Esta postura ofrece una aproximación metodológica interesante para 
concebir los dones y las mercancías, ya que permitiría comprender los procesos 
de intercambios en contextos diversos, mediante las prácticas que implementan 
sus participantes, pero sin abstraerlos de los tipos de interrelaciones existentes, 
de las formas socioculturales que adoptan muchas de estas transacciones, de 
las normas y principios que regulan su reproducción, entre otros elementos. 

Llevando estas posturas a los datos empíricos entre los mapuches de 
Llamuco, consideramos que hacer las distinciones entre dones y mercancías 
es útil para separar analíticamente las diferentes prácticas que familias y 
comunidades realizan; no obstante, para comprender el funcionamiento de 
la realidad estudiada, es relevante indagar sobre los contextos sociales y 
culturales donde los intercambios se dan y se reproducen. 

Estos contextos específicos proporcionan los datos para entender las reglas 
que siguen los participantes, los tipos de bienes que entran en circulación, 
los flujos de los intercambios, los principios involucrados y los objetivos que 
estos persiguen. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

206

De igual modo, se debe considerar en su análisis los elementos de estructura 
social que fijan el marco de actuación, y con ello nos referimos fundamental-
mente a las variables parentesco, residencia y organización social, pues son 
estos tres elementos los que establecen el juego contextual que “obliga” a la 
creación de redes y generan los imperativos de la cultura para la producción 
y reproducción de los mecanismos de reciprocidad e intercambio. En Lla-
muco, los informantes asocian las mercancías a la existencia del dinero como 
elemento mediador del intercambio; mientras otras valoraciones y medios 
utilizados forman parte de la estructura del don.

Con el fin de fijar el análisis específico de la equivalencia y el valor de los 
intercambios en los apartados siguientes, consideramos necesario delinear 
una tipología general que permita marcar las diferenciaciones analíticas y los 
puntos de yuxtaposición existentes. 

De este modo, encontramos que entre los mapuches de Llamuco hay 
intercambios vinculados más directamente con la reciprocidad o el don 
(rituales vinculados al ciclo de vida o del ciclo de desarrollo de los grupos do-
mésticos, por ejemplo); otros siguen orientaciones más de mercado (transaccio-
nes comerciales diversas), y otros presentan características especiales como el 
trueque, donde visibilizamos una combinación de ambas formas de actuación. 

Estas formas no son necesariamente opuestas, sino por el contrario, por 
lo regular secuenciales y funcionalmente vinculadas unas con otras. El mayor 
flujo de intercambios de mercado visualizados en los últimos años en las 
comunidades de Llamuco, podría hacer suponer una primacía del individualis-
mo y el autointerés en las relaciones que se establecen; pero la observación de 
las diversas prácticas en las comunidades nos permite constatar la convivencia 
e interrelación permanente de aquellos intercambios más conceptualizados 
dentro de la estructura del don o la reciprocidad con los de mercado, lo cual 
nos lleva a afirmar que un mayor flujo de recursos económicos ha potenciado 
los tres tipos de intercambios mencionados que se dan entre los grupos 
domésticos de Llamuco.

Equivalencia y valor en la noción de intercambio y reciprocidad 

Lo equivalente en las formas de intercambio que involucran reciprocidad ha 
constituido un mecanismo que regula y/o permite la continuidad de una 
relación, transformándose en el elemento evaluativo del vínculo existente 
entre personas o grupos. Una regularidad descrita en los estudios sobre el 
don o la reciprocidad es la tendencia a mantener una relación equilibrada en 
cuanto a bienes o servicios que se dan y los que regresan. 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

207

En esta dirección, Tereucán (2003: 189), en su estudio sobre reciprocidad 
entre los nahuas de Tlaxcala, establece que equivalente significa retornar al 
menos lo mismo que se dio en cantidad y calidad; misma regla que Firth 
(1974) encuentra entre los maoríes al señalar que todo don debe ser devuelto 
con un contra-don de un valor como mínimo igual. 

Beals (1970: 234-239), en sus estudios con zapotecos de México, señala 
que los intercambios son altamente formalizados, y la equivalencia en el 
intercambio es un elemento significativo al momento de la devolución del 
don dado. En su interpretación, los objetos son considerados como préstamos, 
y si el retorno no es equivalente, debe compensarse con dinero para igualar 
su valor cuantitativo. 

Una posición ligeramente distinta es la planteada por Purkayastha (2004: 
312-313), en su ensayo sobre la teoría de los dones recíprocos, al explicar que 
existe una obligación en la devolución de determinados intercambios, pero 
no siempre tienen que ser equivalentes, lo cual genera una ecuación difícil de 
comprender para los economistas. 

Desde la perspectiva del intercambio de mercancías y estrictamente 
desde la lógica del mercado, el postulado de Purkayastha no es complicado 
de entender, porque el objetivo en todo intercambio es la obtención de una 
ganancia; por lo tanto, la asimetría es una condición que siempre se busca. 

Distinto es cuando los intercambios son normados por la regla de la 
equivalencia, pues no recibir al menos lo mismo que se dio pareciera ser un 
mal negocio, pero aquí entran en juego otros factores relevantes para las partes 
interactuantes como ser: el contexto específico del intercambio, la relación 
social existente entre los participantes, las circunstancias económicas pun-
tuales que originaron su no cumplimiento o el esfuerzo realizado por los grupos 
domésticos por cumplir en parte con el compromiso. 

Ahora bien, viéndolo desde un punto de vista práctico, se esperaría que 
las devoluciones nunca fuesen iguales, ya que al equilibrarse los intercambios 
la deuda deja de existir. Investigaciones en pueblos del estado de Tlaxcala, 
México (Tereucán, 2003 y 2008; Carrasco y Robichaux, 2005) señalan que 
la tendencia en los intercambios que involucran reciprocidad es a devolver 
lo recibido y agregar otra cantidad, para así mantener el vínculo a través de 
la deuda. Este mismo hecho es fundamentado también por Godbout (1997: 
229-231) al explicar que una deuda de don nunca se liquida, disminuye o se 
invierte por medio de un don mayor que la deuda, pues la equivalencia es la 
muerte del don, es una manera de poner fin a una cadena de dones. 

De igual modo, es relevante lo indicado por Ferraro (2004: 90) en términos 
de que la deuda es una categoría cultural que no necesariamente es decidida 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

208

sólo entre dos individuos; y lo establecido por Peebles (2010: 234), en 
términos de no separar analíticamente en el crédito o la deuda los efectos 
económicos del beneficio de los componentes morales del mismo.

En muchas circunstancias la valoración del acto de participación puede 
adquirir un carácter superior a la valorización de la equivalencia en bienes 
reciprocados, es decir, no se recibe lo mismo que se dio en términos de bienes 
o servicios, pero sí existe una simetría en términos del acto de reciprocidad. 
Puesto lo anterior en términos estrictamente económicos no tiene sentido, 
ya que la inversión realizada no se correspondería con lo recibido; pero 
visto desde el campo social, sí podemos hablar de una equivalencia, porque el 
compromiso de relación se cumpliría de la mejor forma posible, y este hecho 
marca un valor en las relaciones de intercambio, traducido en palabras de los 
informantes como “respeto”, “responsabilidad” y “compromiso de las partes”. 

Un hecho relacionado con lo anterior y que difícilmente ocurrirá es la 
negación del don, ya que en todos los casos de intercambios analizados en 
Llamuco indican que la norma es: una ayuda siempre se recibe, una recipro-
cidad siempre se acepta, una solicitud de apoyo siempre se evalúa en forma 
positiva y siempre hay una evaluación de las partes en términos de beneficios 
mutuos a obtener; por lo tanto, la conducta desinteresada o el don puro en 
los términos de Mauss no es una categoría presente entre los mapuches, porque 
todo acto de intercambio involucra una responsabilidad y un compromiso 
por parte de los involucrados. 

Coincidimos en este punto con lo señalado por Cardoso de Oliveira 
(2004), al postular que el rechazo del intercambio es vivido por el interlocutor 
como una afirmación de indiferencia o como una agresión (léase, insulto 
moral), que se expresa con mayor nitidez en el plano de las actitudes o inten-
ciones del agresor, pero también en sus acciones o comportamientos. 

Desde otro punto de vista, cuando las equivalencias en los intercambios 
están más reguladas por las reglas del mercado, lo que se busca siempre es una 
transacción que satisfaga las necesidades y conlleve un beneficio de ambas 
partes. Si la condición no se cumple, las partes pueden buscar concretar la 
transacción con otras personas dentro o fuera de las comunidades, pero no 
necesariamente implica un quiebre en las relaciones y la continuidad de ayudas 
o cooperaciones en otros planos, en especial cuando hay factores como el 
parentesco. 

Un ejemplo son las medierías agrícolas en Llamuco, cuyo mecanismo de 
operación se sintetiza a partir del relato etnográfico de informantes: 

Cuando dos personas acuerdan una siembra, uno aportará la tierra y el otro los insumos 
(semillas, fertilizantes, etc.) compartiendo la mano de obra en el trabajo. Los porcentajes de 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

209

distribución serán comúnmente de 50% para cada uno, a no ser que medie un acuer-
do diferente en virtud de los aportes económicos. Estos acuerdos son establecidos con 
antelación, ya que es un intercambio bajo las reglas del mercado. No obstante, para 
llegar a establecer el “trato” debe mediar previamente un conocimiento de las partes y 
la confianza necesaria que permita asegurar que el “trato” se respetará. Si no se concreta 
el negocio, se espera que la relación social existente no se altere, prevaleciendo víncu-
los como el parentesco o la amistad, por lo tanto ambas partes tratarán de disminuir 
al máximo los niveles de conflictos que pudiesen suscitarse. (Informantes mapuches 
pertenecientes a la comunidades Juan Antinao Pircunche y José Llancao del territorio 
de Llamuco).

Otros ejemplos empíricos para denotar las equivalencias en los inter-
cambios de mercado son los conceptos del mapudungun (idioma mapuche), 
aretun, kakunün y wülatun. El aretun implica la acción de conseguir (pedir 
prestado) algo a otra persona, pero no existe un pago extra (interés) por parte 
del beneficiado, sino que devuelve lo mismo. Por ejemplo, si alguien “consigue” 
un saco de trigo, la equivalencia es la devolución de lo mismo, estipulándose 
así el plazo de tiempo para la devolución. 

Si bien hay un beneficio directo para quien “consigue”, queda también de 
manifiesto una “deuda” que podrá materializarse en similares condiciones bajo 
la premisa de “vuelta de mano”. El kakünun involucra la acción de intercambiar 
bienes de un mismo tipo (semillas, animales, etc.), con base en un cálculo de 
equivalencias simétricas, y en donde el precio de mercado es el referente de 
acción entre las contrapartes. 

El wülatun aduce a la venta de un bien o un servicio, es propiamente una 
relación de mercado en la cual la equivalencia está marcada por la calidad del 
producto y el precio fijado. El término para comprar, que sería la contraparte 
de la transacción, es gillan, y la fijación del precio se denomina falin. Esto se 
condice con lo planteado por Adloff y Mau (2006: 102-103), al señalar que la 
probabilidad de que las estructuras sociales sobrevivan será mayor, cuando éstas 
se encuentran conectadas con otras estructuras por relaciones de intercambio 
recíproco. 

En este sentido, la interdependencia sistémica está basada en el patrón de 
reciprocidad, y la norma puede funcionar como un mecanismo eficiente para 
comenzar relaciones nuevas o consolidar las ya iniciadas. 

Valor en el sistema de intercambios entre los mapuches de Llamuco 

El valor involucrado en los intercambios es un aspecto que se entrelaza en todas 
las normas y formas en que los intercambios se producen; y al mismo tiempo se 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

210

presenta como un asunto complejo de entender, porque está enraizado en los 
arreglos sociales y culturales definidos por las partes en el establecimiento de 
una relación. 

Para Narotzky (2004: 98-99) poder determinar cuál es el valor de las cosas, 
constituye uno de los problemas cruciales que suscita el intercambio. Los 
bienes que se intercambian deben ser comparables y su tasa de equivalencia 
aceptada por las partes en el intercambio; sin embargo, la medida de valor no 
debe confundirse con el valor de uso; el primero es una relación de intercambio 
y el segundo es un aspecto independiente de éste. 

Un elemento que aclara lo que sucede con la cuestión del valor y las lógi-
cas de las personas, es el señalado por Mayer (1974 y 2002) en su estudio con 
los quechuas de Perú: plantea que cada grupo conoce cuáles son los intercambios 
generosos, los justos y cuáles son los injustos; y sobre esa base modelarán su 
comportamiento. Hay circunstancias donde es ventajoso obrar con otras 
personas de formas más generosas y/o justas, y en otras ocasiones, los intereses 
propios llevan a obrar de formas injustas. 

Desde esta perspectiva, podríamos definir los diferentes grupos que 
integran un determinado lugar o sociedad y la manera como están rela-
cionadas entre sí estudiando la forma, cantidad, calidad y dirección de los 
intercambios. Esto constituye un elemento metodológico importante en el 
análisis de los intercambios, porque permite identificar la dinámica de las 
relaciones que personas y grupos establecen, posibilitando además configurar 
intereses individuales, situaciones culturalmente prescritas, obligaciones que 
van más allá de una reciprocidad, un estricto vínculo comercial, etcétera.

Para determinar este valor, Mayer (1974: 45) afirma que el anfitrión 
siempre podrá calcular el valor de los bienes que está redistribuyendo o los 
servicios que está prestando; en tanto, para Bell (1991b: 162) el valor de un 
don se mide por el valor de la respuesta recíproca. Ciertamente hay intercam-
bios donde es más fácil establecer su valor y, al mismo tiempo, llevar un registro 
de ellos; pero para las personas de Llamuco esto siempre fue un aspecto difícil 
de establecer, concluyéndose que una forma de dimensionar el valor de los 
intercambios es mediante la fórmula: relación de recursos versus utilidad de 
los mismos en un contexto particular. 

Al parecer, valor de cambio y valor de uso son los dos elementos que 
parecieran diferenciarse cuando se considera en términos dicotómicos a los 
dones y mercancías. Godbout (1997: 221-222), refiriéndose al valor en el 
intercambio, menciona que existe una tendencia a cuantificar la palabra valor 
y transformarla en una cantidad de dinero; esto es lo que él llama valor de 
intercambio y que regularmente tenemos por costumbre oponerlo al valor 
de uso. 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

211

El valor de uso es más cercano a la realidad, pero en la misma medida es 
único y no representable por medio de una cantidad. Sin desconocer la im-
portancia del valor de cambio y del valor de uso, el autor indica que las cosas 
adquieren diferentes valores según su capacidad de expresar, de transmitir y 
de alimentar los lazos sociales, llamando a este vínculo el valor de lazo. 

Por lo tanto, este valor no se establece en comparación con otras cosas, 
sino en relación social entre las personas participantes del intercambio, siendo 
su objetivo el reforzamiento de los vínculos de cooperación y/o parentesco, 
y que posibilitará apoyos económicos, sociales o culturales en el futuro. El 
valor de lazo es el valor simbólico que se relaciona con el don, vinculado con 
lo que circula en forma de don (Godbout, 1997: 223-224).

A lo anterior, hay que agregar que existen circunstancias en la cuales la 
retribución de un servicio personal se puede hacer con bienes especificados 
por “costumbre” y no necesariamente por la devolución del servicio. Cier-
tamente hay intercambios donde es más fácil establecer su valor y al mismo 
tiempo llevar un registro exacto de estos bienes, como las prácticas de “ayudas” 
que describe Monaghan (1990; 1996) entre los nuyoocos de Oaxaca, o los 
intercambios en las fiestas de pueblos en Tlaxcala descritos por Carrasco y 
Robichaux (2005); pero hay otros que no siempre son fáciles de establecer en 
el momento de su devolución, como queda de manifiesto en los intercambios 
de licor en Otavalo, Ecuador, descritos por Barlett (1980), las extensas com-
pensaciones matrimoniales explicadas por Good (2005) o los intercambios 
en comidas entre mapuches de Argentina y entre los judíos señalados por 
Kradolfer (2001) y Shuman (2000). 

Establecer las relaciones en la práctica pasa por la revisión de los elementos 
conceptuales que permiten diferenciar diversas prácticas, como señala Bell 
(1991b): toda relación de intercambio experimenta una equivalencia de valor, 
definida de alguna manera por los participantes. Es necesario profundizar 
en estas formas para comprender los tipos de intercambios, los ámbitos que 
encierra y los factores que influyen en ellos. 

Un ejemplo de lo anterior lo conforman los casos en Llamuco cuando la 
costumbre anula o retrasa la devolución de un intercambio en reciprocidad, 
sobre todo cuando la ocasión involucra “participar con fuego”1 en un deter-
minado ritual. Esto se da cuando las mujeres han quedado viudas y con hijos 
pequeños, o cuando se trata de madres solteras que viven solas con sus hijos 
menores y su situación económica no les permite cumplir con el compromiso 
contraído. 

1 Asistir a un ritual con licor, refrescos, cervezas y comida para cocinar en el momento, y 
distribuirlos posteriormente entre los invitados. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

212

El protocolo demanda que las personas comuniquen esta circunstancia 
a las contrapartes, lo cual se interpreta como un símbolo de respeto y valora-
ción del vínculo de parentesco o amistad; aunque no significa necesariamente 
que la deuda desaparezca, pues siempre se esperará alguna retribución. Si a 
pesar de su situación social y económica deciden participar, el valor del hecho 
tiene una evaluación especial por quien recibe el beneficio, independientemen-
te de la cantidad de bienes (comida y bebida) que lleven las mujeres al evento. 
El valor de la acción en este caso es considerablemente mayor y genera un 
fortalecimiento del vínculo de lazo (Godbout, 1997).

Debemos agregar que estas situaciones no constituyen excepciones a la 
regla, sino más bien soluciones culturalmente establecidas para remediar, en 
parte, la rigidez del cumplimiento de compromisos entre familias, en especial 
aquellas unidas por parentesco patrilineal. 

También es necesario establecer y reafirmar que la equivalencia de valor es 
definida por los participantes, tal y como se señalan en los siguientes ejemplos: 
a)  en caso de defunción de un integrante del grupo doméstico, éste recibirá 
el apoyo de todos los que forman parte de un kiñe eluwün,2 en particular 
con quienes existe un vínculo de parentesco patrilineal; b) la valoración de la 
ayuda es mayor con quienes existe un proceso de cooperación permanente, 
pero también se espera un apoyo emocional, social o económico más relevan-
te, destacándose el esfuerzo que realizan los grupos domésticos por cumplir 
con los compromisos adeudados y su sentido de responsabilidad; c) un ofre-
cimiento de apoyo voluntario es reconocido como el inicio de vínculos de 
intercambios, destacándose la acción de la persona o el grupo doméstico más 
que la cantidad de bienes involucrados en la ayuda. 

Los ejemplos denotan las particularidades de la relación entre valor de 
los bienes involucrados, utilidad de los mismos para quien da y recibe, valor 
del intercambio y valor de la relación existente; por lo tanto, el análisis de 
valor lleva consigo todos o casi todos estos elementos, y en virtud de ello es 
como se dan y establecen las equivalencias en los intercambios. 

Intercambios de reciprocidad e intercambios de mercado en Llamuco

A partir del trabajo de campo es posible asociar algunas características 
relevantes asociadas a los intercambios referidos a la reciprocidad y otras 
referidas al intercambio de mercado en Llamuco, lo cual tiene como objetivo 
más bien una diferenciación de reglas del juego, pues en la práctica muchos 
2 Grupo de ayuda integrado por parientes patrilineales y no parientes que tienen como 
condición la cercanía de residencia en una comunidad.



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

213

de los intercambios de mercado no pueden analizarse sin considerar el con-
texto de relaciones donde los participantes están involucrados. En Llamuco, 
las equivalencias en los intercambios que involucran reciprocidad no siempre 
guardan una simetría, aun cuando los participantes conocen bien cuánto de 
un determinado bien o servicio es apropiado dar y cuánto se espera recibir en 
un compromiso. 

Pero para entender esta forma de actuar es necesario considerar el contexto 
sociocultural donde estos intercambios se producen, lo cual se refleja en el 
siguiente caso: todo grupo doméstico forma parte de un xokinche, o grupo 
de parentesco patrilinealmente localizado. La pertenencia al mismo lleva 
consigo la responsabilidad de apoyar social y económicamente a los parientes 
patrilineales, sobre todo hermanos, padres, tíos e hijos. 

Para el caso específico de una boda, un informante hombre de 60 años 
explica el proceder en términos de sus compromisos: 

Yo tengo tres hijos hombres, pero uno de mis hermanos tiene dos hijos hombres y dos 
mujeres y mi otro hermano tiene tres hijas. Cuando las hijas de mis hermanos se casen, 
yo tengo la responsabilidad de contribuir económicamente a la realización del mafutün 
(matrimonio mapuche) de todas ellas, por lo que deberé hacer un gasto importante. No 
obstante, como yo solamente tengo hijos hombres el nivel de reciprocidad conmigo 
no será el mismo, debido a que los padres deben gastar más dinero cuando se casan las 
hijas, pero eso es algo que yo sé que es así. 

En este caso no hay una equivalencia simétrica en la devolución del gasto, 
pero se asume como correcto porque es parte de la “responsabilidad” por 
pertenecer al mismo xokinche. No obstante, indica: “Probablemente mis 
hermanos sean más ‘generosos’ conmigo cuando yo requiera su apoyo en otro 
tipo de situaciones…”. 

Este mismo hecho es replicable en el caso de defunciones. En Llamuco 
todos los parientes patrilineales forman parte de un kiñe eluwün, lo cual con-
ceptualmente implica que se actúa como grupo en un ritual de muerte. En tal 
caso, cada integrante del grupo patrilineal apoyará social, emocional y eco-
nómicamente a quienes han sufrido la pérdida de un familiar durante todo 
el rito funerario. Por lógica, aquí no existe una cuantificación del número de 
veces que a alguien le ha correspondido apoyar, pues lo relevante es el  soporte 
del grupo. Una regla que señalan todos los informantes es que cuando se da 
algo siempre se espera recibir al menos lo mismo en cantidad y calidad. 

De hecho, los informantes explican que llevan registros escritos de quiénes 
los han apoyado, con qué bienes o servicios, en qué cantidades y cuántas veces. 
La equivalencia equilibrada o simétrica pareciera ser la norma operante; pues 
la asimetría puede implicar un deterioro en la relación o su rompimiento, 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

214

aunque en los casos observados las personas siempre indicaron que había que 
mantener la deuda, por lo tanto: o se daba más en cantidad o se mejoraba la 
calidad de los bienes en circulación en los intercambios. 

En este sentido, observamos al menos seis consideraciones que reflejan 
los contextos donde los intercambios fluyen: a) cuando un grupo doméstico 
joven está participando por primera vez en algún ritual (matrimonios, ritos 
funerarios o ritos religiosos) marca un referente de equivalencia que espera 
sea devuelto en las mismas condiciones en el futuro; b) cuando se está de-
volviendo una ayuda, el organizador del ritual espera una equivalencia como 
medida de reciprocidad, y evalúa la participación y su relación con el grupo 
doméstico en virtud de los bienes económicos que entran en circulación; c) 
cuando un grupo doméstico –por diversas circunstancias– no puede responder 
de la misma forma a otro (cantidad y calidad de lo recibido), deberá dar las 
explicaciones correspondientes. En tal caso, se valorará el esfuerzo que las 
personas realizan por cumplir el compromiso y no se produce una fractura 
en la relación social existente; d) cuando las personas se ven imposibilitadas 
para retribuir la ayuda, siempre debe existir una causa que culturalmente lo 
justifique, como es la situación de mujeres que han enviudado recientemente 
y tienen aún hijos pequeños; e) cuando los intercambios involucran servi-
cios (horas o días de trabajo) solicitados, la equivalencia siempre se presenta 
como una condición obligatoria por cumplir, ya sea por quien recibió 
el beneficio en primera instancia u otra persona que éste consiga para actuar 
en su lugar, pero siempre debe existir una respuesta simétrica; y f ) cuando se 
trata de intercambios que involucran más las reglas del mercado, las equiva-
lencias no siempre son simétricas, pues el beneficio individual es lo que está 
detrás de la transacción. No obstante, dicha relación siempre se encuentra 
mediada por un acuerdo inicial que las partes han aceptado.

Visto lo anterior desde las reglas de la equivalencia, tenemos que en ambas 
transacciones debe existir un equilibrio de valor definido de alguna forma 
por los participantes, y se podría pensar que un intercambio justo o equilibrado 
implica un aumento de la utilidad en forma igualitaria para cada una de las 
partes, satisfaciendo la regla de la equivalencia para uso general. 

Sin embargo, la equivalencia de valor puede tener variadas interpretacio-
nes y las formas en que se soluciona una disconformidad pueden presentar 
también modalidades diferentes; pero si las mercancías se ven solamente como 
fenómeno económico, no se logrará comprender la totalidad de la perspectiva 
de la intercambiabilidad, ya que las mercancías son también productos útiles, 
y su utilidad interactúa con el valor de intercambio en el curso de las transac-
ciones que se realizan. Estos dos componentes –equivalencia y valor– son 



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

215

relevantes para la comprensión del intercambio, la reciprocidad y sus relaciones 
con el mercado, principalmente porque fijan pautas de relación y formas de 
actuación de los participantes. 

Conclusiones

Tomando los postulados de los autores y examinándolos con los datos de 
campo en comunidades mapuches de Llamuco, señalamos la necesidad de 
hacer las separaciones tácitas entre formas de intercambio que involucran las 
reglas del mercado, y otras en donde prima la reciprocidad o el don, pero 
sin ser demasiado categóricos en el establecimiento de la dicotomía, pues en 
muchas ocasiones ambas formas están fusionadas, al menos en las reglas que 
actúan para la generación de la relación. 

En el contexto empírico de investigación, las personas distinguen claramente 
los intercambios que conllevan reciprocidad de otras formas de relaciones. 
Términos como “compromiso” y “responsabilidad” denotan una relación 
basada en la ayuda mutua,  donde el vínculo de parentesco y amistad son 
componentes esenciales en el intercambio generado, y la equivalencia como 
norma de operación es lo que está implícito en los acuerdos establecidos. Por 
otro lado, para los intercambios que involucran “dinero”, los conceptos que 
se usan son “negocio” y “deuda” y, aunque las reglas del mercado en términos 
de beneficios económicos es lo que prima, también encontramos un matiz 
importante de normas que regulan las relaciones de intercambio recíproco 
en este tipo de transacciones.

Lo anterior está directamente relacionado con la condición de los 
participantes, debido a que si la relación se da entre personas de una misma 
comunidad o dentro del territorio de Llamuco, éstas procurarán no sacar un 
beneficio individual a costa de perjudicar al otro, sino más bien establecer 
una relación “justa” para ambas partes. 

La precaución no se basa exclusivamente en estrictas normas morales, 
sino más bien está condicionada a los procesos de interacción permanente 
que las personas y los grupos domésticos tienen en Llamuco, y a la necesidad 
de no romper con redes de relaciones que pueden ser útiles en diferentes 
momentos; por lo tanto, evitar un conflicto por transacciones que no conllevan 
un gran beneficio individual parece ser una conducta apropiada.

Financiar determinados hechos, por ejemplo bodas, ritos funerarios o ri-
tuales religiosos, involucra un costo económico que muchas veces un grupo 
doméstico no está en condiciones de asumir por cuenta propia, y para lograrlo 
necesita la presencia de otros para contribuir en su ejecución. Sin embargo, 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

216

estos apoyos no se consiguen por caridad o solidaridad desinteresada, sino se 
requiere ser parte de redes que proporcionen este nivel de seguridad, e implica 
niveles de reciprocidad y equivalencia más o menos similares, para evitar así 
un conflicto con algunos de los participantes. 

En este sentido, se debe considerar que los intercambios en Llamuco no 
funcionan como mecanismos aislados de relación entre personas, sino que 
integran un conjunto de relaciones fundadas en el parentesco, en la residencia y 
en la organización social; por lo tanto, muchos de los intercambios mercantiles 
están basados en relaciones de reciprocidad anteriores y la confianza necesa-
ria para establecer acuerdos de beneficio económico mutuo. 

También existen otras modalidades de intercambios vinculados al 
establecimiento de formas diádicas que se pueden situar dentro de formas 
comerciales de relación como el aretun (conseguir), kakünun (cambiar), 
wülatun (vender) y xafkintu (trueque). La particularidad de ellos es que se 
pueden relacionar analíticamente a modalidades de intercambios de mer-
cado, pero los límites de separación tácita entre prestaciones y mercado no 
siempre son tan visibles. 

Más que diferenciar si el intercambio es de mercado o se rige por las 
normas de la reciprocidad, es importante identificar y comprender el contexto 
donde se dan los intercambios. En el análisis de la reciprocidad encontramos 
características de mercado como la asignación de valor y calidad de acuerdo 
con precios de determinados productos, y en los intercambios mercantiles 
hallamos que muchos “negocios” o acuerdos productivos se dan en un marco 
de confianza, generado por las relaciones de reciprocidad. 

Por tanto, para entender el intercambio y la reciprocidad no sólo debe 
tomarse en cuenta la construcción de relaciones sociales, sino también la de 
relaciones económicas, dado que lo económico es relevante en Llamuco para 
sostener y reproducir este tipo de prácticas en las comunidades y apoyar los 
propias estrategias económicas de los grupos domésticos. 

Referencias 

Addo, Ping-Ann y Niko Besnier (2008), “When gifts become commidities: Pawnshops 
valuables, and shame in Tonga and the Tongan diáspora”, en Journal of the Royal 
Anthropological Institute, vol. 14, Reino Unido: Royal Anthropological Institute.

Adloff, Frank y Stephen Mau (2006), “Giving social ties, reciprocity in modern society”, 
en European Journal of Sociology, vol. 47, núm.1, Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Barlett, Peggy (1980), “Reciprocity and the San Juan Fiesta”, en Journal of Anthropological 
Research, vol. 36, núm. 1, Estados Unidos: University of New Mexico.



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

217

Beals, Ralph (1970), “Gifting, reciprocity, saving and crédito in Peasanta Oaxaca”, en 
Southwestern Journal of Anthropology, vol. 26 , núm. 3, Estados Unidos: University of 
New Mexico.

Bell, Duran (1991a), “Reciprocity as a generating process in social relations”, en Journal of 
Quantitative Anthropology, núm. 3, Netherland: Kluwer academic publishers.

Bell, Duran (1991b), “Modes of Exchange: Gift and Commodity”, en The Journal of Socio-
Economics, vol. 20, núm. 2, Netherland: JAI Press Inc.

Bourdieu, Pierre (2007), El sentido práctico, Argentina: Siglo XXI.
Cardoso de Oliveira, Luis (2004), “Honor, dignidad y reciprocidad”, en Cuadernos de 

Antropología Social, núm. 20, Argentina: Universidad de Buenos Aires.
Carrasco, Guillermo y David Robichaux (2005), “Parentesco, compadrazgo y ayuda: el caso 

de las fiestas quiceañeras en Tlaxcala”, en Robichaux, David [ed.], Familia y parentesco, 
en México y Mesoamérica. Unas miradas antropológicas, México: Universidad 
Iberoamericana.

Carrier, James (1991), “Gifts, Commodities and Social Relations: A Maussian View of 
Exchange”, en Sociological Forum, vol. 6, núm. 1, Estados Unidos: Eastern Sociological 
Society.

Cheal, David (1988), The gift economy, Nueva York, Londres: Routledge.
Davies, Gary et al. (2010), “Gifts and Gifting”, en International Journal of Management 

Review, vol. 12, Reino Unido: British Academy of Management and Blackwell 
Publishing Ltd.

Ferraro, Emilia (2004), “Owing and being in debt. A contribution from the northern 
Andes of Ecuador”, en Social Anthropology, vol. 12, núm. 1, Reino Unido: European 
Association of Social Anthropologists.

Firth, Raymond (1974), Temas de Antropología Económica, México: Fondo de Cultura 
Económica.

Godbout, Jacques (1997), El espíritu del don, México: Siglo XXI.
Good, Catharine (2005), “Trabajando juntos como uno: conceptos nahuas del grupo 

doméstico y la persona”, en Robichaux, David [ed.], Familia y parentesco en México y 
Mesoamérica. Unas miradas antropológicas, México: Universidad Iberoamericana.

Graeber, David (2001), “Marcel Mauss Revisited”, en Graeber, David [ed.], Toward and 
Anthropological Theory Value, Estados Unidos: Palgrave Macmillan.

Gregory, Christhopher (1980), “Gifts to men and gifts to god: Gift exchange and capital 
accumulation in contemporary Papu New Guinea”, en Man, núm. 15, Reino Unido:  
Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Gregory, Christhopher (2009), “Whatever happened to economic anthropology?”, en The 
Australian Journal of Anthropology, vol. 20, Australia: Australian Anthropological 
Society.

Griesler, Markus (2006), “Consumer gift system: Netnographic insights from Napster”, en 
Journal of consumer research, Estados Unidos: The University of Chicago Press Journals.

Gudeman, Stephen (2001), Economy’s tension: the dialectics of community and market, 
Estados Unidos: Berghahn Books.

HØjer, Lars (2012), “The spirit of bussines: Pawnshop in Ulaanbaatar”, en Social 
Anthropology/Antropologie sociale, vol. 20, Reino Unido: European Association of 
Social Anthropologists. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

218

Hollenbeck, Candice et al. (2006), “Gift giving: A community Paradigm”, en Psichology & 
Marketing, vol. 23, Estados Unidos: Wiley Periodicals.

Khattri, Man (2010), “Rites of Passage: Flow of Gifts”, en Dhaulagiri Journal of Sociology 
and Anthropology, vol. 4, Nepal: Departament of Sociology/ Antrhropoly, Tribhuvan 
University.

Kradolfer, Sabine (2001), “La importancia del don como fundamento para las relaciones 
sociales en las comunidades mapuche de Argentina”, en Scripta Ethnológica, vol. XXIII, 
Argentina: Centro Argentino de Etnología Americana.

Komter, Aafke (2005), Social Solidarity and the Gift, Nueva York: Cambridge University 
Press.

Kowalski, Robert (2011), “The Gift – Marcel Mauss and international aid”, en Journal of 
Comparative Social Welfare, vol. 27, núm. 3, Reino Unido: Routledge, Taylor andd 
Francis Group.

Lapavitsas, Costas (2004), “Commodities and Gifts: Why Commodities Represent More 
than Market Relations”, en Science & Society, tomo 68, núm. 1, Estados Unidos: 
Guilford Publications.

Lomnitz, Claudio (2005), “Sobre la reciprocidad negativa”, en Revista de Antropología 
Social, vol. 14, España: Universidad Complutense de Madrid.

Mallard, Grégoire (2011), “The Gifts revisited: Marcel Mauss on War, Debt, and the Politics 
of Reparations”, en Sociological Theory, vol. 29, Estados Unidos: American Sociological 
Association.

Mauss, Marcel (1971), Sociología y Antropología, España: Tecnos.
Mayer, Enrique (1974), “Las reglas del juego en la reciprocidad andina”, en Alberti Georgio 

et al. [comps.], Reciprocidad e intercambio en los andes peruanos, Perú: Instituto de 
Estudios Peruanos.

Mayer, Enrique (2002), Articulated  peasant. Household economies in the Andes, Estados 
Unidos: Westview Press.

Monaghan, John (1990), “Reciprocity, Redistribution, and the Transaction of Value in 
the Mesoamerican Fiesta”, en American Ethnology, vol. 17, núm. 4, Estados Unidos: 
American Anthropological Association.

Monaghan, John (1996), “Fiesta finance in Mesoamerica and the origins of a gift exchange 
system”, en The Journal of the Royal Anthropological Institute, vol. 2, núm. 3, Reino 
Unido: Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.

Mosko, Mark (2000), “Inalienable Ethnography: Keeping-While-Giving and the Trobriand 
Case”, en The Journal of the Royal Anthropological Institute, vol. 6, núm. 3, Reino 
Unido: Whiley-Blackwell on behalf of the Royal Anthropological Institute of Great 
Britain And Ireland.

Narotzky, Susana (2004), Antropología económica. Nuevas tendencias, España: Melusina.
Parry, Jonathan y Maurice Block (1996), Money & the morality of exchange, Reino Unido: 

Cambridge University Press.
Peebles, Gustav (2010), “Anthropology and credit and debt”, en Annual review od 

Anthropology, vol. 39, Estados Unidos: Annual Reviews.
Purkayastha, Dipankar (2004), “A theory of reciprocal gifts”, en Atlantic Economical Journal, 

vol. 32, núm. 4, Estados Unidos: Atlantic Economical Society.
Sahlins, Marshall (1977), Economía de la edad de piedra, Madrid: Akal.



Julio Tereucán-Angulo, Claudio Briceño-Olivera y José Gálvez-Nieto. Equivalencia y valor en  
procesos de reciprocidad e intercambio entre los mapuches 

219

Shuman, Amy (2000), “Food gifts: ritual exchange and the production of excess meaning”, 
en The Journal of American Folklore, vol. 113, núm. 450, Estados Unidos: University 
of Illinois Press.

Smart, Alan (1983), “Gifts, Bribes and Guanxi: a reconsideration of Bourdieu’s social 
capital”, en Cultural Anthropology, vol. 8, núm. 3, Estados Unidos: Society for Cultural 
Anthropology.

Teigen, Karl et al. (2005), “Giver-receiver asymmetries in gift preferences”, en British Journal 
of Social Psychology, vol. 44, núm. 1, Reino Unido: The British Psychological Society.

Tereucán, Julio (2003), “Redes de reciprocidad e intercambio y su importancia en la 
cultura y economía de una comunidad postnahua de Tlaxcala”, Tesis de Maestría en 
Antropología Social, México: Universidad Iberoamericana.

Tereucán, Julio (2008), “Reciprocidad e intercambio entre los mapuches: organización social 
y economía en comunidades rurales del sur de Chile”, Tesis doctoral en Antropología 
Social, México: Universidad Iberoamericana.

Valeri, Valerio (1994), “Buying women and selling them: gift and commodity exchange 
in Huaulu alliance”, en Man, vol. 29, núm. 1, Reino Unido: Royal Anthropological 
Institute of Great Britain and Ireland.

Venkatesan, Soumhya (2011), “The social life a ‘free’ gift”, en Journal of the American 
Ethnological Society, vol. 38, Estados Unidos: American Anthropological Association.

Weinner, Annette (1985), “Inalienable Wealth”, en American Ethnologist, vol. 12, núm.  2, 
Estados Unidos: American Ethnological Society.

Yan, Yunxiang (1996), The Flow of Gifts. Reciprocity and Social Networks in a Chinese Village, 
Estados Unidos: Standford University Press.

Julio César Tereucán Angulo. Doctor en Antropología Social por la 
Universidad Iberoamericana de México. Académico e Investigador del 
departamento de Trabajo Social y del Centro de Investigaciones Territoriales 
de la Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. Líneas de investigación: 
economía cultural, organización social indígena, políticas públicas. Publica-
ciones recientes: Tereucán Julio y Claudio Briceño, “Estado, política social 
y desarrollo territorial local. Análisis del concepto de región de refugio”, en 
Revista Chilena de Estudios Regionales, núm. 1 (2009); Gálvez José, Julio 
Tereucán, Sergio Muñoz, Claudio Briceño y Mayorga Muñoz, “Propiedades 
psicométricas del cuestionario para evaluar clima social del centro escolar 
(CECSCE)”, en LIBERABIT Revista de Psicología (Scielo), vol. 20, núm. 1 
(2014); Robles Carmen y Julio Tereucán, “Efectividad de la medida de 
libertad vigilada. Experiencia del Centro de Reinserción Social de Angol”, en 
Revista Cuadernos de Trabajo Social, vol. 7, núm. 1, Latindex (2015).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 72, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

220

Claudio Andrés Briceño Olivera. Magister en Investigación y Desarrollo 
Local por la Universidad Complutense de Madrid. Académico e Investigador 
del departamento de Trabajo Social. Líneas de investigación: políticas públi-
cas y sociales, pobreza, economía informal. Publicaciones recientes: Briceño 
Claudio, Hilda Llanquinao y Olga Rebolledo, “Traditional Mapuche 
education. Contribution for an Intercultural Education Journal of Intercul-
tural Communication”, issue 16 (2006); Briceño Claudio, Hilda Llanquinao 
y Olga Rebolledo, “El Pentukum como metodología de enseñanza-aprendizaje 
en la cultura mapuche”, en Revista de Lengua y Literatura Mapuche (2008); 
Tereucán Julio y Claudio Briceño, “Estado, política social y desarrollo terri-
torial local. Análisis del concepto de región de refugio”, en Revista Chilena de 
Estudios Regionales, núm. 1 (2009).

José Luis Gálvez Nieto. Magister en Gerencia Social por la Universidad 
de La Frontera de Chile. Académico e Investigador del departamento 
de Trabajo Social. Líneas de investigación: educación, políticas públicas y 
sociales. Publicaciones recientes: Gálvez-Nieto J. L., D. Vera-Bachmann e I. 
Trizano, “Estudio confirmatorio del Cuestionario para evaluar Clima Social 
del Centro Escolar en Chile”, en Revista Mexicana de Psicología, vol. 32, núm. 
2 (2015); Gálvez-Nieto J. L., D. Vera-Bachmann, I. Trizano y J. A. García, 
“Examen psicométrico de la Escala de Actitudes hacia la Autoridad Institu-
cional (AAI-A), en estudiantes chilenos”, en Revista Iberoamericana de Diag-
nóstico y Evaluación Psicológica, vol. 39, núm. 1 (2015); Gálvez-Nieto J. L., 
D. Vera-Bachmann, C. Cerda y R. Fuentes, “Escala de victimización entre 
adolescentes a través del teléfono móvil y de internet: estudio de validación 
de una versión abreviada de 10 ítems”, en Revista Iberoamericana de Diagnós-
tico y Evaluación Psicológica, vol. 41, núm. 1 (2016); Gálvez-Nieto J. L., K. 
Polanco y S. Salvo, “Propiedades psicométricas de la Escala de Autoconcepto 
Académico (EAA) en estudiantes chilenos”, en Revista Iberoamericana de 
Diagnóstico y Evaluación Psicológica (en prensa).

Recepción: 30 de septiembre de 2015.
Aprobación: 18 de julio de 2016.


