CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Scope and limits of liberal multiculturalism
from an intersectional gender approach

Sabina Garcia-Peter / sabina.garcia.peter@fu-berlin.de
Margherita-von-Brentano-Zentrum, Freie Universitit Berlin, Alemania

Luis Villavicencio-Miranda / luis.villavicencio@uv.cl
Universidad de Valparaiso, Chile

Abstract: The article presents a critical analysis of two of the most influential theoretical
positions within liberal multiculturalism —represented by Will Kymlicka and Charles
Taylor—. Using an intersectional theoretical and methodological approach, the scope and
limits from both positions are shown. The analysis shows that cultural diversity is an issue
that acquires new and rich hues when approached holistically remarking the intersections of
gender inequalities with other mechanisms of social inequality, such as ‘race’/ethnicity and
social class. It concludes that only by integrating and intersecting the study of these variables
in the study of cultural diversity will it become possible to advocate for democratic politics
that emphasizes the specific nature of the differences, but within the principles of equality
and justice.

Keywords: cultural diversity, liberal multiculturalism, intersectionality, gender, inequality.

Resumen: El articulo presenta un andlisis critico de dos de las posturas tedricas de mayor
influencia dentro del multiculturalismo liberal —representadas por Will Kymlicka y Charles
Taylor—. Con base en una perspectiva tedrico-metodoldgica de género interseccional,
se muestran los alcances y limites de ambas posturas. El andlisis sefiala que el estudio de
la diversidad cultural es un asunto que adquiere nuevos y ricos matices cuando se aborda
holisticamente, colocando en el centro la relacidn de las desigualdades de género con otros
mecanismos de desigualdad social, como la “raza”/etnicidad y la clase social. Para concluir se
propone que sélo al integrar y conectar el estudio de estas variables en la investigacién sobre
la diversidad cultural, es posible abogar por una politica democratica que ponga énfasis en la
naturaleza especifica de las diferencias, pero dentro los principios de la igualdad y la justicia.

Palabras clave: diversidad cultural, multiculturalismo liberal, interseccionalidad, género,

desigualdad.

ISSN Impreso 1405-1435, Electronico 2448-5799, UAEM, num. 72, septiembre-diciembre 2016, pp. 13-38



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién!

El multiculturalismo liberal* (Kymlicka, 2003: 59-63) es considerado una
de las respuestas més influyentes respecto a cdmo estudiar la diversidad
cultural® Surge a partir de la segunda mitad del siglo XX, principalmente en
paises del Norte, como Canadd y Estados Unidos, para hacer referencia a una
serie de demandas por parte de grupos minoritarios —gays, afroamericanos,
feministas, grupos étnicos, entre otros— que van desde lo juridico hasta lo
educativo.

Como respuesta tedrico-académica a la lucha social por el
reconocimiento, el debate multiculturalista ha generado una confusién
respecto a la red de conceptos que lo conforman y una polémica sobre la
definicién de los términos al que se refiere. Los marcos conceptuales desarro-
llados por diferentes autores y autoras desde distintas corrientes definirdn,
por ejemplo, en qué medida se va a privilegiar cierto orden propio ¢ inmodi-
ficado de cada una de las diferentes culturas.

Términos clave aqui son el de “diferencia” y “cultura”: cémo se les entiende,
delimita y refuerza semejanzas o divergencias, rasgos o supuestos, aportando
un grado siempre interesante, nunca neutro, y en la mayor parte de las veces
inestable, de construccidon y comprension ad hoc. En este sentido, si bien los
limites y alcances de las concepciones sobre la diversidad cultural han sido

1 El presente trabajo forma parte del Proyecto FONDECYT (Chile) nam. 1120566,
titulado “Ciudadania para las mujeres en una sociedad multicultural. Hacia la construccién
de una concepcidn deliberativa con vocacidn universal y su impacto institucional”

2 En su obra mis reciente Kymlicka (2001: 39-42) ha dejado de utilizar la expresién
culturalismo liberal (liberal culturalism) que ocupé hasta su libro La politica verndcula
y ha preferido optar univocamente por la expresién multiculturalismo liberal (liberal
multiculturalism) (Kymlicka, 2007: 61-86). Si bien este cambio no es decisivo, nos parece
adecuado pues se conecta con la distincién analiticamente 1til —para efectos de ordenar
el debate— entre la voz “multicultural” y la expresién “multiculturalismo”. “El término
‘multicultural se refiere al hecho de la diversidad cultural, la expresion ‘multiculturalismo’ a
una respuesta normativa para ese hecho” (Parekh, 2006: 6). En el 4mbito hispanoamericano,
De Lucas (2001: 62-64) ha hecho suya la misma diferenciacién.

3 El hecho de la diversidad cultural copa hoy buena parte de la agenda politica y tedrica
(Parekh, 1999; Kymlicka, 2002: 327-328; Torbisco, 2006: 1-9). Para un analisis general,
véase Pérez de la Fuente (2005: 254), Villavicencio (2010a y 2010b). Como no hay una
sola clase de multiculturalismo (Cfr: Parekh, 2002: 133-150), es mds adecuado hablar de
multiculturalismos (De Lucas, 2001: 61-102; Banting y Kymlicka, 2006: 9; Young, 2000: 31-69).

4 Lalucha por el reconocimiento es, en buena medida, una critica a la concepcion liberal
de ciudadanta liberal (Song, 2007: 68; Fraser, 2000; Delanty, 2010: 59; Modood, 2007: 68-70).

14



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

discutidos ampliamente —no s6lo desde la mirada del multiculturalismo,
sino también del interculturalismo—, estas discusiones han estado enmarca-
das dentro del debate en torno al concepto de cultura, como si la “diferencia
cultural” fuera la tinica fuente de diversidad.

En este articulo se pretende ir un paso mds all4, enriqueciendo la discusion
en torno a las conceptualizaciones de la diversidad cultural desde una
perspectiva interseccional, como una manera de ampliar el debate al presentar
una forma alternativa de analizar e interpretar este fenémeno.

El articulo se sirve del enfoque de la interseccionalidad para plantear
una posicion tedrico-critica respecto al panorama de las teorizaciones y
conceptualizaciones en relacion con la diversidad cultural. Se revisan dos de
las posturas tedricas mas importantes en torno al multiculturalismo liberal
con el objetivo de (re)conceptualizar sus definiciones desde una perspectiva
teérico-metodoldgica de la interseccionalidad. Para ello se toman como base
los postulados de Will Kymlicka (1989, 1995) y Charles Taylor (1992), cuyas
contribuciones dentro del 4mbito de la “primera ola de multiculturalismo
liberal” —que incluye los trabajos de ambos y los de otros autores desde finales
de la década de 1980 y principios de 1990 son las més influyentes hasta hoy
en dia a nivel global (Kymlicka, 2007).

Una alternativa a las politicas de la identidad: el enfoque de la
interseccionalidad

El enfoque de la interseccionalidad® ha sido considerado la contribucién
tedrica mds importante que los estudios sobre las mujeres han hecho hasta
ahora (McCall, 2005; Davis, 2008; Nash, 2008; Guzmdn-Ordaz, 2009).
Dicho enfoque ha venido adquiriendo un protagonismo decisivo para en-
frentar la comprensidén y resolucién teérico-metodoldgica del estudio de las
desigualdades sociales al tomar en cuenta, simultinea y relacionalmente, la
complejidad derivada de las multiples experiencias de las personas (Guzmén-
Ordaz, 2011: 2).

5 Al igual que el concepto de multiculturalismo, la interseccionalidad ha generado una
extensa discusion en términos de su significado: mientras algunos la distinguen como un
concepto (Crenshaw, 1994), otros se refieren a ésta como una perspectiva (Shield, 2008)
o un paradigma (Hancock, 2007). Ahora bien, es en torno a su propia ambigiiedad ¢
inconclusion epistemoldgica que adquiere su fortaleza tedrico-metodoldgica al encontrarse
en constante revisién y expansion tanto disciplinaria como argumental y analitica (Guzmén-

Ordaz, 2011).

15



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

El debate tedrico en torno a la interseccionalidad adquiere relevancia,
sobre todo, dentro del contexto de lo que se conoce como “feminismos de
la tercera ola”™ —identificados como tal a partir de la década de 1990, cuya
preocupacion se situa, principalmente, en dar cuenta de la importancia que
revisten las diferencias.

Estos movimientos surgieron como una respuesta a las debilidades pre-
sentadas por el llamado “feminismo de segunda ola” al plantear la premisa
de la existencia de multiples “modelos” de mujer, los cuales estan determi-
nados por cuestiones sociales, étnicas, de nacionalidad y de religién, entre
otros. Los debates dentro de esta corriente buscaban alejarse del esencialismo
y las definiciones de feminidad asumidas en ocasiones como universales y que
sobreestimaban las experiencias de las mujeres occidentales, de clase media y
blanca dentro del pensamiento feminista.?

El Black Feminism y el Feminismo Chicano son dos propuestas radicales que
sirven como antecedente, al posicionarse en contra de los efectos del colonia-
lismo desde una visién materialista, antirracista y antisexista (Curiel, 2008)
¢ introducir criticas a los vacios y la falta de reconocimiento que los feminis-
mos hegemonicos habian hecho hasta ese momento sobre la condicién de las
“otras’, las diferentes, las marginales; cuestionando principalmente la visién
esencialista y estdtica de la categorfa “mujer” (Guzmdn-Ordaz, 2009: 4).

Es precisamente a partir de estas experiencias que mas tarde aparece
el concepto de interseccionalidad (intersectionality), el cual fue acunado
por primera vez en términos legales y académicos por Kimberlé Crenshaw
(1994), ya hacia finales de la década de 1980 (Yuval-Davis, 2006; Davis,
2008; Nash, 2008; Winker y Degele, 2009).

6 Aunque es en este contexto donde el término interseccionalidad como tal adquiere fuerza,
fueron las feministas racializadas, afrodescendientes e indigenas las primeras en profundizar,
yadesdeladécadade 1970, en laimbricacién de diversos sistemas de dominacidn. El colectivo
Rio Combahee, constituido por mujeres y lesbianas de color, fue ¢l primero en proponer
en 1977 que la raza, sexo, clase, sexualidad debfan ser entendidas como co-sustanciales, no
separadas unas de otras (Curiel, 2014). Afios después las feministas chicanas profundizaron
en torno a esto (Cf: Moraga y Anzaldiia, 1981).

7 Elsurgimientodelfeminismodelasegundaolaseasociaalanuevaizquierdaantiimperialista
g g q p

y aun cuestionamiento del paternalismo del Estado de Bienestar socialdemdcrata y la familia

burguesa, asi como la denuncia del androcentrismo que subyacia al capitalismo (Rjgat—

Pflaum, 2014).

8 Un andlisis general sobre la teorfa feminista considerada como una de las teorfas criticas
del liberalismo, puede verse en Squella ez a/. (2012: 221-271).

16



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

La interseccionalidad puede ser entendida como un enfoque critico que
permite comprender las posiciones de las personas (identidad) en contextos
diversos y a partir de las conexiones entre las estructuras de género, “raza”/
etniay clase social, y la manera como la interseccion de éstas y otras estructu-
ras sociales, o estatus epistémicos de la diferencia, pueden producir contextos
complejos de desigualdades que pueden, a su vez, ser analizados en términos
de poderya través de distintos niveles (Anthias y Yuval-Davis, 1992; Anthias,
1998, 2008; Andersen, 2005; McCall, 2005; Winker y Degele, 2009).

Para Anzaldtia (1987), la “raza” y la clase social contribuyen —del mismo
modo que lo harfan el género y la preferencia sexual- en la manera como
nos percibimos a nosotros mismos y cémo somos percibidos por los demas,
jugando un papel constitutivo en la tarea de emprender la construccién de
las identidades. De la lectura de Anzaldta se desprende una critica a las con-
diciones opresivas (para las mujeres) inherentes a los distintos sistemas cul-
turales dominados por una supremacia de lo masculino. Estas condiciones
son dificiles de separar en la medida que se constituyen como experiencias
simultdneas de opresién: no podemos criticar el racismo, sin hacer referencia
al sexismo y al clasismo, y viceversa.

En este sentido, considerar la intersecciéon del género con otras catego-
rias como la “raza”/etnia o la clase social en el andlisis y comprension de la
diversidad cultural resulta relevante en la medida que el género debe ser en-
tendido no sélo como el conjunto de creencias, prescripciones y atribuciones
que se construyen socialmente en relacién con lo “femenino’, sino también
en relacién con lo “masculino”’ Esto es clave en la medida que las culturas
son definidas a partir de un concepto de sujeto masculino hegeménico, aun
cuando muchas veces se pretende que éstas no tienen género.

La interseccionalidad permite no sélo dar cuenta del olvido de las mujeres
y reconocer la diversidad sexual, sino también criticar las masculinidades
hegemoénicas que se (re)producen y ocultan en lo “universal’, asi como dar
cuenta de éstas como construcciones sociales. La critica hacia el esencialismo
cultural no es s6lo porque éste estereotipifica lo femenino, sino también lo
masculino, a la vez que suele referir sélo a las minorias dejando de lado las
caracteristicas y diferencias existentes dentro de las mayorfas.

Se entiende entonces la interseccionalidad como una alternativa a la
politica de la identidad que permite considerar las diferencias intragrupales,
subvirtiendo las separaciones entre género, “raza’/etnia y clase social como
clementos separados y disyuntivos. En este sentido, al hablar de diversidad
cultural queremos hacer hincapié en la necesidad de entenderla a partir de su
cardcter inherente y constitutivamente interseccional.

9 Sobre laidea de género, véase Benerfa (1987: 46) y Sdnchez (2002: 359).
17



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Como tal, la diversidad cultural constituye un fenémeno intrinseca-
mente formado por distintas condiciones que la modelan conjuntamente de
una manera que no puede ser definida a priori, poniendo de relieve su origen
complejo y su interconexidn originaria con diferentes condiciones de iden-
tificacién y discriminacion social como el género, la “raza”/etnia y la clase
social, entre otras. Esta postura se sustenta en el principio de que ninguna
cultura deberia ser reivindicada sin haber hecho conciencia de aquellos
aspectos sexistas, racistas y clasistas que la constituyen.

Alcances y limites del multiculturalismo liberal

El enfoque de la interseccionalidad puede ser utilizado como una herramien-
ta tedrica-metodoldgica para reflexionar sobre los limites y alcances de los
postulados de dos de los autores més representativos dentro del multicul-
turalismo liberal. El objetivo de este ¢jercicio es revisar las posibilidades de
conceptualizar la diversidad cultural desde una perspectiva que incluya en su
definicién no sélo la importancia de las diferencias culturales, sino también
su relacién e interaccidn con otras categorias de poder, asi como las desigual-
dades derivadas de éstas.

Will Kymlicka y la Cindadania Multicultural

Dentro del debate en torno ala pluralidad cultural podemos ubicar a Kymlicka
como uno de los mayores exponentes del multiculturalismo liberal. Kymlicka
(1996: 13-19; 2003: 29-42; 2007: 61), al igual que otros multiculturalistas,
como Parekh (2006: 179-185; 2008: 80-98), parten de un punto de vista
comun: su oposicién al modo en que el liberalismo aborda la diversidad cul-
tural y el disefio institucional que va de la mano, esto es, la construccion de
un Estado-nacién unitario y homogéneo.

A pesar de ese diagndstico compartido, Kymlicka difiere de los multicul-
turalistas respecto del modo en que habré de enfrentarse al problema de las
reivindicaciones multiculturales, algo que no deberia sorprendernos pues,
después de todo, nuestro autor es liberal.' Revisemos brevemente los plantea-
mientos de Kymlicka.

10 Desde la perspectiva de Parckh (2006: 195), a diferencia de Kymlicka, nada se resta del
debate, es decir, no existen derechos previos innegociables, s6lo una apuesta —algo incierta
e ingenua, dirfa un liberal- por un didlogo intercultural. Para una comparacion detallada
entre estos dos autores véase Villavicencio (2012).

18



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Su tesis pone el acento en el rol que han jugado y juegan las fronteras
territoriales en relacién con el goce de los derechos y la pretension de jus-
ticia, asi como los retos que esto implica para las democracias liberales de
posguerra, las cuales se han visto sometidas a un intensivo proceso de diver-
sificacién y fragmentacién cultural que va en aumento (Pérez, 2007). Este
fenémeno lleva a Kymlicka (1996: 14) a plantear la intencién de “identificar
algunos conceptos y principios claves a tomar en consideracién y, finalmente,
clarificar los fundamentos basicos de un enfoque liberal del problema de los
derechos de las minorias”.

El fil6sofo canadiense plantea que el multiculturalismo liberal pretende
realzar la importancia de la identidad cultural protegiendo a las minorias na-
cionales y étnicas, pero garantizando la vigencia de ciertos principios liberales
bésicos (Kymlicka, 2003: 59). El Estado debe adoptar, entonces, politicas
publicas que aseguren a los miembros de los diversos grupos étnicos y nacio-
nales expresar y promover sus propias identidades, pero rechazando aquellas
culturas que busquen la imposicién de las mismas.

El punto de partida de esta posicidn es comprender la relevancia del con-
texto social como requisito para que exista una eleccién autdnoma auténtica
y significativa. Como sostiene Raz (2001:192), “sélo a través de la sociali-
zacion en una cultura podemos canalizar las opciones que dan sentido a la
vida”. La conexidn del planteamiento con la tesis comunitarista que defiende
la naturaleza contextual de los seres humanos es evidente, pero con un muy
preponderante matiz: esa naturaleza sélo tiene valor en cuanto contribuya a
asegurar para cada persona un marco de opciones cualitativamente significativas."!

Asi, las culturas ya no son relegadas a la esfera privada, como plantea
el liberalismo, sino que juegan un papel protagdnico en la conformacién de
aspectos decisivos en la construccién de la identidad, como es el caso de la
lengua, la educacién o ciertos simbolos nacionales (Kymlicka, 1996: 152-
164) que se traducen en medidas que “van desde las politicas educativas
multiculturales a los derechos lingiiisticos, pasando por las garantias de re-
presentacion politica y por la proteccién constitucional de los tratados con
los pueblos indigenas” (Kymlicka, 2003: 63).

Los Estados modernos estan constituidos —casi siempre— por diversos
grupos étnicos y/o nacionales, lo cual demanda superar el discurso liberal de
la neutralidad y aceptar que al interior de ellos habrédn de tomarse inevitables
decisiones culturales que afectan a esos grupos. Surge asi la necesidad
de reconocer algunos derechos de grupo, bajo el alero de una ciudadania

11 Una aproximacion critica y sistemdtica al debate liberal-comunitarista puede verse en
Villavicencio (2014).

19



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

diferenciada y orientada culturalmente, para dotar a las minorias de los me-
canismos necesarios para enfrentar las discriminaciones que pueden sufrir de
parte de la cultura mayoritaria.

Para el multiculturalismo liberal, la dicotomia entre derechos colectivos y
derechos individuales es falsa, pues deben distinguirse con cuidado dos tipos
de restricciones o protecciones asociadas a ellos: por una parte, se encuentran
las protecciones externas, esto es, aquellas que autorizan al grupo —étnico o
nacional— a ser tratado con igual consideracién y respeto que otros grupos
equivalentes;'? y, por otra, estdn las restricciones internas, o sea aquellas que
impiden al grupo coaccionar a sus miembros, impidiéndoles revisar su con-
cepcién del bien."

Los derechos colectivos entendidos como protecciones externas son ab-
solutamente compatibles con una teoria liberal de los derechos que pretenda
fomentar la autonomia; mientras, las restricciones internas son inaceptables
(Kymlicka, 1996: 57-76).

De esta forma, al concebir los derechos de las minorfas como un pro-
blema, Kymlicka (2003: 59) plantea una propuesta para enfrentar el reto del
multiculturalismo de un modo liberal: se debe proteger a las minorias
mediante derechos especificos para los grupos. Esta propuesta politica signi-
fica colocar, junto a los derechos individuales del liberalismo y la democracia,
derechos diferenciados en funcién de la pertenencia a un grupo.

Por tanto, Kymlicka (1996: 13-19; 2003: 29-42; 2007: 61) se propone
reformar o ampliar la teorfa liberal de los derechos individuales, mostrando que
ésta es compatible con la existencia de derechos para grupos (Pérez, 2007). El
desafio del multiculturalismo radica en cémo evitar que las sociedades mayo-
ritarias impongan sus instituciones a quienes pertenecen a una cultura diferente.

Kymlicka (2003: 82-87) es claro en sefialar y criticar que el concepto de
multiculturalismo suele utilizarse de una forma muy amplia para englobar
una extensa gama de grupos sociales no étnicos que, por diversas razones,
han sido excluidos o marginados del ntcleo mayoritario de la sociedad —por
cjemplo, los discapacitados, los gays y las lesbianas, las mujeres, etcétera—.
Para Kymlicka (1996: 36), “un Estado es multicultural si sus miembros per-
tenecen a naciones diferentes (un Estado multinacional) o si bien éstos han
emigrado de diferentes naciones (un Estado poliétnico), siempre y cuando
ello suponga un aspecto importante de la identidad personal y la vida politica”.

12 Por cjemplo, los derechos a una lengua propia, el derecho a un estatuto especial de
posesion de tierras o el derecho al gobierno, total o parcialmente auténomo.

13 Tipicamente el derecho a sancionar a los individuos que se aparten de las creencias
colectivas.

20



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Desde el enfoque de la interseccionalidad, la visién de Kymlicka puede
resultar parcial en relacién con el sentido del desatio multicultural. Al respecto
es posible mencionar al menos tres criticas a los postulados de este autor que
podrian ampliarse desde dicho enfoque.

Primero, la teoria de Kymlicka no permite dar cuenta de los procesos
de minorizacién de los grupos dentro de las sociedades —los cuales “se presentan
como ahistdricos, como si las minorfas siempre hubieran estado ahi y no
fueran cambiantes y parte de un proceso histérico mas amplio y complejo”
(Ddvila Figueroa, 2013: 134)- donde convergen relaciones sociales que son
transversales y simultdneas a la vez.

Junto con ello, Kymlicka pierde de vista a los grupos mayoritarios y
dominantes, poniendo un excesivo énfasis en las minorias, sin considerar que
estas tltimas sélo “existen” en relacién con una mayoria que también es
internamente diversa. En este sentido, el concepto de cultura propuesto por
Kymlicka (2003: 78) es estrecho en la medida que no considera las “constantes
creaciones, recreaciones y negociaciones de fronteras imaginarias entre
‘nosotros’ y el/los ‘otro(s)” (Benhabib, 2006: 33). El “nosotros” siempre supone
un “otro” del que se diferenciay a partir del cual se define, y ese “otro” debe ser
comprendido a partir del entrecruzamiento de diferentes ejes de diferenciacion.

Segundo, y siguiendo la critica feminista al multiculturalismo, el énfasis
en las culturas minoritarias no toma, ademds, en consideracién que dentro
de estos grupos es posible identificar otras minorias que también requieren
atencién, como las mujeres en el contexto de las culturas patriarcales.

La critica de Susan Moller Okin (1999) ha sido clave en develar la ten-
sién entre multiculturalismo y feminismo, la cual se basa en la existencia de
un conflicto entre los reclamos de las culturas o religiones minoritarias y la
norma genérica de igualdad aceptada en todos los Estados liberales, senalando
que el multiculturalismo es de por si malo para las mujeres.

En esta direccidn, los argumentos de Kymlicka (1990: 239-62 en Moller
Okin, 1999) a favor del multiculturalismo no toman en cuenta lo que ¢l mismo
reconoce en otros escritos: que la subordinacién de las mujeres es a menudo
informal y privada, y que virtualmente ninguna cultura en el mundo, minori-
taria y mayoritaria, puede pasar el test que él propone de “ninguna discrimi-
nacién” en la esfera privada.

Sin embargo, la critica feminista de Moller-Okin s6lo puede ser asumida
como un guino a un andlisis que considere un enfoque interseccional, ya que
desde este tltimo se evita esencializar la cultura' al dar cuenta de que las

14 Seyla Benhabib (2006) ve en la argumentacién de Moller-Okin (1999) un problema en

la medida que ésta descansa en una comprension monolitica de las culturas. Eso le impide

21



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

diferencias internas son un producto de la simultaneidad y cruce de diversos
cjes de diferenciacion.

En este sentido, si bien Moller-Okin (1999) puntualiza en la importancia
de considerar a las mujeres como grupo minoritario dentro de las culturas
patriarcales, cuyos derechos, en el marco del liberalismo, estén por sobre los
derechos culturales, existe el riesgo de “revivir las dindmicas coloniales de la
‘otredad”” (Deckha, 2004: 22). La interseccionalidad se presenta asi como un
modelo de anélisis sistemdtico que hace més sencillo de-construir y analizar
las dindmicas internas de las agrupaciones de identidades colectivas desde
una perspectiva no colonialista.

Tercero, la vision de Kymlicka centrada en los derechos de las minorias
no da cuenta de las relaciones de dominacién y subordinacién que deben ser
vistas desde una perspectiva que tome en consideracion las desigualdades de
género, clase y “raza”/etnia.

En la medida que el autor presume que el otorgamiento de reconoci-
miento y acomodo a la diferencia cultural implica una desaparicién de los
problemas de orden estructural, su postura —marcadamente liberal- pierde
de vista la importancia de la redistribucién que, junto al reconocimiento,
pretende lograr la justicia social, mas alla de la integracién, asumiendo que
hay problemas de orden politico y econémico, aparte del cultural.

Fraser (2000) critica al multiculturalismo —y al antiesencialismo®~ de
no ser capaz de relacionar una politica cultural de identidad y diferencia con
una politica social de justicia e igualdad al basarse en un enfoque unilateral
de laidentidad y la diferencia.

Esta tendencia a tratar la diferencia como si fuera de naturaleza exclu-
sivamente cultural, debe ampliarse mediante un enfoque que explique que
las cuestiones relativas a ésta no pueden ser analizadas independientemente
de la desigualdad material, de las diferencias de poder entre los grupos y de las
relaciones de dominacién y subordinacién que se dan dentro del sistema.

aprehender el juego de las complicidades, lealtades y tensiones que se reproducen sin cesar al
interior de ellas. Es decir, se pierde la dialéctica de los derechos politicos y de las identidades
culturales, y traslada al multiculturalismo un relativismo cultural y moral que desvia el ¢je
fundamental del debate (Femenias, 2008: 180).

15 Fraser (2000) sefiala que en la actualidad los debates en torno a las identidades de

grupo y la diferencia cultural se dividen en dos corrientes relacionadas: el antiesencialismo,

que reconceptualiza la identidad y la diferencia como construcciones discursivas creadas

performativamente a través de los procesos culturales que los elaboran y sustentan (Piastro,

2014); y el multiculturalismo, que adopta un punto de vista positivo en relacién con las
y

diferencias ¢ identidades de grupo, intentando revalorizarlas y fomentarlas.

22



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Es posible profundizar en la limitacién de la teorfa de Kymlicka (1996;
2003) deteniéndonos en las criticas que Parekh (2006: 99-109) ha realizado®
a su trabajo. El primer reproche se centra en la concepcién més bien estrecha
y esencialista con que utiliza el término cultura que impacta directamente en
la nitida distincién y en el diverso peso moral que tendrian las demandas de
dos tipos de minorias culturales: las nacionales y los inmigrantes voluntarios.

Ese trato diferenciado encuentra su fundamento en las mayores o me-
nores posibilidades que posee cada clase de minoria para proporcionar a sus
miembros una cultura societal. Ya que las minorias nacionales —al haber sido
subsumidas por un Estado mayor— tenfan con anterioridad una cultura
societal propia, cumplen con las condiciones minimas para proporcionar a
sus miembros el necesario marco para desarrollarse auténomamente y, por
ende, se les debe reconocer el derecho a mantener o emprender su propia
construccién nacional y gozar de alguna forma de autogobierno.

“De hecho, su cultura societal les proporciona un contexto mds satisfac-
torio del que habrian tenido en caso de que se les hubiera exigido integrarse
en la sociedad principal, ya que es la cultura con las que esas minorias se iden-
tifican y estan mds familiarizadas” (Kymlicka, 2003: 81).

Los inmigrantes legales, contintia Parekh (2006: 99-109), constituyen el
otro extremo. No son minorias nacionales sino étnicas, no estan territorialmente
concentradas ni poseen una institucionalidad completa, su cultura ha sido
desarraigada de su contexto original, y no puede reproducirse como tal en
otro medio. Ademds, el hecho de haber emigrado en bisqueda de mejores
expectativas también supone que los inspira un genuino deseo de integrarse
a la nueva sociedad.

Por estas razones, los inmigrantes no estarfan habilitados para ejercitar
(y debiesen dejar de demandar) el derecho al autogobierno y a su autonomia
cultural, aunque si pueden exigir mantener algunas de sus précticas asociadas
con su identidad etnocultural, que se traducirfan en diversas facultades y
exenciones que Kymlicka (2003: 75 y 76) llama derechos de acomodo.

En opinién de Parekh (2006: 103), la cuestion clave es que no existe razon
de peso para hacer tal distincién. Muy por el contrario, esa clasificacién no
hace mis que reflejar una larga tendencia histérica liberal de delinear, por un
lado, un claro contraste entre los grupos étnicos y las naciones privilegiando
a estas tltimas; y, por otro, establecer una clara diferencia entre inmigrantes
y ciudadanos.

16 Hay otro grupo de objeciones intraliberales a la teorfa de Kymlicka. La mds llamativa

es la de Barry (2002: 131-146). Hemos analizado con cierta profundidad esa visién en
Villavicencio (2010b).

23



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Apoyandose en la misma distincién trazada (entre minorfas nacionales
y étnicas), Carens (2000) y Young (1997) han criticado la visién rigida que
despliega Kymlicka (1996; 2003) al ocuparse solamente de los casos anta-
gbnicos, omitiendo las situaciones intermedias como serfa el caso de grupos
oprimidos que, sin pertenecer a aquellas minorias en las cuales se concentra
Kymlicka, si requeririan el reconocimiento de algunos de los derechos de acomodo
(Carens, 2000: 52-87; Young, 1997).

Nos parece que serfa el caso, sin duda, de las minorias sexuales y de las
mujeres (Cfr: Young, 1997: 48-53; 2000: 89-93). No menos relevante es que
Kymlicka olvida —como ya hemos dicho— que las minorias se constituyen y
comportan, en la realidad, de modo complejo, obviando que las desigualdades
derivadas de las diferencias culturales deben ser entendidas como el resultado
del entrecruzamiento de los efectos de éstas con otros importantes ejes de
diferencia —como el género, la clase, la etnicidad, la raza y la sexualidad—, lo
cual dificulta su encasillamiento.

Pensemos, por ejemplo, en los mapuches en Chile, quienes son al mismo
tiempo una minorfa nacional, étnica y/o social dependiendo, entre otros fac-
tores relevantes, de la ubicacidn geografica donde se encuentran; a la vez que
el géneroy la clase social constituyen elementos interdependientes respecto a
cémo son vivenciadas las desigualdades.

Charles Taylor y la Politica del Reconocimiento

Otra postura relevante dentro del multiculturalismo liberal es la representada por

Charles Taylor, quien problematiza el reconocimiento de la identidad de los

grupos minoritarios y el derecho a la diferencia de cada grupo en contextos

multiculturales. Si bien Taylor (1993: 31-32) est4 consciente de la importan-

cia de la universalidad de los derechos y de la igualdad, es preponderante para

¢l atender el reconocimiento de las diferencias sosteniendo que este discurso:
[...] se ha vuelto familiar para nosotros en dos niveles: primero, en la esfera intima, donde
comprendemos que la formacién de la identidad y del yo tiene lugar en un didlogo
sostenido y en pugna con los otros significantes. Y luego en la esfera publica, donde
la politica del reconocimiento igualitario ha llegado a desempefar un papel cada vez
mayor. [...] Con la politica de la dignidad igualitaria lo que se establece pretende ser
universalmente lo mismo, una “canasta” idéntica de derechos e inmunidades; con la
politica de la diferencia, lo que pedimos que sea reconocido es la identidad unica de
este individuo o de este grupo, el hecho de que es distinto de todos los demds.

24



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

En este sentido, siguiendo a Taylor, lo que le interesa a los defensores
de las politicas de la diferencia es poner el acento en el reconocimiento de la
identidad tnica y original de cada individuo y comunidad, la cual debe ser
protegida para evitar que se vea homogeneizada por la identidad de aquellas
comunidades hegemonicas.

En la esfera publica, Taylor (1993: 52) plantea el problema de si una
sociedad democratica puede conciliar el trato igualitario para todos los
individuos con el reconocimiento de las diferencias especificas que dentro
de esa misma sociedad se manifiestan o si el liberalismo asume mas bien una
posicidn “ciega a la diferencia”

Sin embargo, el autor niega que eso sea asi necesariamente y reconoce
que dentro del pensamiento liberal, y en algunas sociedades liberales, se
manifiesta una posicién distinta. A partir de esto plantea la existencia de dos
tipos de Estados liberales: el que pretende ser neutral con el argumento de
que los derechos individuales no pueden ser restringidos de ninguna manera,
garantizando la igualdad de éstos para todos; y el que garantiza el respeto ala
diferencia y no pretende ser neutral.

El primero representa la politica de la dignidad y consiste basicamente
en que los hombres libres e iguales tienen los mismos derechos; por ende, la
funcién del Estado es proteger y asegurar tales derechos; en el segundo cada
individuo y cada grupo poseen una identidad y una particularidad que debe
ser respetada, por lo cual se exige al Estado la proteccién de un conjunto de
précticas, tradiciones y valores que harfan posible que los individuos de la
comunidad politica se identificaran con determinado ideal del bien comun.

Taylor estd mas cerca del segundo de estos liberalismos. Sus argumentos
tienen que ver, en parte, con la afirmacién del principio de respeto a las
minorias y con el hecho de que el multiculturalismo es hoy una realidad que
se extiende por el mundo y exige una politica abierta al reconocimiento de las
diferenciaciones culturales y de las metas colectivas.

Una via para resolver el conflicto entre las interpretaciones que los parti-
darios de las politicas de la diferencia y los defensores del universalismo hacen
del discurso moderno del reconocimiento, concebida por Taylor, es la de un
liberalismo comprometido sustancialmente con ciertos fines colectivos, o sea,
la de un liberalismo de vocacién comunitarista que no busque homogeneizar
las identidades culturales. Desarrollaremos esta idea con mds detencidn.

El comunitarismo de Taylor pretende demostrar que las cosas adquieren
relevancia y nuestras elecciones cobran sentido sélo al ser contrastadas con
unos marcos de inteligibilidad que el autor llama “horizontes de significado
comun”. Estos son ineludibles, por lo tanto:

25



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

una de las cosas que no podemos hacer, si tenemos que definirnos significativamente,

es suprimir o negar los horizontes contra los que las cosas adquieren significacién para

nosotros. Este es el tipo de paso contraproducente que se da con frecuencia en nuestra
civilizacién subjetivista. Al acentuar la legitimidad de la eleccién entre ciertas opciones,
muy a menudo nos encontramos con que privamos a las opciones de su significacién

(Taylor, 1994: 72).

Para Taylor (1983: 223-224), las democracias modernas se enfrentan a
lo que ¢l ha llamado un “dilema hegeliano”. Este desafio puede resumirse asi:
al no haber principios morales universales que la razén pueda descubrir o
construir, ;cdmo se arriba a sistemas morales que no desarraiguen a los
seres humanos de las comunidades que constituyen sus focos de identidad,
en medio de una sociedad moderna que parece haberse habituado, indefecti-
blemente, al principio de libertad individual?

Desde luego, en opinién de los comunitaristas, el liberalismo no ofrece
una buena respuesta precisamente porque serfa insensible a los requerimientos que
exigen una consideracién mas detallada de la propia comunidad y las
tradiciones donde estamos insertos, con el fin de descubrir cudles son los
valores comunitarios que compartimos.

La principal razén por la cual el liberalismo es incapaz de enfrentarse a
ese desafio radica en que es un muy buen ejemplo de la simplificacién que
afecta a las éticas modernas, las cuales, inspiradas en la idea kantiana de
razén préctica, no logran dar cuenta de la profundidad y complejidad de la
moralidad humana. Esto se traduce en dos equivocaciones estructurales del
liberalismo: en primer lugar, el afin de fundar una moral con prescindencia
de una teoria robusta del bien; y, en segundo, la bisqueda de principios con
pretensiones universalistas a costa de una abstraccién metodoldgica excesiva.

Para Taylor la inica forma de dotar a los valores liberales de una interpre-
tacion adecuada —alternativa al liberalismo rawlsiano— pasa primero por un
examen minucioso de la sociedad moderna y sus males. Taylor (1994: 37-47)
identifica tres formas de malestar que atormentan a la modernidad y entiende
por tales “aquellos rasgos de nuestra cultura y nuestra sociedad contempora-
neas que la gente experimenta como pérdida o declive, ain a medida que se
‘desarrolla’ nuestra civilizacién”.

El primero de ellos es el individualismo: la libertad moderna se alcanzé
a costa de escapar de los horizontes morales que poseiamos en el pasado, los
cuales, si bien limitaban a los sujetos, también daban sentido al mundo y alos
roles que éstos desempenaban en la sociedad. De este modo, el individualismo tie-
ne un lado oscuro que podria englobarse en la nocién de pérdida de sentido.

26



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

El filésofo canadiense considera que la promocién de una sociedad per-
misiva y el narcisismo son sintomas claros de este aspecto negativo de la
individualidad. Pero junto a este primer rasgo nocivo, Taylor agrega una
segunda fuente de malestar: la primacia de la razén instrumental.

Al igual que el individualismo, esta caracteristica de la modernidad ha
sido liberadora; sin embargo, el peligro radica “en que aquellas cosas que
deberfan determinarse por medio de otros criterios se decidan en términos de
eficiencia o de andlisis ‘costebeneficio; que los fines independientes que debe-
rian ir guiando nuestras vidas se vean eclipsados por la exigencia de obtener
el mdximo rendimiento” (Taylor, 1994: 41).

Por tltimo, el tercer rasgo sombrio de la modernidad se desencadena por
la combinacién de los anteriores y podria ser identificado como una forma de
desencantamiento generalizado, que opera tanto en el plano individual como
social.

Estas disfunciones afectan profundamente el proceso politico y alteran
su forma. Por consiguiente, las personas pueden reaccionar a la exclusién

practicando un tipo de politica que parece basada en la creencia de que la sociedad estd

compuesta, en el mejor de los casos, por ciudadanos mutuamente desinteresados y quizs,
en su mayorfa, incluso malévolos en relacién al grupo en cuestién [...] O bien la res-
puesta puede ser impulsada por una concepciodn filosdfica de exclusién, digamos, una
visién marxista de la sociedad burguesa como irrecuperablemente perdida por la lucha
de clases o ciertas visiones feministas de la sociedad liberal como irremediablemente
viciada por el patriarcado, de modo que una invocacién de la comunidad politica se

muestra como un fraude y un engafio (Taylor, 1997: 364-365).

Asi pues, el modo de hacer politica que surge naturalmente de estas for-
mas de exclusidn —esté sustentada en la realidad o proyectada filoséficamente,
aunque por lo general sea una mezcla de ambas—, evita la formacion de
compromisos en torno a alguna concepcién del bien general.

Segun Taylor (1996: 17-123), la inica forma de dotar de un nuevo sen-
tido a nuestra cultura y superar aquella desazon que la aqueja es rearticular la
idea de la identidad moderna, algo que s6lo podemos hacer seriamente si
sobrepasamos la mera nocién de lo que es ser un agente humano, una persona o
un yo, para ahondar en la comprensién de cémo se han desarrollado las ideas
del bien a las que esa nocidn se vincula.

Entendida de ese modo, la empresa que el fildsofo canadiense acomete es,
en buena medida, una tarea que pretende recuperar las descripciones morales
en las cuales se sustentan nuestras creencias ¢ intuiciones morales compar-
tidas. Con todo, esa tarea no resulta nada sencilla debido a la estrechez de
la filosofia moral contempordnea, que “ha tendido a centrarse en lo que es

27



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

correcto hacer en vez de en lo que es bueno ser, en definir el contenido de
la obligacién en vez de la naturaleza de la vida buena; y no deja un margen
conceptual para la nocién del bien” (Taylor, 1996: 17).

Los seres humanos nos encontramos orientados hacia determinados
fines y bienes, los cuales emergen de las intuiciones y creencias morales que
dan contenido a las dimensiones fundamentales del pensamiento moral, las
cuales, a su vez, se sustentan en una valoracién fuerte que encuentra su expli-
cacién en una especifica concepcion ontolédgica del ser humano que arranca
de algtin marco referencial. Si todo esto es cierto, Taylor nos propone que el
estudio de la ética debe encaminarse a una sistematizacidn de la idea de iden-
tidad del yo y cémo se relaciona con una determinada nocién del bien. Esta
forma de proceder supone, desde luego, negar el subjetivismo moral.

Ahora bien, esa sistematizacién del concepto de la identidad moderna
pasa necesariamente por la recuperacién del ideal de la autenticidad (Taylor,
1994: 61-65; 1997: 294-299; 309-316). Taylor senala que las fuentes de ésta
se encuentran en la nocién del siglo XVIII de que las personas estamos
dotadas de sentido moral, esto es, poseemos una capacidad de comprender el
bien y el mal no como una cuestién de calculo, sino como algo arraigado en
nuestra propia naturaleza.

De este modo, la autenticidad exige dos rasgos inherentes: no puede
florecer sin firmes lazos con los demds, pero al mismo tiempo excluye la
validez de demandas que se encuentren mds alld de las aspiraciones humanas,
las cuales son contraproducentes para el ideal pues destruyen las condiciones
indispensables para la realizacién de la autenticidad misma. Lo que Taylor
quiere decir es que la definicién de la identidad supone encontrar lo que
resulta significativo para cada uno y nos diferencia de los demds, pero
esta singularidad no descansa en el valor de la pura elecciéon que hagamos de
esos aspectos distintivos, sino contrastados con nuestros marcos de referencia
ineludibles (Taylor, 1994: 72).

A menos que supongamos que algunas opciones poseen mds valor que
otras, la idea misma de autoeleccién cae en la trivialidad y, por ende, en la
inconsistencia. El ideal de la autoeleccion sélo tiene sentido porque algunas
cuestiones son mds significativas que otras. No podria defender seriamente
que nos elegimos a nosotros mismos porque preferimos escoger un filete con
ensalada en vez de un guiso para cenar.

Y lo significativo no es algo que cada uno establezca, pues si fuera asi
nada seria significativo; por lo tanto, el ideal mismo de la autoelecciéon como
nocién moral serfa imposible. Se halla en la naturaleza més profunda de la
propia modernidad su éxito y su miseria; inevitablemente el incremento de
la libertad puede hacer que la gente se eleve o se degrade.

28



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

La pregunta no es sélo si se puede defender la supervivencia de la iden-
tidad de un crisol de comunidades diferentes en contextos multiculturales,
sino, ademds, si es posible exigir que todos reconozcamos igualitariamente el
valor de cada una de ellas. Esta cuestién entonces debe llevarnos a preguntar
por el valor que recibe o se le otorga a estas comunidades, valor en virtud del
cual dichas comunidades podrian demandar el reconocimiento de su identidad.

Para llevar a cabo adecuadamente dichas evaluaciones del valor de una
cultura, Taylor (1997: 199-220) habla de una “fusién de horizontes™:
debemos permitir que nuestros propios horizontes de sentido se amplien en
funcién de aquellos imbricados en la cultura a la cual nos aproximemos. De
esta manera, aquello que en un principio se consideraba ya establecido desde
nuestra propia perspectiva cultural tendré, forzosamente, que verse modifi-
cado para intentar comprender el punto de vista del otro, desde su peculiar
horizonte de sentido.

Desde el punto de vista de Taylor, la exigencia de reconocimiento se
vuelve apremiante debido a los supuestos nexos entre el reconocimiento y la
identidad, donde este tltimo término designa algo equivalente a la interpre-
tacién que hace una persona de quién es y de sus caracteristicas definitorias
fundamentales como ser humano. La tesis de Taylor (1993: 30) es que nuestra
identidad se moldea, en parte, por el reconocimiento o por la falta de éste que
se constituye en una forma de opresion.

Al plantear un modelo narrativo para conceptualizar la identidad personal,
su objetivo es corregir la abstraccién del universalismo moral ancldndolo en
el contexto concreto de la comunidad y desarrollar un reconocimiento de las
diferencias especificas de cada persona o grupo (Najera-Pérez, 1999).

Ahora bien, el enfoque de la interseccionalidad también nos permite
revisar los postulados de Taylor. En la medida que el autor sitta el reconoci-
miento de las diferencias culturales como constitutivas de la identidad indi-
vidual, desde la interseccionalidad, podemos plantear que ¢l mismo ignora
la construccién multiple de la identidad dentro de distintas culturas y como
tal no asume con coherencia un universalismo interactivo capaz de pensar
al otro concreto, es decir, capaz de reconocer la pluralidad de modos de ser
humano y de distinguir entre ellos, sin inhabilitar la validez politica y moral
de todas esas pluralidades y diferencias (Benhabib, 1990).

En este sentido, si asumimos que la identidad no sélo proviene de una
cierta adscripcién comunitaria, sino se entrecruza con otras fuentes de signi-
ficado y ejes de diferenciacion sobre los cuales se (re)producen las desigualdades,
resulta pertinente criticar a Taylor el aspecto somético de como entiende la

identidad.

29



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Benhabib (1990) nos entrega algunos elementos claves en esta direccion,
al senalar que el fildsofo, en su concepcidn de la identidad como narracién,
pone escasa atencién al reconocimiento de una multiplicidad de factores (de
género, de “raza’/etniay de clase, etcétera) que determinan las experiencias y,
de esta forma, la narracién del “yo” para si mismo y para los demds.

Es decir, en la medida que la fundacién y conflictividad de las subjetivida-
des estd dominada por las categorias antes expuestas, cabe plantear la vigencia
de la demanda del reconocimiento social de la identidad cultural propia de
las personas, pueblos y culturas, expuestas por Taylor, en las complicidades
socioculturales de definicién o reconocimiento del otro/a en términos de
género, etnicidad y diversidad cultural (Nash, 2001: 35).

De la misma forma, la méxima de Taylor de que todas las culturas son
valiosas puede ser puesta en jaque desde una perspectiva interseccional, pues esto
dependera de quién hace la valoracién, es decir, desde qué posicion multiple ocupe.

Conclusiones

El objetivo del articulo ha sido discutir un punto de vista alternativo desde
donde analizar los limites y alcances de las teorizaciones en torno a la
diversidad cultural —a partir del ejemplo de dos autores representativos del
multiculturalismo liberal- y desde ahi proponer una alternativa critica que
sea un aporte al estudio sobre la diversidad cultural.

Al revisar los postulados de Kymlicka y Taylor ha sido posible identificar
un excesivo énfasis en las diferencias culturales por sobre, y en desmedro de,
otros ¢jes de diferenciacién como el género y la clase social, por ejemplo. En
este sentido, ambas posturas, representantes del multiculturalismo liberal, en
su intento por confrontar la manera en que se responde a las necesidades y
reivindicaciones de grupos diferenciados, corren el riesgo de desarrollar una
politica de reconocimiento que enfatice las diferencias culturales y, en tltima
instancia, permita justificar situaciones de desigualdad.

De esta forma, aun cuando las ideas de homogeneizacién cultural perte-
necen en su mayoria al pasado, queda pendiente la tarea de incentivar dentro
del multiculturalismo el debate en relacién con la construccién de lo cultural
no como algo homogéneo con claras fronteras, y con una nocién de identi-
dad como proceso —y no como algo fijo y estable supuestamente anclado en
contextos culturales especificos—.

El anilisis llevado a cabo nos permite corroborar y concluir lo sefalado
por Nash (2001), respecto a que la explosion multicultural ha llevado a cierta
simplificacién del fenémeno y de los conceptos vinculados con el multicultu-

30



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

ralismo; a la vez, ha ignorado a menudo un entendimiento del mismo como
proceso de dindmicas sociales y culturales con un fuerte arraigo histérico y
con dimensién de género.

En este sentido, se apuesta por una conceptualizacion del multicultura-
lismo que abogue por las afiliaciones multiples de adscripcion de una plura-
lidad de identidades, de culturas hibridas, complejas y en constante proceso
de transformacion, capaces de responder a las plurales experiencias e intersec-
ciones de género, etnicidad y diversidad cultural en la sociedad de hoy.

También es necesario sefalar que las posiciones liberales —ademas de
aquellas nuevas formas de construccién identitaria que emergen desde la
perspectiva posmoderna, entre las cuales encontramos, por ejemplo, las iden-
tidades hibridas— corren el riesgo de no cuestionar los contextos de desigualdad
derivados del género, la clase o la “raza”/etnia en los que se sittian las identidades
minoritarias y mayoritarias.

La apuesta es reconocer que la inequidad no sélo se da entre culturas
diferentes, sino también “dentro” de cada una de las culturas y, por lo tanto,
es necesario distinguir los niveles de tratamiento de estas probleméticas. Por
cjemplo, la diferencia étnica, como construccién social, se refiere a cosmovi-
siones distintas, lo cual implica estructuras y categorias para pensar y percibir
lo real desde una determinada configuracién. Dentro de cada cosmovision,
estan presentes, marcadas por estas estructuras y categorias, las otras diferen-
cias construidas socialmente, por lo cual su andlisis y tratamiento debe tomar
en cuenta este hecho.

En la tarea de proponer una alternativa critica a la conceptualizacién de
la diversidad cultural, creemos que el estudio y el tratamiento de ésta deben
considerar el analisis de género como agente central de dichas experiencias.
Parte importante de esta tarea es reflexionar sobre la compleja relacion entre
los objetivos de la perspectiva feminista contemporénea y las reivindicaciones
de determinadas practicas culturales que se inscriben en el debate respecto a la
diversidad cultural y que pueden perjudicar a las mujeres.

Pero ademas se debe desafiar la representacién del “hombre blanco europeo
de clase alta” como norma y sujeto universal del pensamiento politico y social
occidental, a partir del cual se constituyd, en gran medida, el referente definito-
rio de los “otros” y se contribuyé a que esto se haga en términos de una rela-
cién jerarquizada respecto de cada grupo. Se trata de una perspectiva donde
se mantenga el respeto con las culturas y con la igualdad y la diversidad de géneros.

Parte de esta perspectiva requiere poner atenciéon en las representacio-
nes culturales y précticas sociales que delimitan la visién del otro. Por eso,
dentro del analisis de la diversidad cultural es necesario tener en cuenta la

31



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

interseccién de los distintos ejes de diferenciaciéon que permiten hablar de
un universo de diversidades, las cuales, a su vez, son consecuencia de distintas
relaciones de poder que no pueden dejarse de lado.

Parte esencial aqui es, ademds, hacer una lectura sobre las diferencias
culturales y las desigualdades derivadas de éstas desde su relacién con
determinados ejes de estratificacién social que tienen que ver con el género,
la “raza”/etnia, la clase social, la sexualidad y la nacién en la medida que,
siguiendo a Fraser (1997), es la tinica manera de disefiar una concepcién de
la democracia radical que inspire credibilidad.

Sélo al integrar y conectar el estudio de la “raza”/etnia, la clase social y el
género a la naturaleza de la construccién de la conciencia, a la produccién de
conocimiento y a los modos de opresidn, el estudio de la diversidad cultural
puede incluir una visién social que se extiende mas alld de los intereses parti-
culares de determinados grupos sociales.

De esta forma, se aboga por una politica democrética con énfasis en la
naturaleza especifica de las diferencias, pero dentro de los principios de la
igualdad y la justicia, los cuales sélo pueden ser alcanzados por el conjunto
de la sociedad mediante la creacién de puentes de actuacién desde ambitos
distintos y colectivos sociales amplios (Nash, 2001).

Quisiéramos finalizar con algunas recomendaciones conceptuales que
sirven como gufa para el estudio de la diversidad cultural y que sintetizan los
aportes de este trabajo:

1. Es necesario repensar el fendmeno de la diversidad cultural desde una
perspectiva de la interseccionalidad y mediante un enfoque procesal: una
vision monolitica puede ser provocada y perpetuada por politicas, agentes y
estructuras de poder hegemoénicos.

2. El empleo de este marco teédrico de la interseccionalidad permite
lecturas contextualizadas de poder. Se parte de la base que los sistemas de
opresién son multiples y simultdneos (patriarcado, capitalismo del consumo,
supremacia racial, supremacia heterosexual), los cuales afectan tanto a las
mujeres como a los hombres de manera diferenciada. Esto requiere ir mas
alld del mero establecimiento de la diversidad al buscar una diversidad que
entienda la diferencia de poder cuando sea conceptualizada dentro del marco
de un interés més alto por la justicia y el cambio social.

3. El concepto de interseccionalidad permite profundizar en aquellas
discriminaciones y desigualdades que ocurren en grupos subordinados y
oprimidos que se autodefinen como no hegemdnicos. Sin embargo, y en la
medida que pareciera ser que la diversidad cultural estd siempre del lado de lo
no hegemoénico, el concepto de interseccionalidad nos hace notar la impor-
tancia de considerar también lo que ocurre dentro de los grupos hegemonicos.

32



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

4. En andlisis contextualizados sobre el estudio de la diversidad cultural
serfa de utilidad combinar el modelo interseccional con un anélisis del tipo
de poder que acompana a las estructuras de opresion que impactan en, o in-
crementan, la discriminacién hacia las minorfas. Las formas de opresién sélo
pueden ser comprendidas dentro de un contexto estructural, debido a que el
modo como uno experimenta la raza, la clase social y el género dependen de
sus intersecciones entre si y con otras jerarquias de desigualdad. Esto permi-
tirfa enriquecer la reflexidn tedrica sobre tipos y practicas de poder (ejercidos
por instituciones y responsables politicos) y su vinculo con las multiples y
simultineas formas de discriminacién a las cuales se ven enfrentados.

5. Una ventaja significativa de este marco de andlisis combinado (y andlisis de
poder) es que permite visibilizar de mejor manera la relacién entre estructuras
de desigualdad y los privilegios sociales resultantes de ellas. Por otra parte,
provee nuevas luces sobre la posicién de determinados individuos dentro de
los grupos minoritarios.

6. Es importante seguir aclarando el marco conceptual y bagaje lingiiistico
con el que se aborda el fendmeno de la diversidad cultural. Los conceptos y
terminologias tienen un valor politico clave.

7. La ausencia de una perspectiva de género en el momento de teorizar
puede redundar en la perpetuacion de la diferenciacién jerdrquica entre
los sexos y, por extensidn, en otros tipos de divisiones identitarias. En
términos practicos, lo anterior puede operar en desmedro de la construccion
de nuevos espacios de expresion para aquellas voces que tradicionalmente
han sido silenciadas en la sociedad.

Referencias

Andersen, Margaret L. (2005), “Race, gender, and Class Stereotypes: New Perspectives on
Ideology and Inequality”, en Revista Norteamérica, afio 1, nim. 1, México: UNAM.

Anthias, Floya (1998), “Rethinking Social Divisions: Some Notes towards a Theoretical
Framework”, en Sociological Review, vol. 46, nuim. 3, EUA: Sage.

Anthias, Floya (2008), “Thinking through the lens of translocational positionality:
an intersectionality frame for understanding identity and belonging”, en Revista
Translocations: Migration and Social Change, ano 4, num. 1, Ireland: DCU.

Anthias, Floya y Nira Yuval-Davis (1992), Racialized Boundaries: Race, Nation, Gender,
Colour and Class and the Anti-Racist Struggle, London: Routledge.

Anzaldta, Gloria (1987), Borderlands / La Frontera: The New Mestiza, San Francisco: Aunt
Lute Books.

Banting, Keith y Will Kymlicka (2006), Multiculturalism and the Welfare State: Recognition
and Redistribution in Contemporary Democracies, UK: Oxford University Press.

33



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Barry, Brian (2002), Culture and Equality. An egalitarian Critique of Multiculturalism,
Cambridge, Massachusetts, EUA: Harvard University Press.

Benerfa, Lourdes y Martha Rolddn (1987), The crossroads of class & gender: industrial
homework, subcontracting, and household dynamics in Mexico City, Chicago: University
of Chicago Press.

Benhabib, Seyla (1990), “El otro generalizado y el otro concreto: la controversia Kolhberg-
Gilligan y la teorfa feminista”, en Benhabib, Seyla. y D. Cornell [eds.], Teoria Feminista
y Teoria Critica, Valencia: Alfons El Magnanim.

Benhabib, Seyla (2006), Las reivindicaciones de la cultura. Igualdad y diversidad en la era
global, Buenos Aires y Madrid: Katz Barpal Editores.

Carens, Joseph H. (2000), Culture Citizenship, and Community. A Contextual Exploration
of Justice as Evenhandedness, Oxford UK: Oxford University Press.

Crenshaw, Kimberlé¢ (1994), “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and
Violence Against Women of Color”, en M. Albertson Fineman y R. Mykitiuk [eds.],
The Public Nature of Private Violence, New York: Routledge.

Curiel, Ochy (2008), “La critica poscolonial desde las pricticas politicas del feminismo
antirracista’, en Verschuur, C. [ed.], Vents d’Est, vents d’ Ouest. Mouvements de femmes
et féminismes anti-coloniaux, Ginebra: Graduate Institute of International and
Development.

Curiel, Ochy (2014), “Género, raza, sexualidad: debates contemporineos”. Colombia:
Universidad del Rosario. Disponible en http://www.urosario.edu.co/urosario_
files/1£/1£1d1951-0£7¢-43£-819f-dd05e5fed03c.pdf [28 de enero de 2015].

Dévila-Figueroa, Ruth A. (2013), “Multiculturalismo y pueblos indigenas en zonas urbanas
en Canad4: una reflexién sobre el reconocimiento y la redistribucion”, en Norteamérica,
vol. 8, ntim. 2, México: UNAM.

Davis, Kathy (2008), “Intersectionality as buzzword: A sociology of science perspective on
what makes a feminist theory successful’, en Feminist Theory, afio 9, nim. 1, USA: Sage.

Delanty, Gerard (2010), Community, Londres: Routledge.

Deckha, Maneesha (2004), “Is Culture Taboo? Feminism, Intersectionality, and Culture
Talk in Law”, en Canadian Journal of Women and the Law, vol. 16, nim. 1, Toronto:
University of Toronto Press.

De Lucas, Javier (2001), “La(s) sociedad(es) multicultural(es) y los conflictos politicos y
juridicos”, en La multiculturalidad, Madrid: Consejo General del Poder Judicial.
Fraser, Nancy (1997), lustitia Interrupta. Reflexiones criticas desde la posicidn “postsocialista’”,

Bogotd: Siglo del Hombre Editores.

Fraser, Nancy (2000), “Rethinking Recognition: Overcoming Displacement and Reification
in Cultural Politics”, en New Left Reviews, nam. 3, Londres.

Fementas, Marfa Luisa (2008), ELgénero del multiculturalismo, Bernal: Universidad Nacional
de Quilmes.

Guzmin-Ordaz, Raquel (2009), “Hacia un Andlisis Interseccional de los Procesos
Migratorios Feminizados y la Ciudadania’, en Visquez Bermudez, I [coord.],
Investigacion y Género. Avances en las Distintas Areas del Conocimiento, Espana:
Universidad de Sevilla.

Guzmian-Ordaz, Raquel (2011), E/ Paradigma Interseccional: Rutas Tedrico Metodoldgicas
para el Andlisis de las Desigualdades Sociales, material inédito, en prensa.

34



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Hancock, Ange Marie (2007), “Intersectionality as a normative and empirical paradigm”, en
Politics & Gender, vol. 3, nim. 2, EUA: Cambridge Journals.

Kymlicka, Will (1989), “Liberal Individualism and Liberal Neutrality”, en Ethics, vol. 99,
num. 4, Chicago: University of Chicago Press.

Kymlicka, Will (1995), Multicultural Citizenship, Oxford: Oxford University Press.

Kymlicka, Will (1996), Ciudadania multicultural. Una teoria liberal de los derechos de las
minorias, Espana: Paidds.

Kymlicka, Will (2001), Politics in the Vernacular. Nationalism, Multiculturalism and
Citizenship, UK: Oxford University Press.

Kymlicka, Will (2002), Contemporary Political Philosophy. An Introduction, Oxford: Oxford
University Press.

Kymlicka, Will (2003), La politica verndcula. Nacionalismo, multiculturalismo y cindadania,
Barcelona: Paidés.

Kymlicka, Will (2007), Multicultural Odysseys. Navigating the New International politics of
Diversity, UK: Oxford University Press.

McCall, Leslic (2005), “The Complexity of Intersectionality”, en Signs: Journal of Women in
Culture and Society, afio 30, nim. 30, EUA: The University of Chicago Press.

Modood, Tariq (2007), Multiculturalism. A Civic Idea, UK: Polity Press.

Moller-Okin, Susan (1999), Is multiculturalism bad for women?, Princeton, New Jersey:
Princeton Unuversity Press.

Moraga, Cherric y Gloria Anzaldta (1981), Zbis bridge called my back, Bloomsbury,
Londres: Persephone Press.

Néjera Pérez, E. (1999), “Concepciones y narrativas del yo', en Revista Themata, nim. 22,
Sevilla: SPUS.

Nash, Marie (2001), “Diversidad, multiculturalismo e identidades. Perspectivas de
género”, en Nash, Marie y D. Marre [eds.], Multiculturalismos y género: perspectivas
interdisciplinarias, Barcelona: Ediciones Bellaterra.

Nash, Jennifer C. (2008), “Re-thinking Intersectionality”, en Feminist Review, num. 89,
UK: Palgrave MacMillan.

Parekh, Bhikhu (1999), “Political Theory and the Multicultural Society”, en Radical
Philosophy, nim. 95, UK: Editorial Collective.

Parckh, Bhikhu (2002), “Barry and the Dangers of Liberalism”, en Kelly, P., Multiculturalism
Reconsidered, Cambridge: Polity Press.

Parckh, Bhikhu (2006), Rethinking Multiculturalism. Cultural Diversity and Political
Theory, UK: Palgrave MacMillan.

Parckh, Bhikhu (2008), A4 New Politics of Identity, Political Principles for an Independent
World, London: Palgrave MacMillan.

Pérez, Federico (2007), “Will Kymlicka: la defensa del nacionalismo minoritario”, en
Astrolabio Revista Internacional de Filosofia, num. 4, Barcelona: Universidad de
Barcelona.

Pérez de la Fuente, Oscar (2005), Pluralismo cultural'y derechos de las minorias, Madrid: Dykinson.

Piastro, Julieta (2014), “Feminismo y género en el siglo XXI”, en Revista de Psicologia, vol.
32, ntim.1, Barcelona: Facultat de Psicologia, Ci¢ncies de 'Educaci6 i de I'Esport
Blanquerna, Universitat Ramon Llull.

Raz, Joseph (2001), La ética en el dmbito de lo piblico, Barcelona: Gedisa.

35



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Rigat-Pflaum, Marfa (2014), “Tres actos del feminismo. Nancy Fraser y los debates feministas
de los tltimos 40 anos’, en Nueva Sociedad, nim. 252, Buenos Aires: Friedrich Ebert
Stiftung.

Sanchez, Cristina (2002), “Feminismo y ciudadania’, en Diaz, Elias y José¢ Luis Colomer,
Estado, justicia, derechos, Madrid: Alianza.

Shield, Stephanie A. (2008), “Gender: An intersectionality perspective, en Sex Roles, vol.
59, niim. 5-6, New York: Springer.

Song, Sarah (2007), Justice, Gender, and the Politics of Multiculturalism, Cambridge:
Cambridge University Press.

Squella, Agustin ez al. (2012), Curso de filosofia del derecho, Santiago: Editorial Juridica de Chile.

Taylor, Charles (1983), Hegel y la sociedad moderna, México D.E.: Fondo de Cultura
Econdémica.

Taylor, Charles (1992), Multiculturalism and the Politics of recognition: An Essay, Princeton:
Princeton University Press.

Taylor, Charles (1993), El multiculturalismo y la politica del reconocimiento, México: Fondo
de Cultura Econémica.

Taylor, Charles (1994), La ética de la autenticidad, Barcelona: Paidés.

Taylor, Charles (1996), Fuentes del yo. La construccidn de la identidad moderna, Barcelona: Paidés.

Taylor, Charles (1997), Argumentos filosdficos. Ensayo sobre el conocimiento, el lenguaje y la
modernidad, Barcelona: Paidés.

Torbisco, Neus (2006), Group Rights as Human Rights. A Liberal Approach to
Multiculturalism, Drodrecht: Springer.

Villavicencio, Luis (2009), “Algunas criticas a la idea de razén publica rawlsiana’, en Revista
de Derecho, niim. 32, Valparaiso: Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso.

Villavicencio, Luis (2010a), “La relevancia moral de la identidad cultural”, en Po/is, vol. 9,
num. 26, Santiago: Universidad Bolivariana.

Villavicencio, Luis (2010b), “Privatizando la diferencia: El liberalismo igualitario y el
pluralismo cultural’, en Revista de Derecho, vol. 23, nim.1, Valdivia: Universidad
Austral de Chile.

Villavicencio, Luis (2012), “Un didlogo intercultural mds all4 del multiculturalismo”, en
Revista Opinidn Juridica, vol. 11, ntim. 22, Medellin: Universidad de Medellin.

Villavicencio, Luis (2014), “Minorfas étnico-culturales y derechos de las mujeres”, en Revista
de Ciencia Politica, vol. 34, nim. 3, Santiago: Pontificia Universidad Catélica de Chile,
Instituto de Ciencia Politica.

Winker, Gabriele y Nina Degele (2009), Interscktionalitit: Zur Analyse sozialer
Ungleichheiten, Biclefeld: Transcript Verlag.

Young, Iris M. (1997), “A Multicultural Continuum: A Critique of Will Kymlicka’s Ethnic
Nation Dichotomy”, en Constellations, ano 4, ntim. 1, New York: The New School.

Young, Iris M. (2000), La justicia y la politica de la diferencia, Madrid: Cdtedra.

Yuval-Davis, Nira (2006), “Intersectionality and Feminist Politics”, en European Journal of
Studies, vol. 13, nim. 3, EUA: Sage.

36



Sabina Garcia-Peter y Luis Villavicencio-Miranda. Alcances y limites del multiculturalismo liberal
desde un enfoque de género interseccional

Sabina Garcia Peter. Doctora en Sociologia. Institucién de adscripcion:
Margherita-von-Brentano-Zentrum, Freie Universitit Berlin, Alemania.
Lineas de investigacién: sociologia de las ciencias sociales y humanidades,
circulacién de conocimientos, estudios de género ¢ interseccionalidad,
digitalizacién de la ciencia. Publicaciones recientes: Sabina Garcia Peter, “La
internacionalizacién del multiculturalismo liberal como estructura de posi-
bilidad para su circulacién en América Latina® en Revista de Estudios
Sociales, Bogoté (2016, en prensa); Sabina Garcia Peter, “El multiculturalismo
como modelo de gobernanza: Brokers, Estado y Academia’, en Universitas
Humanistica, vol. 82, nim. 82, Bogot4 (2016); Jennifer Chan de Avila, Sabina
Garcia Peter y Martha Zapata Galindo [eds.], Incluyendo sin excluir. Género y
movilidad en la educacion superior, Berlin: Tranvia (2013).

Luis Villavicencio Miranda. Doctor en Derecho. Institucién de adscripcion:
Centro de Investigaciones de Filosofia del Derecho y Derecho Penal (CIFDE-
UV), Escuela de Derecho, Universidad de Valparaiso, Chile. Lineas de inves-
tigacion: criticas comunitaristas, multiculturalistas y feministas al proyecto
liberal de ciudadania. Publicaciones recientes: “Minorias étnico-culturales y
derechos de las mujeres’, en Revista de Ciencia Politica, vol. 34, nim. 3, Santiago:
Pontificia Universidad Catélica de Chile (2014); Las criticas comunitaristas al
liberalismo igualitario. Un balance, Madrid: Dykinson-Universidad de Alcal4
(2014); en coautoria con Alejandra Zuniga Fajuri, “La violencia de género
como opresidn estructural’, en Revista Chilena de Derecho, vol. 42, ntim. 2,
Santiago (2015).

Recepcidn: 27 de abril de 2015.
Aprobacién: 25 de mayo de 2016.

37



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 72, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

38



