
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 67, enero-abril 2015, pp. 153-180

Los usos sistémicos del romanticismo temprano y 
de la hermenéutica alemanes

The systemic uses of German early romanticism and hermeneutics

Sergio Pignuoli-Ocampo / spignuoli@conicet.gov.ar 
Universidad de Buenos Aires-conicet, Argentina

Abstract: This work analyzes the critical recovery that the General Social Systems Theory 
(tgss) by Luhmann carried out on General Hermeneutics of  Schleiermacher. Our hypothesis 
states that said critical recovery articulates the categorical system of double contingency and 
the communication of the tgss with the hermeneutic circle model of Schleiermacher. To 
control the articulation and to avoid fallacies or incomplete relationships, we opted for a 
comparative methodology. The results are discussed in the light of the tension between 
tgss and Hermeneutics and the debate on emergentism in sociology.
Key words: emergence, understanding, misunderstanding, alterity, communication.
Resumen: Este trabajo analiza la recuperación crítica que la Teoría General de Sistemas 
Sociales (tgss) de Luhmann hizo de la hermenéutica general de Schleiermacher. Nuestra 
hipótesis es que dicha recuperación crítica vinculó el sistema de categorías de la doble 
contingencia y de la comunicación de la tgss con el modelo del círculo hermenéutico de 
Schleiermacher. Para controlar la articulación y evitar falacias o relaciones incompletas, 
optamos por una metodología comparativa. Los resultados son discutidos a la luz de la 
tensión entre la tgss y la hermenéutica, y del debate sobre el emergentismo en la sociología.
Palabras clave: emergencia, comprensión, malentendido, alteridad, comunicación.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

154

Introducción

Este trabajo analiza la recuperación crítica que la Teoría General de Sistemas 
Sociales (en adelante tgss) de Luhmann hizo de la hermenéutica general de 
Schleiermacher. Nos interesa estudiar el grado de vinculación de las catego-
rías de comunicación y doble contingencia de la tgss con la tesis del círcu-
lo hermenéutico de Schleiermacher. Los resultados alcanzados esclarecen la 
contribución de la tgss al desarrollo de una perspectiva emergentista en el 
campo de la Teoría sociológica. Para llevar a cabo esta tarea enfocamos tres 
conceptos: diferencia, alteridad y unidad social de la diferencia. En ellos se 
evidencia el trabajo de la tgss para incorporar el diálogo con la hermenéuti-
ca de Schleiermacher en la agenda de la investigación teórica. El presente es-
crito ofrece también uno de los primeros trabajos en español sobre la materia.

Nuestro tema vincula dos líneas de investigación recientemente inau-
guradas. La primera implica una profundización del aporte específico de la 
tgss al desarrollo de una posición emergentista en sociología (Rasch, 2000; 
Heintz, 2004; Brier, 2007; Elder-Vass, 2007; Greve, 2007; Greshoff, 2008; 
Mascareño, 2008; Wan, 2011; Lohse, 2011). La segunda indaga las relacio-
nes de la tgss con el primer romanticismo alemán (Arnason, 1996; Fritscher, 
1996; Landgraff, 2006). 

Dentro de esta bibliografía encontramos dos antecedentes directos. 
William Rasch (2000) fue el primero en llamar la atención sobre los pun-
tos comunes de las reflexiones de la tgss y del primer romanticismo alemán 
sobre la comunicación, y concluyó, tras analizar el diálogo de Luhmann con 
Friedrich Schlegel, que aquél se nutrió del concepto romántico de malen-
tendido (Mißverstehen) al considerarlo positivamente, y definirlo como una 
condición necesaria para la emergencia de la comunicación. 

Edgar Landgraff (2006), por su parte, comparó las paradojas de Novalis 
sobre el malentendido con la tesis luhmanniana de la diferenciación entre 
sistemas psíquicos y sociales, y concluyó que en ambos planteamientos la 
enunciación (Mitteilung) disloca al sujeto. Otro antecedente insoslayable son 
los estudios de Ignacio Izuzquiza (1990; 1998) sobre cada uno de nuestros 
autores. Esta bibliografía justifica la investigación de la recuperación crítica 
de Schleiermacher, el filósofo romántico más referido por Luhmann.

Nuestra hipótesis es que dicha recuperación crítica vinculó el sistema 
de categorías de la doble contingencia y de la comunicación de la tgss con 
el modelo de círculo hermenéutico de Schleiermacher. Afirmamos que esta 
vinculación se organizó en tres ejes: 1) el concepto de diferencia, porque es 



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

155

el punto de articulación de la tesis de la insuperabilidad de la individualidad 
con la crítica del principio de identidad; 2) el concepto de alteridad, porque 
es el punto de fusión del principio de intransparencia, entendido como pre-
misa universal de toda relación social, con la valoración positiva de la irreduc-
tibilidad recíproca de perspectivas individuales; y 3) el concepto de unidad 
social de la diferencia, porque es el punto donde confluyen la diferencia y la 
alteridad (entendidos como principios positivos) con la tesis de que la esfera 
social emerge como un orden de realidad diferenciado. 

Este último aspecto fue esquivo a las indagaciones de Rasch (2000) y 
Landgraff (2006), más atentos al diálogo implícito de la tgss con Schlegel y 
Novalis, que a la explícita recuperación crítica del “círculo hermenéutico” de 
Schleiermacher.

Nuestro objetivo es reconstruir esa recuperación crítica. Para evitar fa-
lacias o relaciones incompletas, optamos por una metodología comparati-
va. Nos proponemos tres objetivos específicos: 1) comparar los conceptos 
de comprensión (Verstehen) en los dos autores, para observar el eje de la di-
ferencia; 2) comparar los conceptos de malentendido (Mißverstehen), para 
observar el eje de la alteridad; y 3) comparar los conceptos de comunicación, 
para observar la unidad de la diferencia que alcanza el ámbito de “lo social”. 

La selección de materiales trajo algunas dificultades. No en cuanto a Lu-
hmann, porque optamos por trabajar el periodo conocido como “giro auto-
poiético y comunicativo”, que inició durante los años ochenta, cuyo punto 
culminante es la publicación de Soziale Systeme (1984, 1998a),1 sino en cuan-
to a Schleiermacher, en cuya obra se concentraron las dificultades. 

Todos los comentaristas afirman que cualquier análisis será provisorio 
hasta que no se edite críticamente el conjunto de su producción, compuesta 
por guiones de clases, notas, apuntes de discípulos, comunicaciones académi-
cas y unos pocos libros editados en vida. Frente a este panorama, selecciona-
mos, en virtud de su sistematicidad, los cursos sobre hermenéutica que dictó 
en la Universidad de Berlín en 1819 y en 1828-1829.

La exposición seguirá este orden: introducción de la posición emergen-
tista de la tgss mediante una revisión de la crítica de Habermas al presunto 
idealismo de ella, presentación por separado de la comparación de cada eje, 
deslindando discrepancias y articulaciones entre los conceptos de compren-
sión, malentendido y comunicación. Tras ello presentaremos las conclusio-
nes y su discusión.

1 Incluimos además “Systeme verstehen Systeme” (1986) porque dedica varios pasajes a 
Schleiermacher.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

156

Discusión preliminar

Para introducir el tema será conveniente contextualizarlo dentro de la po-
sición emergentista de la tgss. Para ello discutiremos una crítica de Jürgen 
Habermas. A mediados de los años ochenta, Habermas dedicó un excurso 
de El discurso filosófico de la modernidad (1989) para impugnar el proyec-
to sociológico de Luhmann. Para Habermas, la tgss heredaba el paradigma 
del sujeto de la filosofía moderna y constituía un programa idealista fallido. 
Típicamente, el idealismo asumió premisas dualistas para definir la relación 
individuo-sociedad, y su especificidad consistió en determinar la identidad 
de una síntesis lógica y necesaria entre ambas esferas del ser.

Según Habermas, la tgss habría asumido premisas dualistas para defi-
nir al individuo, en términos próximos al Yo aperceptivo de Kant (idealismo 
subjetivo), y a la sociedad, en términos próximos al espíritu objetivo de Hegel 
(idealismo objetivo); pero sería incapaz de sintetizarlos y de explicar lógica-
mente la relación fundamental entre ambos (el paso de un idealismo al otro). 

Habermas infirió que sólo en virtud de estas premisas, la tgss justificaba 
su concepción de individuo y sociedad como sistemas autónomos, así como 
su fallida síntesis lógica entre ambos. Esto haría desaparecer toda instancia 
mediadora, insinuando un dualismo de sustancia en la tgss. Según sus pa-
labras:

[Los sistemas] no pueden unirse entre sí como los sujetos para formar agregados que 
serían de orden superior; ni tampoco están de antemano insertos como momentos en 
tal totalidad. En este aspecto, la teoría de sistemas no co-efectúa el paso del idealismo 
subjetivo al objetivo (Habermas, 1989: 437).

Según Habermas, la tgss no asume que la sociedad sea un agregado de 
individuos, pero tampoco asume que los individuos estén a priori en ella. Por 
lo tanto, y por haber asumido premisas idealistas, la tgss incurriría en un 
idealismo fallido al no seguir ninguno de los tres caminos “clásicos” del idea-
lismo: o bien fundar el sujeto individual y deducir la sociedad, o bien fundar 
el sujeto sociedad y deducir individuos, o fundar un tercer término, un sujeto 
sintético, y deducir individuo y sociedad. 

Su conclusión fue que el modelo de diferenciación sistémica entre in-
dividuos y sociedad de Luhmann incurría en un singular idealismo fallido y 
que así, y sólo así, podía concebirlos como sistemas autorreferenciales, capa-
ces de fundamentarse a sí mismos como “sujetos”.

En rigor, una falla semejante debilitaría seriamente el programa de 
la tgss. Sin embargo, y aquí radica nuestro interés, cabe preguntarse si es 



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

157

válido filiar las premisas de la tgss con las premisas dualistas de un planteo 
idealista. Replicamos dicha filiación esclareciendo la perspectiva de la tgss 
sobre la diferenciación operativa y la emergencia comunicativa.2

En primer lugar se responderá a la acusación de dualismo. Para ello cabe 
puntualizar las premisas constructivistas con que Luhmann desarrolló su 
teoría: 1) constructivismo operativo: ningún sistema tiene entidad ontológica, 
se constituyen como sistemas dentro del mundo y únicamente en la medi-
da en que se diferencien de un entorno mediante sus propias operaciones; 
2) continuo material: los sistemas operan dentro de un único mundo, al que 
transforman con sus propias operaciones, sin trascenderlo en ningún caso; 3) 
clausura operativa con apertura observacional: la clausura operativa impone al 
sistema la apertura observacional, éste queda inevitablemente orientado ha-
cia el entorno y a los sistemas que en él operan; 4) co-evolución: las operacio-
nes sistémicas son temporalmente sincrónicas y objetualmente simultáneas, 
y disparan dinámicas de condicionamiento recíproco no-lineal: toda opera-
ción transforma el entorno de otros sistemas, que reaccionaran operando; 5) 
interpenetración (o acoplamiento estructural): los sistemas ponen su compleji-
dad a disposición de la complejidad de otros sistemas.

En segundo lugar, sobre estas premisas, Luhmann desarrolló la tesis de la 
diferenciación operativa de sistemas psíquicos y sociales, y rechazó la premisa 
dualista que los separaría y aislaría ontológicamente, como si fueran dos es-
feras del ser. “Diferenciación operativa” significa que ambos sistemas operan 
dentro del medio del sentido, y que la diferencia entre ellos no es ontológica 
sino construida y condicionada operativamente, y en lugar de estar aislados, 
los sistemas se vuelven sistemas en el entorno de otros sistemas. 

Así, en lugar de postular que individuo y sociedad son sustancias de 
distinta naturaleza, la tgss afirma que los sistemas psíquicos, al operar la 
autopoiesis de la conciencia, y los sociales, al operar la autopoiesis de la comu-
nicación, conforman una dinámica compleja (no-lineal) dentro del sentido, 
basada en la clausura operativa con apertura observacional, la interpenetra-
ción, el condicionamiento recíproco y la co-evolución.

En tercer lugar, el concepto de emergencia es el equivalente funcional 
no-ontológico con que la tgss explica el estar-en-el-mundo de los sistemas, 

2 La crítica fue replicada por Luhmann (1998b), Rasch (2000), Leydesdorff (2001) y Brier 
(2007), entre otros. Las respuestas extremaron la contraposición entre sistema y sujeto, de-
fendieron el tránsito de la metafísica a la metabiología y/u objetaron la reducción de lo com-
plejo a reglas simples. Estas réplicas, pertinentes y productivas, dejaron intactas, empero, las 
acusaciones de dualismo e idealismo.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

158

no en relación con el ser ni con el sujeto, sino en relación con la formación 
de sistemas. La tgss concibe la formación de sistemas como emergencia de 
un orden de realidad dentro del mundo, entendiendo por emergencia la for-
mación de fenómenos cualitativamente novedosos, cuyas propiedades no 
se derivan de las condiciones de posibilidad ni de los precursores supuestos 
(Sawyer, 2001; Bunge, 2004; Mascareño, 2008).3 

Para la tgss, los sistemas emergen. El sistema psíquico no es un prin-
cipio vinculado con la estructura del entendimiento ni con la facultad del 
juicio como el Yo aperceptivo de Kant, sino que emerge respecto a la realidad 
del sistema neurofisiológico (Luhmann, 2005: 21ss). Los sistemas sociales 
no son principios de la Weltgeschichte como el Volksgeist o el Estado ético de 
Hegel, sino que emergen respecto a la realidad intencional de los sistemas 
psíquicos. Habermas cometió un error que, según Heintz (2004: 5), es típico 
de los teóricos reductivistas de la acción cuando confrontan planteamientos 
emergentistas, a saber: confundir la aceptación de la hipótesis de la emergen-
cia con una adhesión al dualismo.4 

3 La Teoría de la Emergencia es actualmente un campo transdisciplinario, que absorbió dis-
tintos debates disciplinarios micro-macro de la física, la biología, la psicología y la sociología, 
y que disparó varias polémicas interdisciplinarias (Heintz, 2004: 2). Aunque la arqueología 
del término “emergencia” nos traslada hasta 1875, a la filosofía de G. H. Lewes (Sawyer, 
2001: 553ss), la configuración actual del campo no se da sino hasta los años setenta, cuando 
la “Filosofía de la mente” (Philosophy of Mind, Philosophie des Geistes) revitalizó su discusión 
epistemológica. La novedad y la heterogeneidad imperantes hacen imposible dar una defini-
ción general de emergencia, la que hemos ensayado sólo debe entenderse como una posible 
formulación del factor común de lo que en ese campo se entiende por ella.
4 El dualismo de la tgss ha sido discutido recientemente. Queremos revisar brevemente 
dos críticas. La primera de Elder-Vass (2007) y Wan (2011), quienes afirmaron que el con-
cepto de Totalausschluß encauza a la tgss dentro del dualismo, debido a que establecería una 
exclusión recíproca entre sistemas sociales y psíquicos. La segunda es de Grève (2007), quien 
señaló que los argumentos monistas de la tgss serían insuficientemente anti-dualistas, así 
las tesis del monismo y del continuo material sólo fijarían condiciones para la emergencia, 
y la tesis de la co-evolución supondría aquello que debe explicar. Grève concluyó que este 
insuficiente anti-dualismo impugna la pretensión de “tercera vía” de la tgss. Las objeciones 
de Elder-Vass y Wan pueden replicarse con cierta facilidad, indicando que el fundamento 
constructivista de la tgss es la diferenciación operativa, que no fractura ontológicamente 
comunicación y conciencia,  sino que predica de la autonomía operativa una completa de-
pendencia respecto de sus condiciones de posibilidad. Las objeciones de Grève merecen un 
cuidado mayor porque, aunque imprecisas, no son del todo infundadas. En primer lugar, 
se echa en falta un tratamiento adecuado de la observación de Heintz respecto del estatuto 
no-dualista del concepto de unidad de la operación en general y de unidad de la comunica-



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

159

Como señaló Schaeffer (2009: 125), a diferencia del dualismo, la hipó-
tesis emergentista no postula la ruptura ontológica, sino se limita a afirmar la 
irreductibilidad óntica de los órdenes distinguidos, a los que entiende como 
estados reales, causalmente eficaces, y no como simples epifenómenos.

En contra de la acusación de idealismo, respondemos, en primer lugar, 
que Luhmann nunca privilegió el diálogo con aquella corriente filosófica. Es 
importante contextualizar la posición de la tgss dentro de lo que podríamos 
denominar el debate sobre la “tercera vía” en sociología. Este debate ganó 
espacio durante los años sesenta y setenta, cuando la “revolución microso-
ciológica” buscó instituirse como tal al criticar por igual al individualismo 
metodológico y a la macrosociología (Heintz 2004: 3). 

Dicha “revolución” abogó por la supremacía del modelo diádico, enten-
dido como modelo de socialidad fundado en la constelación ego/alter-ego, 
en detrimento de los modelos unilineales, compatibles con el individualismo 
metodológico estrictamente ego-céntrico, y triádicos, basados en la constela-
ción ego/alter-ego/tertius.5 Aquella “revuelta” renovó y fortaleció la noción de 
relación social, cuyo uso dejó de ser ingenuo en la disciplina.6 

La discusión de la “tercera vía” fue proseguida con las polémicas del me-
so-estructuralismo de Strauss y Maines y del situacionalismo metodológico 
de Knorr-Cetina y Cicourel, que se propusieron como alternativas frente al 
polarizado panorama del debate metodológico entre individualismo y colec-

ción en particular. En segundo lugar, Grève no aclara qué dualismo habría dejado irresuelto 
la tgss. No se trata de un dualismo de sustancia (ni el mundo ni los sistemas tienen ran-
go ontológico fuerte para la tgss) ni de un dualismo de propiedad (una operación es un 
acontecimiento del mundo, no una propiedad de sistemas). En tercer lugar, concediendo 
los argumentos de Grève, su impugnación de la inscripción de la tgss en la “tercera vía” 
es exagerada e infundada: ni el dualismo ni el monismo son privativos del individualismo 
ni del colectivismo, por ende, aún si la tgss fuera dualista, ello no la reduciría a una u otra 
tradición. Subrayamos que los fundamentos que la inscriben dentro de la “tercera vía” son el 
emergentismo y el constructivismo, no el monismo (ni el dualismo).
5 Según Göbel (2011), tertius tiende a ser un término colectivista (sociedad, lenguaje, poder), 
en torno al cual gravita toda la constelación. Esto lo hace compatible con la macrosociología.
6 Entre los aportes destacados de esa “revolución” está la etnometodología del alter ego (Gar-
finkel), la fenomenología de la interacción (Berger y Luckmann), la pragmática interpersonal 
(Bateson y Watzlawick) y el Teorema de la doble contingencia (Parsons y Shils). Luhmann 
los discutió: encontró ambiguo el concepto de relación social, consideró que la etnometodo-
logía no incorporaba al alter ego del otro actor, limitó el alcance de la fenomenología social 
porque no traspasaba el umbral de la sociología. Estas críticas, sin embargo, tienden a señalar 
insuficiencia, no falsedad. Al denunciarlas, la tgss justificó su pretendida radicalidad.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

160

tivismo. Dentro de ese contexto, destacados teóricos como Archer, Bashkar, 
Buckley y Bunge, entre otros, propusieron fundamentar la “tercera vía” desde 
la perspectiva de la emergencia. Luhmann intervino en estos debates, y pos-
tuló al emergentismo comunicativo como una variante de “tercera vía”, basado 
en la emergencia y la organización comunicativas de los sistemas sociales.7

En segundo lugar, en contra del sujeto sintético de la ontología idealista, 
Luhmann postuló que la relación entre sistemas psíquicos y sociales es de 
tipo no-lineal, en lugar de necesaria y lógica. Esto se debe a que la diferen-
ciación operativa de sistemas fractura las cadenas causales sistema-sistema y 
establece la autonomía y la irreductibilidad recíproca. Esta fractura es la pre-
misa para que surjan condicionamientos recíprocos, irritaciones crecientes y 
constreñimientos entre estos sistemas. 

Así, las relaciones entre los sistemas no se rigen por el principio de ne-
cesidad, sino por el de contingencia, y el principio de síntesis lógica es re-
emplazado por el principio de no-linealidad. Entonces, la tgss no postuló 
fallidamente un vínculo sintético-subjetual entre dos esferas del ser, como 
impugnó Habermas, sino que renunció con éxito al principio de identidad 
para teorizar la emergencia de lo social.

En tercer lugar, para la tgss, emergencia significa irreductibilidad. Los 
sistemas emergentes son completamente dependientes de las condiciones de 
posibilidad; sin embargo, tales condiciones no tienen vínculo causal con la 
operación, y por tanto, aun cuando conservan la dependencia al nivel condi-
cional no son reductibles a ellas. 

Por eso, el emergentismo comunicativo se posiciona decididamente, 
como señala Stäheli (2000: 94), en el bando de la Teoría social posfunda-
cionalista —un bando que renuncia a considerar la conciencia y sus creen-

7 No compartimos la opinión de Elder-Vass (2007), quien afirmó que la tgss no asume 
emergentismo alguno. La afirmación es falsa por incompleta. Elder-Vass desestima el trabajo 
de Luhmann sobre el enfoque emergentista de la constitución mutualista y omite, injus-
tificadamente, que la tgss entiende la emergencia como constitución de diferenciaciones 
sistémicas entre los órdenes de realidad biológica, psíquica y social, en oposición a la tesis de 
la continuidad morfogenética (Luhmann, 1998a: 46). Estamos de acuerdo, en cambio, con 
Heintz (2004: 22) cuando afirma que el emergentismo es un cuerpo extraño (Fremdkörper) 
dentro de la tgss porque carece de una integración y un desarrollo teóricos adecuados a la 
relevancia imputada. De todos modos, conviene distinguir el emergentismo por constitu-
ción mutualista de Sistemas sociales (1984) del emergentismo por Totalausschluß del debate 
Luhmann-Martens (1991-1992). La afirmación de Heintz es más pertinente para el último 
que para el primero, porque en el último el emergentismo no está tan desintegrado del cuer-
po principal del tgss, sobre todo en el ámbito de la doble contingencia.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

161

cias el principio primero de la teoría social—, ya que critica radicalmente la 
pretensión de reducir lo social a la unilateralidad de los sistemas psíquicos, 
reducción que perdería de vista la centralidad del modelo diádico para la 
emergencia de lo social. 

Al asumir que el sentido de la comunicación no es homólogo a ninguna 
determinación unilateral del individuo (llámense acciones, intenciones, ac-
titudes y/o motivos), la tgss concibe que “lo social” es irreductible al nivel 
micro “clásico” de la sociología (“individuo”, “acción”, lo que Habermas llama 
“idealismo subjetivo”).

Pero no sólo esto. Dado que el emergentismo comunicativo no asume que 
“lo social” exista en sí y para sí, ni lo deduce de la sociedad ni asume que 
esté aislado de la interacción entre los individuos, la tgss rechazó también 
la reducción de “lo social” al nivel macro “clásico” (“sociedad”, lo que Haber-
mas llama “idealismo objetivo”). Heintz (2004: 21-22) destacó este punto: la 
tgss no asume su emergentismo en clave macrosociológica ni holista, ya que 
no homologa la emergencia de lo social con la emergencia colectivista. Una 
homología tal perdería de vista la centralidad del modelo diádico, y además, 
desde un punto de vista emergentista, significa que la formación de sistemas 
sociales no equivale a la aparición de entidades holistas-colectivistas, sino a la 
emergencia desde y como interacción. 

La desatención de esta distinción entre emergencia y colectivismo llevó a 
Habermas a malinterpretar el concepto de sistema social de Luhmann en cla-
ve objetivista, holista y reificante. Tal confusión incurre, según Heintz (2004: 
21-22), en otro error típico de los críticos de la tgss: confundir sistemismo 
con macrosociología colectivista, y omitir el trabajo de Luhmann para aso-
ciar emergencia y modelo diádico.8

En suma, si consideramos, primero, el esquema y la dinámica de la di-
ferenciación operativa, en lugar de la dualidad de sustancias; segundo, el 
principio de no-linealidad, en lugar de la síntesis lógica; tercero, la contex-
tualización del emergentismo comunicativo, en lugar de la racionalidad fun-
cionalista; cuarto, la distinción entre colectivismo y emergencia, en lugar del 
esquema todo/parte; y quinto, la vinculación de aquélla con la interacción, 
en lugar de un presunto vínculo con la acción o con las estructuras, queda 
finalmente corregida la imputación de dualismo y de idealismo. 

8 La distinción entre emergencia y colectivismo acercó la comunicación de Luhmann a otros 
conceptos diádicos desarrollados coetáneamente como es el caso del concepto de asociación 
de Latour (1984). Esta convergencia ofrece una apertura adicional a la interesante puesta en 
diálogo de la tgss con la Actor-Network Theory planteada por Ignacio Farías (2014).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

162

Refutada su filiación con el idealismo alemán, se aclara el camino que nos 
conduce a la filosofía moderna con la cual la tgss mostró mayor grado de 
vinculación y cuya recuperación crítica atendió más: el romanticismo alemán. 
A diferencia del idealismo, esta corriente marginó la distinción dualismo/sín-
tesis, y reformuló las grandes dicotomías del pensamiento occidental desde 
premisas monistas, radicalizando el concepto de singularidad (Einzeln). 

En contra del planteo dicotómico de la relación entre individuo y so-
ciedad, la perspectiva romántica, inaudita para el idealismo, plantea que la 
formación de la esfera social no surge de una síntesis necesaria de las indi-
vidualidades, sino de la diferencia insuperable y la alteridad recíproca entre 
singularidades, y de las condiciones para la interacción que de ello emanan. 

Luhmann se interesó en el modelo diádico de Schleiermacher. Esto nos 
permite articular el desinterés de la tgss por la racionalidad sintética y el 
sujeto del idealismo con su interés por la alteridad, la diferencia y la tesis del 
círculo hermenéutico. Con esta última consideración damos paso a la com-
paración.

El concepto de comprensión como diferencia

El primer eje de la comparación es el concepto de comprensión. Para 
Schleiermacher es el centro de la hermenéutica general (allgemeine Herme-
neutik), y la articula con la dialéctica (Marassi, 1996; Izuzquiza, 1998). Luh-
mann, en tanto, lo define dentro de la Teoría general del sentido (Luhmann, 
1986: 72; 1998a: 101), y asume así que lo utilizan los sistemas psíquicos y los 
sistemas sociales, aunque con una forma específica en cada caso.

Schleiermacher, reconstrucción diferenciada

Schleiermacher reorganizó las pretensiones de la hermenéutica mediante 
una reformulación general de su objeto: donde haya un acto de compren-
sión orientado hacia un discurso es necesaria la hermenéutica. Con esto, 
Schleiermacher afirmó la centralidad y la obligatoriedad de la hermenéutica 
como Kunst des Verstehen (Schleiermacher, 1996: 296), con un elevado ran-
go filosófico por estar indisolublemente ligada al ejercicio del pensamiento 
(Izuzquiza, 1998: 199; Grondin, 2008: 30-31). 

Al mismo tiempo polemizó con las dos visiones de la hermenéutica im-
perantes en ese entonces. Por un lado, rechazó la visión “clásica”, restrictiva, 
de la hermenéutica, que la entendía como un instrumento interpretativo au-



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

163

xiliar de la filosofía, cuya aplicación se reducía a las dificultades para interpre-
tar escritos temporalmente distantes (Grondin, 2008: 35); y, por otro lado, 
rechazó las hermenéuticas especializadas, que fragmentaban el concepto de 
comprensión según las materias en las que eran aplicadas (Marassi, 1996: 
8; Izuzquiza, 1998: 199).9 Dentro de este complejo movimiento teórico, 
Schleiermacher (1996: 300 y 302) reformuló la comprensión: 

Cada discurso tiene una doble relación, con la lengua (Sprache), por un lado, y con el 
pensamiento de los autores. Así, toda comprensión tiene dos momentos: comprender 
el discurso como un hecho extraído (herausgenommen) de la lengua y comprenderlo 
como un hecho de alguien que piensa (…) Sólo el entrelazamiento de ambos momen-
tos, uno en otro, es comprensión.

Este concepto de comprensión indica que es una operación orientada 
hacia la materialidad del discurso (Rede), cuya especificidad consiste de una 
inversión (Umkehrung) de la operación retórica (Schleiermacher, 1996: 
298, 300). “Orientación hacia el discurso” significa que es una operación 
que cualquier individuo (Einzeln) produce cuando pretende comprender 
el discurso de otro individuo, por lo cual, lejos de ser privativa de la crítica 
textual, se da también en el ámbito del lenguaje y la conversación cotidianos 
(Gespräch).

En este sentido, la comprensión es operada tanto por oyentes (Anhören) 
como por filólogos (Schleiermacher, 1996: 322 y 324). Esto se debe a que la 
inversión se aloja en las mediaciones discursivas, tanto las retóricas como las 
hermenéuticas, de la unidad general que relaciona pensamiento y discurso y 
que, no obstante, impide que el pensamiento sea inmediatamente comuni-
cado.10 

9 En este punto Schleiermacher planteó su discusión contra Ast y Wolf sobre la unidad 
originaria del significado en el lenguaje y la necesidad interpretativa de la hermenéutica, en 
detrimento de la diversidad de especializaciones interpretativas, de asumir una perspectiva 
general que reúna el criterio de universalidad de la lengua y el criterio de particularidad del 
hablante, bajo el supuesto de que el acto de individualización autoral históricamente espe-
cífico es propio de la lengua y sólo puede darse dentro de ella. Este planteamiento sobre la 
unidad general originaria e histórica se refiere a la hermenéutica de la Biblia, pero no sólo a 
ella, pues Schleiermacher reclamó su pertinencia para toda tarea hermenéutica, ya sea filoló-
gica con discursos escritos y consagrados, ya sea cotidiana con discursos orales y ordinarios.
10 Agradezco al árbitro anónimo que me sugirió subrayar esta unidad de pensamiento y dis-
curso en el lenguaje, y que además me indicó el diálogo de este concepto de Schleiermacher 
con la filosofía de Herder. Asimismo, aclaramos que en el curso de 1819 Schleiermacher 
no equiparó comprensión (Verstehen) e interpretación (Interpret[ation]). De manera que la 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

164

Por ello, para Schleiermacher hay una vinculación interna, pero no 
inmediata, entre éstos. Las reglas retóricas median la conversión del pen-
samiento en discurso, y transforman (umwandelt) la esencia de lo pensado 
por el pensamiento (Schleiermacher, 1996: 300). Las reglas hermenéuticas 
quedan inversamente orientadas hacia esta conversión, y tiene lugar cuando 
el receptor las emplea para interpretar un discurso y producir una reconstruc-
ción (Nachconstruiren) dentro de su propio pensamiento del pensamiento del 
emisor (Schleiermacher, 1996: 328). 

La consecuencia más importante de esta definición es que el pensamien-
to no es inmediatamente comunicado sino es mediado por las regulaciones 
históricas y lingüísticas (gramáticas y relativas a género [Gattung]) para ser 
transformado en discurso; éste, y sólo éste, es el objeto de la comunicación.

Luhmann, reflexividad sin trasvasamiento de la diferencia

Luhmann definió la comprensión dentro de la Teoría general del sentido, y 
así la hizo apta para sistemas psíquicos y sociales. Para la tgss, la compren-
sión es una operación de observación realizada por un sistema cuando observa 
a otro sistema; para ambos se supone una capacidad de procesar sentido ob-
servando su entorno mediante la diferencia sistema/entorno. La operación 
de comprensión se distingue por ser una observación con doble re-entry de la 
diferencia de sistema y entorno dentro del sistema que observa.11 

Hay comprensión cuando un sistema se observa a sí mismo como un 
sistema que observa (primera re-entry) en el entorno de otro sistema que lo 
observa como un sistema que lo observa (segunda re-entry). Un sistema que 
comprende alcanza una reflexividad (Reflexivität) específica sobre la propia 
diferencia entre sistema/entorno, y para alcanzarla necesariamente supone la 
observación de, al menos, otro sistema.

La forma de observación adecuada para la dimensión social [es] la comprensión (…) 

doble relación entre lengua y hablantes pensantes propia de la comprensión y del discurso 
no equivale a la distinción entre las interpretaciones psicológica y gramática. Más bien es 
sobre la base de aquella doble relación de la comprensión que Schleiermacher sustentó su 
tesis de la igualdad y la compenetración (Ineinadersein) de estas interpretaciones. La “acla-
ración” [Erläuterung] de 1828 a los apartados 5 y 6 de aquel curso es congruente con ello 
(Schleiermacher, 1996: 300 y 302).
11 Luhmann retomó este concepto de Spencer Brown y lo reformuló: re-entry es la rein-
troducción (o reaplicación) de un esquema de distinción e indicación dentro del mismo 
esquema de distinción e indicación.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

165

Un sistema que comprende no puede evitar encontrarse a sí mismo en el entorno del 
sistema comprendido. Así, surgen los reflejos ego / alter ego: el sistema que comprende 
se ve a sí mismo como alter ego de su alter ego (…) [Por lo tanto] en la comprensión mis-
ma está el mecanismo que diferencia la dimensión social de las dimensiones temporal y 
objetiva (Luhmann, 1998a: 108).

Cuando la comprensión es recíproca, es decir, cuando ambos sistemas 
comprenden, esa reciprocidad construye una situación social, debido a que 
cada uno asume la comprensión del otro sistema como premisa de su propia 
acción. Dentro de esa situación, la comprensión posibilita que cada sistema se 
observe como alter-ego de su alter-ego y que se generen expectativas reflexivas 
(Luhmann, 1998a: 101). 

En virtud de ello, el sentido de esta situación ya no es reductible a la uni-
lateralidad de ninguno de los sistemas intervinientes, y queda estructurada 
como una situación de doble contingencia. Luhmann (1998a:121) subrayó 
que sin esta situación no habría sistemas sociales, porque constituye una con-
dición necesaria (notwendige) para la emergencia de sistemas sociales, aun-
que no sea suficiente (hinreichende) para ello.

Discrepancias: perspectiva, soporte discursivo y operaciones involucradas

La comparación identifica varias discrepancias y un punto en común fun-
damental entre los planteamientos. En cuanto a las primeras señalaremos 
tres. En primer lugar, hay un contraste entre la elección de perspectiva y la 
construcción del problema. Schleiermacher privilegió la relación entre pen-
samiento y discurso, y problematizó el encadenamiento de las mediaciones 
de dicha relación. Luhmann privilegió la observación de la diferencia entre 
sistema y entorno, y problematizó el manejo autorreferencial de ella. En se-
gundo lugar, Schleiermacher se concentró en la existencia material de un dis-
curso y ponderó aquellas mediaciones constitutivas que lo diferencian del 
pensamiento; Luhmann hizo hincapié en la doble re-entry de la diferencia 
sistema/entorno, distintiva de la operación, en lugar de subordinarla a la ob-
servación mediada de un discurso. 

Así destacó la co-constitución de y entre “alter-egos” y asumió que pue-
de haber comprensión, haya o no discurso. En tercer lugar, Schleiermacher 
estableció la necesidad de que se den dos operaciones, de distinta naturaleza, 
para que haya una relación basada en la comprensión: la operación retórica 
propia del emisor y la operación de comprensión propia del receptor, a las 
que vinculó inversamente. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

166

Luhmann atribuyó comprensión a ambos lados de la relación, sin volver-
la privativa del receptor. Cuando la operación de comprensión está en fun-
ción comunicativa (orientada hacia la producción de información codificada) 
el emisor comprende tanto como el receptor. Sólo sus posiciones difieren: el 
emisor comprende que debe seleccionar información bajo la premisa de que 
sea comprendida por otro, y el receptor comprende que la información emi-
tida fue seleccionada por un otro para que él la acepte o la rechace.

Concordancia: irreductibilidad de la diferencia

El punto común de ambos autores es la asunción de que la diferencia recí-
procamente irreductible del otro en el mundo es una condición necesaria, y 
excluyente, de la operación de comprensión. Ambos asumen que no habría 
comprensión si hubiera inmediatez entre individuos y/o sistemas y que la 
irreductible diferencia de un otro para quien no se es sino también un otro, es 
el fundamento del concepto. 

En este punto, la tgss reconoció en la hermenéutica de Schleiermacher 
“el punto de partida” de la Teoría de la comprensión (Luhmann, 1986: 72). 
Luhmann valoró que Schleiermacher no se contentara con la comprobación 
de la presencia del otro como un objeto del mundo y que profundizara, en 
cambio, la identificación de un ámbito específico de sentido, donde la reci-
procidad de la alteridad entre los hombres es la premisa para la constitución 
múltiple de un orden de sentido social. Por esta razón, dado que ambos auto-
res conciben la comprensión como una operación cuyo sentido es irreducti-
ble al sentido unilateral de un individuo aislado, no cabe entender la simple 
aprehensión del sentido como comprensión, contrariando los conceptos de 
“vida” de Dilthey o de “existencia” de Heidegger (Luhmann, 1998a: 89).

El concepto de malentendido como alteridad

El concepto de malentendido es el motivo con mayor impronta romántica 
que analizaremos. Está presente en las reflexiones de Schleiermacher, pero 
también lo encontramos en escritos de Friedrich Schlegel y de Novalis. Lo 
particular de Schleiermacher es conectar este motivo romántico con el con-
cepto de comprensión, reformularlo en clave hermenéutica y consagrarlo 
como fundamento general. Luhmann estrechó vínculos con esta reformula-
ción, pues, en el planteamiento de Schleiermacher, el malentendido transpa-
renta la necesidad de la alteridad en la comprensión.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

167

Schleiermacher, primacía y universalidad de la alteridad

Schleiermacher postuló una relación universal entre malentendido y com-
prensión, de la cual dedujo que la hermenéutica es una Teoría general de la 
comprensión (Verstehen).

La práctica rigurosa [del arte hermenéutico: AA] supone que el malentendido se da 
de suyo (von selbst ergiebt) y que la comprensión en cada punto debe ser requerida y 
buscada (Schleiermacher, 1996: 326).

El malentendido es definido como una propiedad universal, presupuesta en 
todo discurso. Tiene una doble génesis: la incomprensión (Nichtverstehen) y 
la inmediatez (unmittelbar) con que un individuo enfrenta la unidad signifi-
cativa de un discurso producido por otro individuo (Schleiermacher, 1996: 
322, 338). Esta definición afecta correlativamente al estatuto de la compren-
sión, ya que el discurso es su objeto exclusivo. 

Al presuponer el malentendido, la comprensión se convierte en un pro-
ceso mediato, urgido, nunca perfectamente concluido y que, gracias a la ra-
cionalidad objetiva y la universalidad de la lengua, es posible que el receptor 
entienda mejor que el propio emisor su discurso. De ello, Schleiermacher 
dedujo la necesidad (en sentido filosófico fuerte: “nothwendig”) del ejercicio 
hermenéutico, pues todo malentendido requiere una operación de compren-
sión. Así, la comprensión, núcleo de las pretensiones de generalidad de la 
hermenéutica, es definida de manera radicalmente subordinada y relacional 
respecto del malentendido, que es entendido como un elemento anterior y 
universal.

Luhmann, desdiferenciación de comprensión e incomprensión 

Para Luhmann los malentendidos son un producto inevitable del propio fun-
cionamiento de la comprensión en el ámbito de la Teoría general del senti-
do. Esto se deriva de la infraestructura sistémica supuesta por esta última, es 
decir, dado que la comprensión es una observación con doble re-entry de la 
diferencia entre sistema/entorno, supone la diferenciación de sistemas para 
cada sistema comprensivo; así, la alteridad entre sistemas que (se) compren-
den es recíproca e insuperable. 

Gracias a ello, es decir, gracias a la incomunicabilidad entre conciencias, 
emerge la comunicación como una unidad de sentido y la alteridad recíproca 
es regenerada como un problema constante de la comunicación, bajo la for-
ma de doble contingencia (no de interpenetración). Por ende, la aparición 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

168

del malentendido es inevitable, dado que los procedimientos de codificación 
y decodificación de información difieren necesariamente de un sistema a otro. 

El siguiente paso fue integrar el malentendido dentro del funcionamien-
to de la comprensión. Luhmann afirmó que los malentendidos suceden como 
comprensión, ya que ninguna operación de comprensión es capaz de distin-
guir en sí misma si su observación es verdadera (richtig) o un malentendi-
do.12 Únicamente otra operación de comprensión puede realizar tal distin-
ción. Esta otra operación, sin embargo, tampoco será capaz de distinguir en 
sí misma si es verdadera (richtig) u otro malentendido, y así sucesivamente 
(Luhmann, 1986: 85-86).

En el caso de la comunicación queda clara la operación: la comprensión 
del receptor se produce cuando decodifica información y la distingue de la 
emisión (Mitteilung). En la información decodificada no cabe distinguir si 
es verdadera (richtig) o un malentendido. Sin embargo, el hecho sociológica-
mente relevante, bajo el supuesto de la incongruencia entre las perspectivas 
de emisión y recepción, es que decodificó información de una emisión previa 
y que se cerró la unidad social de la comunicación (Luhmann, 1998a: 148).

Discrepancias: prius lógico, reversión del malentendido

La comparación arroja discrepancias en materia de prius lógico y de posibili-
dad de reversión de los malentendidos, pero también una importante coin-
cidencia en materia de alteridad. Respecto a las discrepancias, señalaremos 
dos. En primer lugar, hay un contraste respecto del prius lógico entre malen-
tendido y comprensión. Schleiermacher definió al malentendido como un 
fenómeno lógicamente anterior a la comprensión, cuyo carácter primero lo 
vuelve universal, así convirtió la extrañeza de todo discurso de un otro en 
la premisa de alteridad, y, por ende, en una premisa de toda comprensión. 
Luhmann entendió el malentendido como un producto necesario del funcio-
namiento de la comprensión entre dos sistemas autorreferenciales, pero no es 
lógicamente anterior. 

Por esta vía, Luhmann descargó en la diferencia sistema/entorno la pre-
sión puesta por Schleiermacher sobre el prius lógico del malentendido, sin re-
nunciar a la diferencia ni a la extrañeza de la alteridad que organizan la doble 
contingencia. En segundo lugar, contrastan las visiones sobre la posibilidad 
de revertir, o al menos aminorar, los malentendidos. Para Schleiermacher, la 

12 No es el caso de la incomprensión (Nichtverstehen), donde el sistema comprende que 
“no comprende”.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

169

tensión entre malentendido y comprensión descansa sobre la posibilidad de 
que ésta los revierta, aunque nunca pueda hacerlo de una manera perfecta ni 
total. 

Para Luhmann, en cambio, la incorporación del malentendido dentro 
del concepto de comprensión implica que la información reflexiva que gene-
re la comprensión es incapaz de distinguir si ella misma es verdadera (richtig) 
o un malentendido. Por ende, la aclaración o reversión del malentendido re-
presenta una potencial progresión hacia el infinito.

Concordancia: la intransparencia como condición positiva

La coincidencia fundamental entre ambos autores es que entienden, gracias 
a la transparencia del malentendido, que la alteridad es insuperable y nece-
saria, razón por la cual tiene un papel central para determinar el sentido diá-
dico de la comprensión. El punto donde se intensifica el grado de vincula-
ción de la tgss con la hermenéutica romántica es el alejamiento radical de 
Schleiermacher respecto de la tradición para determinar la función discursiva 
de la alteridad. Luhmann recuperó críticamente el esfuerzo de Schleiermacher 
por robustecer la relación interna entre comprensión y malentendido, hasta 
forzar la introducción del concepto de alteridad en un terreno tradicional-
mente refractario a ella: la reciprocidad del entendimiento entre los hombres. 

La tgss recuperó el rechazo de la hermenéutica romántica por las con-
cepciones negativas de la alteridad, que la ven como un efecto disfuncional 
de las relaciones de comprensión. Luhmann también rechazó las visiones ne-
gativas del malentendido y la alteridad, que las ven como una condición “a 
superar” para explicar lo social, o como un obstáculo para el surgimiento de 
la comunidad iluminada entre los hombres. 

Pero además, la tgss recuperó la elevación romántica de la alteridad al 
rango de premisa fundante de la comprensión. Tuvo una visión positiva de 
la intransparencia recíproca entre los hombres, y la entendió como una pre-
misa de la emergencia de un campo de posibilidades específicamente sociales 
(lingüísticas e históricas para Schleiermacher, sistémicas y coevolutivas para 
Luhmann). 

Gracias a la recuperación de estos gestos románticos, la tgss trivializó 
la incorporación de estas categorías entre las premisas de la sociología, sin 
dramatizar la “irrupción” de la alteridad en las ciencias sociales.

Cabe señalar que la vinculación con Schleiermacher robusteció la oposi-
ción de la tgss a las hermenéuticas “consensualistas” y a la Teoría de la acción 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

170

comunicativa de Habermas, ya que la relación interna entre malentendido y 
comprensión desacopla la Teoría de la comprensión de las teorías de la reci-
procidad e impide consagrarla como telos de una racionalidad distinta.

En contra de las hermenéuticas “consensualistas”, que ponderan la “com-
prensión” como aquel elemento en el cual los hombres constituirían una es-
fera de reciprocidad, de la que emanarían las relaciones sociales o incluso el 
mundo-de-la-vida, la tgss postuló que la infraestructura sistémica de la com-
prensión acentúa la premisa de la alteridad, y sustituye la pretendida recipro-
cidad de perspectivas con el concepto de integración de perspectivas incon-
gruentes. Éste, a diferencia de aquél, no supone un principio de reciprocidad 
que (se) origine (en) “lo común”, asume, en cambio, que el único elemento 
“común” de la comprensión (entendiendo por “común” únicamente simulta-
neidad) es la experiencia recíproca de la alteridad irreductible del otro. 

Esta co-experiencia, y sólo ésta, posibilita la emergencia de lo social (la co-
municación), no la reciprocidad consensualista ni la inmediatez de “lo común”.

[E]n la duplicación de la contingencia ego experimenta a alter como alter ego. Al mismo 
tiempo experimenta con la no-identidad de las perspectivas y con la identidad de esta ex-
periencia a ambos lados. Para ambos la situación es indeterminable, inestable, insopor-
table. En esta experiencia convergen las perspectivas, y es lo que posibilita mantener (zu 
unterstellen) (…) un interés por la determinación (Luhmann, 1998a: 128. Traducción 
levemente modificada).

En contraposición a Habermas, la tgss no asumió que la comprensión 
constituyera el telos de una racionalidad intersubjetiva. Como subrayó Knodt 
(1994: 89), la tgss cuestionó que Habermas asumiera como “dada” la orien-
tación racional hacia el entendimiento, cuando este último sólo es un estado 
temporal y provisorio de la comunicación. Agudamente, Rasch (2000: 39) 
señaló que esto se debe al contraste entre las visiones sobre la alteridad: posi-
tiva de Luhmann, negativa de Habermas. El primero no requiere la negación 
(social) de una condición negativa (la alteridad) para que haya comprensión.

El concepto de comunicación como unidad emergente

Nos interesa ahora comparar las visiones que ambos autores tienen de la co-
municación, no sólo por la importancia que reviste la materia para ellos, sino 
también porque nos conducirá hacia el tema de la unidad (recalcamos: uni-
dad, no identidad) de la diferencia y de la alteridad. La postulación de esta 
unidad, que distingue a Schleiermacher entre los románticos, es la clave de la 
vinculación entre ambos modelos diádicos.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

171

Schleiermacher, comunicación y círculo hermenéutico

El concepto de discurso (Rede) de Schleiermacher, que entenderemos como 
comunicación, supone la vinculación interna, pero no inmediata, entre pen-
samiento y discurso. Esto lo distanció de la tradición moderna, legada por 
Locke según Baecker (2005), que entiende la comunicación como transmi-
sión inmediata de ideas y pensamientos. Para Schleiermacher, la inmediatez 
entre los hombres es imposible, por ende, el objeto del discurso no son las 
ideas ni el pensamiento sino las mediaciones de su puesta en común.

El discurso es la mediación que pone en comunidad (Gemeinschaftlichkeit) el pensa-
miento (…) Por cierto que el discurso es también la mediación del pensamiento para 
las singularidades (…) El arte del discurso surge cuando aquel que piensa necesita fijar 
un razonamiento (Gedanken), aquél transforma la originalidad y vuelve necesaria la 
interpretación (Auslegung) (Schleiermacher, 1996: 300. Traducción propia).

Esto aclara la correspondencia (Zusammengehörigkeit) entre retórica y hermenéutica 
(…) pues cada acto de comprensión es la inversión de un acto discursivo (Schleiermacher, 
1996: 300. Traducción propia).

Las mediaciones de la comunicación son dos: 1) la mediación de las re-
glas retóricas, por las cuales el emisor transforma su pensamiento en discurso, 
y 2) la mediación de las reglas de la comprensión, por las cuales el receptor 
transforma el objeto de discurso, invierte la operación retórica, y produce una 
reconstrucción del pensamiento del emisor dentro de su propio pensamiento. 

Ambas mediaciones suponen que ni el lenguaje ni el pensamien-
to pueden combinarse idénticamente en dos individualidades distintas 
(Schleiermacher, 1996: 326). Por ende, ninguna reconstrucción compren-
siva mantiene una relación de identidad con el pensamiento original, sino 
necesariamente de diferencia, y es tan original como éste.13 Este diferencial de 
información entre retórica y comprensión, lógicamente inevitable, no impli-
ca un fallo de la comunicación (conclusión a la que llegaría la visión lockea-
na), sino que, al contrario, confirma que la hubo.

Schleiermacher, sin embargo, no se contentó con exaltar románticamen-
te el singularismo, sino que lo asumió como premisa de una hermenéutica del 
discurso. Así desarrolló la idea de que la unidad de sentido del discurso es más 

13 Agradezco a uno de los árbitros anónimos la sugerencia de acentuar el carácter secundario 
que tiene la falta de identidad entre las combinatorias comprensivas para que haya entendi-
miento entre dos hablantes, pues esto último no depende de aquélla, sino de la concepción de 
razonamiento objetivo de Schleiermacher y su conexión con la comprensión en el lenguaje.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

172

amplia que la de cada una de las singularidades que participan de él. Esto se 
debe a que el discurso recién alcanza su unidad cuando emisor y receptor des-
pliegan las mediaciones recíprocas. Interpretada de este modo, la diferencia 
irreductible entre las singularidades hace que cada una de estas se convierta 
en momento de una unidad más amplia, ya que ninguna singularidad puede 
constituir por sí misma la unidad del discurso. 

Sin embargo, y aquí reside para nosotros la riqueza del planteo de 
Schleiermacher, la unidad de sentido más amplia que representa el discurso 
respecto de las singularidades sólo es posible gracias a las mediaciones que és-
tas despliegan para relacionarse entre sí, bajo la premisa de su irreductibilidad 
recíproca. Por ello, las singularidades no representan una condición negativa 
que el discurso deba negar para constituirse. Al contrario, la unidad del dis-
curso no sólo no puede destruir ni superar la diferencia, sino que se conforma 
y organiza gracias a ella. 

La confrontación y la polémica entre las singularidades son internas al 
funcionamiento de la comunicación. Schleiermacher denominó a esta uni-
dad círculo hermenéutico. El círculo conforma una unidad de sentido confor-
me al propio fundamento diferencial de la hermenéutica, está organizado por 
una estructura que hoy podemos denominar diádica, porque constela emiso-
res y receptores bajo la forma ego/alter-ego. Este concepto alejó a Schleierma-
cher del dualismo-sintético del idealismo alemán.

Luhmann, modelo sintético de la comunicación

La tgss planteó un concepto “sociológico” de comunicación contrario a la 
“metáfora de la transmisión” asumida por los modelos lineales de comunica-
ción. Luhmann (1998a:148) definió la comunicación como una operación 
compleja, cuya propiedad distintiva es emerger como una unidad sintética 
de tres selecciones: Información / selección de dar la información a conocer 
(Mitteilung) / selección de comprenderla (Verstehen).

La emergencia de la comunicación se resume así: una selección de “Infor-
mación” (el tema de la comunicación, aquello sobre lo que se quiere expresar) 
es inicialmente procesada por un determinado emisor que selecciona infor-
mación y selecciona darla a conocer (Mitteilung), mediante un “hacer” en el 
mundo (una acción hablada, puesta por escrito, simbólicamente expresada), 
para que sea observada por un determinado receptor hacia quien es dirigido 
ese “hacer” (Luhmann, 1998a: 143). 

Sin embargo, dado que la comunicación no se reduce a la unilaterali-
dad de una emisión, es necesario que Ego seleccione la comprensión de ese 



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

173

hacer del emisor en el mundo (Verstehen), distinguiendo entre ese hacer di-
rigido hacia él (Mitteilung) y su decodificación comprensiva de la “Informa-
ción”. Hay comunicación si, y sólo si, ego logra “actuar la comprensión”. Por 
ende, la comunicación es una operación necesariamente social y, como tal, es 
el unity-act que clausura y diferencia operativamente a los sistemas sociales 
(Luhmann, 1997: 123). Al cerrarse sintéticamente cada unidad operativa, 
sólo podrá ser aceptada o rechazada por otra comunicación que refiera y se 
enlace con la anterior. La recursividad de estos enlaces entre comunicaciones 
diferencia al sistema social.

Discrepancias: comunicación, pensamiento y razón dialógica

La comparación arrojó dos discrepancias. En primer lugar, Schleiermacher 
asumió de manera mediata la relación entre comunicación y pensamiento; 
Luhmann, en cambio, asumió la clausura operativa del sistema psíquico y, 
con ello, descartó cualquier transmisión o transferencia lineal y/o inmediata 
entre comunicación (sistema social) y pensamiento (sistema psíquico). 

El segundo contraste se aloja en la relación entre racionalidad y comuni-
cación. Para exponerlo nos valdremos del estudio de Izuzquiza (1998) sobre 
la racionalidad en Schleiermacher. Según Izuzquiza, Schleiermacher estable-
ció al círculo hermenéutico como premisa del funcionamiento racional de la 
comunicación. Así, la sociabilidad no deriva de un a priori de la razón, sino 
que, al contrario, ella constituye el único ámbito donde se puede producir ra-
cionalmente conocimiento, gracias a la mediación “dialéctica” de la retórica 
y la hermenéutica.14 

[La correspondencia (Zusammengehörigkeit) entre retórica y hermenéutica: AA] aclara 
también la relación común de éstas con la dialéctica [, pues todo devenir del saber (Werden 
des Wissens) depende de ambas] (Schleiermacher, 1996: 300. Traducción propia).

Izuzquiza concluye que Schleiermacher postuló una razón dialógica cuyo 
fundamento racional es la comunicación. Este argumento racionalista distan-
cia a los autores, porque a diferencia de Schleiermacher, Luhmann descartó 
no sólo que la racionalidad sea necesaria para la emergencia de la comunica-
ción, sino también que constituya un horizonte de ésta.

14 “Dialéctica” en un sentido dialógico antes que absoluto o, según Izuzquiza (1998), pla-
tónico antes que hegeliano. Además, a diferencia de Habermas, Schleiermacher no consi-
dera más “comunicativo” (ni más “intersubjetivo” ni más “racional”) el entendimiento que 
el disenso. Esto apoya la objeción de Rasch (2000: 50) al normativismo de Habermas, que 
representaría una versión restrictiva de la acción comunicativa.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

174

Concordancias: rechazo de la transmisión, modelo diádico fundado en la 
alteridad y la diferencia

En cuanto a las concordancias, la primera es que ambos autores rechazaron 
la idea de “transmisión” y declararon insuficientes los modelos inmediatos o 
lineales de comunicación y los sustituyeron por modelos complejos e intrans-
parentes. La segunda concordancia es la más significativa de las que hemos re-
levado. Se trata de la recuperación crítica de la tesis hermenéutico-romántica 
de que la esfera social posee una unidad indivisible (irreductible), y que ésta 
supone la diferencia y la alteridad, sin negarlas ni sintetizarlas.

Schleiermacher afirmó que el discurso se construye sobre la base de la 
orientación recíproca, y constituye, por ende, una estructura circular e indi-
visible entre perspectivas incongruentes, dotada de un sentido y de una histo-
ricidad a los que ninguna de dichas perspectivas singulares hubiera accedido 
por sí misma ni de manera aislada. La tgss recuperó ese esfuerzo por invertir 
el signo de la singularidad, pasando de condición negativa a positiva. 

En consonancia con Schleiermacher, pero sin un horizonte “racionalis-
ta”, Luhmann entendió que lo social, la esfera de la comunicación, no surge 
contra la incongruencia y la irreductibilidad recíproca de las perspectivas in-
dividuales, sino por, y gracias a, ellas. Afirmó que la comunicación emerge 
como una formación sistémica socialmente autorreferencial, que necesaria-
mente supone individuos en su entorno, aunque su sentido es autónomo e 
irreductible a éstos.

En nuestra opinión esta es la razón de que la tesis del emergentismo co-
municativo muestre un alto grado de vinculación con la tesis del círculo her-
menéutico. El modelo diádico de Schleiermacher asume que la constelación 
ego/alter-ego es una relación circular mediada por operaciones hermenéuti-
cas y cuya unidad de sentido es social, porque está basada en la diferencia y la 
alteridad. El modelo diádico de Luhmann asume que la constelación alter-
ego/ego es una unidad emergente de sentido, posibilitada por, y sólo por, la 
alteridad y la diferencia. Ambos suponen la singularidad de los individuos, 
pero no como condición negativa a superar y/o sintetizar, sino como condi-
ción positiva para que surja una relación de otro orden. 

Para la tgss, el mutualismo constituye una relación social gracias a que 
entre sistemas comprensivos hay una irreductible extrañeza recíproca. Este 
concepto establece el criterio de socialidad mediante el cual es definido el 
planteo condicional y la unidad de análisis de la perspectiva sistémico-co-
municativa de Luhmann y, en cuanto tal, es insoslayable para determinar la 
unidad del objeto sociológico.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

175

Conclusiones y discusión

En este trabajo relevamos y comparamos los elementos conceptuales con que 
Luhmann y Schleiermacher abordaron los problemas de la diferencia, la alte-
ridad y la unidad de la diferencia. Los resultados fueron típicamente simila-
res: en todos los casos encontramos divergencias en materia de perspectivas e 
inferencias consecuentes con ellas, pero hallamos convergencias fundamen-
tales (véase Tabla 1 al final del presente trabajo).

En materia de comprensión, hay divergencias en cuanto a la elección 
de perspectiva, construcción del problema, rol atribuido al discurso y pre-
sunción de comprensión a ambos lados de la relación. Estos contrastes, sin 
embargo, no obstan una concordancia fundamental: ambos asumen que el 
principio de diferencia es irreductible y lo elevan al rango de premisa de la 
comprensión. 

En materia de malentendido, hay contrastes sobre el prius de la relación 
comprensión/malentendido y sobre la reversión del malentendido. Estas di-
vergencias tampoco obstan una concordancia fundamental: ambos asumen 
la necesidad del principio de alteridad y transforman su rango en condición 
positiva.

En estos dos ejes se aprecia una imbricación, de creciente complejidad 
teórica, entre motivos sistémicos y motivos románticos dentro de la tgss. 
Este dato es congruente con los resultados que alcanzaron Rasch y Landgraff 
sobre los diálogos mantenidos por la tgss con Friedrich Schlegel y con No-
valis, y ratifica sus conclusiones: Luhmann vinculó sus premisas emergentis-
tas con las reflexiones románticas sobre la diferencia y la alteridad. 

El diálogo de la tgss con Schleiermacher tiene dos recuperaciones críti-
cas específicas: 1) la categoría de comprensión, que fortaleció la postulación 
del estatuto social e insuperable de la diferencia, y 2) la categoría de mal-
entendido, que sustentó la afirmación del estatuto general y positivo de la 
intransparencia. Estos resultados robustecen la idea de que el emergentismo 
comunicativo aproxima la tgss al romanticismo alemán temprano y la aleja 
de la filiación idealista postulada por Habermas.

Pero esto no es todo, en tercer lugar, en materia de comunicación, si bien 
registramos divergencias sobre la relación entre razón y comunicación, in-
cluida la tensión entre comunicación y pensamiento, ello no impide que haya 
una concordancia fundamental en cuanto a la formación de una unidad so-
cial de sentido por y gracias a la diferencia y a la alteridad, que conduce hacia 
un modelo diádico basado en la irreductibilidad y la intransparencia. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

176

En este aspecto, se aprecia el diálogo de las tesis emergentistas de 
Luhmann con las ideas de Schleiermacher acerca del círculo hermenéutico. 
Es importante establecer que, en el contexto de la tgss, lo social es enten-
dido como un fenómeno emergente gracias a, y no contra, la irreductibilidad 
a los participantes, es decir, gracias a, y no contra, la individualidad de los 
individuos. 

Este aspecto es fundamental porque significa que lo social no es superior 
ni inferior ni “supera” lo individual (ya entendamos esto como interés egoís-
ta, conciencia, sistema psíquico). Lo social y lo individual constituyen órde-
nes emergentes diferenciados de realidad. Por ende, aunque el orden social es 
irreductible al individual (y viceversa), es imposible que éste se aísle hasta el 
punto de dejar de presuponerlo como precursor no-lineal y como condición 
de posibilidad.

La importancia de esta recuperación crítica es teórica más que arqueo-
lógica. Hacia el interior de la discusión sistémica, señala la necesidad de 
enriquecer la discusión de motivos sistémicos y cibernéticos con motivos 
románticos y hermenéuticos. El diálogo de la tgss con la hermenéutica de 
Schleiermacher exige reconsiderar y discutir con mayor amplitud la rela-
ción entre tgss y hermenéutica. Ésta se centró típicamente en el debate de 
la tgss contra la hermenéutica de Gadamer (Esposito, 1996; Rasch, 2000; 
Baecker, 2005). 

Las objeciones sistémicas siguieron el modelo de la crítica de Luhmann 
al culturalismo y al fundacionalismo, y declararon inaceptable que el mar-
co de la “tradición” permita relaciones sociales inmediatas. Estas objeciones 
contra Gadamer y contra las hermenéuticas de la tradición, sin embargo, no 
son exclusivas de la tgss. Son consonantes con otras esgrimidas desde el 
propio campo hermenéutico. Varias de ellas, fortalecidas con relecturas de 
Schleiermacher, rechazan que la categoría de diferencia posea una impronta 
“psicologista”, como formuló Gadamer, y reivindican su centralidad para el 
ejercicio hermenéutico (Marassi, 1996; Izuzquiza, 1998; Grondin, 2008). 

Por esta razón, es conveniente revisar la discusión, la relación y las posi-
bles interfases entre la tgss y la tradición hermenéutica a partir de la distin-
ción entre hermenéuticas de la tradición y la identidad y hermenéuticas de la 
alteridad, la diferencia y la unidad social de la diferencia.

Por otro lado, de cara al debate sobre la “tercera vía” y el emergentismo 
en sociología, subrayamos la centralidad teórica de los conceptos de alteri-
dad, diferencia y unidad de la diferencia, una vez que se modifican sus signos 
y se los marca positivamente. Lejos de constituir una concesión “posmoder-
na”, la elevación de estos conceptos al rango de premisas permite postular:                                



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

177

1) un modelo diádico emergentista fundado en la constelación alter-ego/ 
alter-ego de la doble contingencia, que reemplaza el modelo unilateral ba-
sado en actores y el modelo colectivista basado en entidades holistas, y 2) 
un modelo sistémico emergentista fundado en la diferenciación operativa que 
produce la comunicación y su recursividad, que reemplaza el modelo sistémi-
co basado en la interrelación de acciones.

La determinación comunicativa del concepto de emergencia despeja dos 
prejuicios que pesan sobre él en sociología. Según el primer prejuicio, ésta 
sería una idea superficial, porque repetiría un lugar común de la sociología: 
hay propiedades que se predican de los colectivos únicamente, no de los indi-
viduos. Según el segundo prejuicio, la emergencia sería una idea creacionista, 
porque asumiría la aparición ex nihilo de las entidades del mundo. 

En contra del primer prejuicio, al distinguir emergencia de colectivismo, 
la tgss enfatiza que la emergencia de lo social se da por, y gracias a, las limi-
taciones operativas de los individuos. La correlación de ello con el carácter 
no-lineal de la interacción es una idea mucho más rica que la hipóstasis de 
“propiedades colectivas”. En contra del segundo prejuicio, la tgss no afirma 
que los sistemas sociales emerjan “de la nada”, sino que estos presuponen el 
mundo y que cumplen las legalidades físicas, químicas, bioquímicas, neuro-
lógicas y psíquicas. 

Sin embargo, no describe ni infiere la explicación de lo social a partir de 
tales cumplimientos. Las legalidades constituyen condiciones de posibilidad 
de la emergencia de lo social, aunque sin poder nomológico-deductivo ni 
reductivo sobre ésta.

Por último, y a modo de cierre, en materia de construcción del objeto 
de la disciplina, la tgss fortalece la posición de la “tercera vía”, y del emer-
gentismo en especial, porque ofrece una determinación precisa sobre lo que 
es emergencia en sociología. Hay una doble emergencia de lo social: la doble 
contingencia y la comunicación. 

Un avance de tal naturaleza en esta delicada materia, en virtud de las 
perspectivas que abre, exige un lugar en las agendas de la investigación teó-
rica, pues, incluso aquellos que aspiren a objetarlo, se verán conminados a 
complejizar los modos de construcción del objeto del accionalismo y del co-
lectivismo. 

Estas corrientes tendrán que dialogar y lidiar en adelante con la innece-
sariedad del acuerdo para que haya reciprocidad y con la prescindencia de la 
identidad para que haya objeto.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

178

Bibliografía

Arnason, Johann (1997), “Novalis, Marx and Parsons: Niklas Luhmann´s Search For 
Modernity”, en Thesis Eleven, núm. 51, London, Thousand Oaks, ca y New Delhi: 
Sage. 

Baecker, Dirk (2005), Kommunikation, Leipzig: Reclam.
Brier, Søren (2007), “Applying Luhmann’s system theory as part of a transdisciplinary frame 

for communication science”, en Cybernetics and Human Knowing, vol. 43, núms. 2-3, 
London: Imprint Academic. 

Bunge, Mario (2004), Emergencia y convergencia, Barcelona: Gedisa.
Elder-Vass, Dave (2007), “Luhmann and Emergentism: Competing Paradigms for Social 

Systems Theory?”, en Philosophy of the Social Sciences, vol. 37, núm. 4, London, 
Thousand Oaks, ca y New Delhi: Sage.

Farías, Ignacio (2014), “Cultura: la performación de mundos sociomateriales”, en  
Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, vol. 21, núm. 60, Toluca: Universidad 
Autónoma del Estado de México.

Fritscher, Wolfgang (1996), “Romantische Beobachtungen. Niklas Luhmanns soziologische 
Aufklärung als moderne soziologische Romantik”, en Soziale Systeme, vol. 2, núm. 1, 
Stuttgart: Lucius & Lucius. 

Göbel, Andreas (2011), “Dritter Sein. Einige Überlegungen im Anschluss an Gesa 
Lindemanns ‘Emergenzfunktion des Dritten’”, en Zeitschrift für Soziologie, vol. 40, 
núm. 2, Stuttgart: Lucius & Lucius. 

Greshoff, Rainer (2008), “Ohne Akteure geht es nicht! Oder: Warum die Fundamente der 
Luhmannschen Sozialtheorie nicht tragen”, en Zeitschrift für Soziologie, vol. 37, núm. 
6, Stuttgart: Lucius & Lucius. 

Grève, Jean (2007), “Zur Reduzibilität und Irreduzibilität des Sozialen in der Handlungs- 
und der Systemtheorie”, en Soziale Systeme, vol. 3, núm. 1+2, Stuttgart: Lucius & 
Lucius. 

Grondin, Jean (2008), ¿Qué es la hermenéutica?, Barcelona: Herder.
Habermas, Jürgen (1989), El discurso filosófico de la modernidad, Madrid: Taurus.
Heintz, Bettina (2004), “Emergenz und Reduktion: Neue Perspektiven auf das Mikro-

Makro-Problem”, en Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, vol. 56, 
núm. 1, Köln: Universität Köln. 

Izuzquiza, Ignacio (1990), La sociedad sin hombres, Madrid: Anthropos.
Izuzquiza, Ignacio (1998), Armonía y razón, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza.
Knodt, Eva (1994), “Toward a Non-Foundationalist Epistemology: The Habermas/

Luhmann Controversy Revisited”, en New German Critique, vol. 61, New York: Duke 
University Press.

Landgraf, Edgar (2006), “Comprehending Romantic Incomprehensibility”, en Modern 
Language Notes (German Issue), vol. 121, núm. 3, Baltimore: The Johns Hopkins 
University Press.



Sergio Pignuoli-Ocampo. Los usos sistémicos del romanticismo temprano y de la hermenéutica alemanes

179

Latour, Bruno (1984), Les microbes, guerre et paix, suivi de Irréductions, París: Métailié-La 
Découverte.

Leydesdorff, Löet (2001), A Sociological Theory of Communication, Parkland fl: Universal 
Publishers.

Lohse, Simon (2011), “Zur Emergenz des Sozialen bei Niklas Luhmann”, en Zeitschrift für 
Soziologie, vol. 40, núm. 3, Stuttgart: Lucius & Lucius. 

Luhmann, Niklas (1984), Soziale Systeme, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas (1986), “Systeme verstehen Systeme”, en N. Luhmann y k.e. Schor [eds.], 

Zwischen Verstehen und Intransparez, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas (1998a), Sistemas Sociales, Barcelona: Anthropos.
Luhmann, Niklas (1998b), “¿Intersubjetividad o comunicación?”, en Contingencia y 

modernidad. De la unidad a la diferencia, Madrid: Trotta.
Luhmann, Niklas (2005), El arte de la sociedad, México: Herder.
Marassi, Massimo (1996), “Introduzione”, en f.e.d. Schleiermacher Ermenéutica,  Milano: 

Rusconi.
Mascareño, Aldo (2008), “Acción, estructura y emergencia en la teoría sociológica”, en 

Revista de Sociología, núm. 22, Santiago de Chile: Universidad de Chile. 
Rasch, William (2000), Niklas Luhmann´s Modernity, California: sup.
Sawyer, Keith (2001), “Emergence in Sociology: Contemporary Philosophy of Mind and 

Implications for Sociological Theory”, en American Journal of Sociology, vol. 107, núm. 
3, Chicago: University of Chicago. 

Schaeffer, Jean-Marie (2009), El fin de la excepción humana, México: Fondo de Cultura 
Económica.

Schleiermacher, Friedrich. e.d. (1996), Ermenéutica, Milano: Rusconi.
Stäheli, Urs (2000), Sinnzusammenbrüche, Velbrück: Wissenschaft.
Wan, Poe Yu-ze (2011), Reframing the social: emergentist systemism and social theory, 

Farnham: Ashgate.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, 2015, Universidad Autónoma del Estado de México

180

Anexo

Tabla 1

Síntesis del relevamiento, discrepancia y concordancias 

Relevamiento Discrepancias Concordancias

Comprensión
(Verstehen)

Schleier Operación de reconstruc-
ción de un discurso

Perspectiva 
Mediación 
discursiva

Cantidad de 
operaciones

Irreductibili-
dad de la dife-

renciaLuhmann
Operación de observa-
ción con doble re-entry 
de la dif. s/e

Malentendido
(Miβ 
verstehen)

Schleier Condición universal y pri-
mera de la comprensión

Prius lógico
Reversión

Condición 
positiva para la 
emergencia de 

lo socialLuhmann
Producto inevitable del 
funcionamiento de la 
comprensión

Comunicación
Schleier

Esfera social constituida 
por el diferencial herme-
néutico Racionalidad 

comunicativa

Rechazo de la 
transmisión 

Modelo diádi-
co de la esfera 

socialLuhmann Síntesis de tres selecciones

Fuente: Elaboración propia.

Sergio Pignuoli Ocampo. Magíster en Comunicación y Cultura y Licencia-
do en Sociología de la Universidad de Buenos Aires. Actualmente es beca-
rio doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 
(conicet) y docente de la cátedra “Niklas Luhmann y la sociología de la 
modernidad” (uba-fcs). Líneas de investigación: Teoría sociológica, Teo-
ría de sistemas sociales y comunicación. Publicaciones recientes: “Lenguaje 
ideológico y autorreferencia de Los rubios de Albertina Carri”, en Hispanic 
Research Journal, vol. 14, núm. 3 (en prensa) (2013); “Los modelos de irre-
ductibilidad social en la teoría sistémica de Niklas Luhmann”, en Revista Es-
pañola de Sociología, vol. 17 (2012); Sergio Pignuoli Ocampo y M. Zitello, 
“Tensiones y quiebres teóricos del concepto de comunicación de Luhmann”, 
en Estudios Sociológicos, núm. 87 (2011).

Recepción: 2 de julio de 2012.
Aprobación: 17 de junio de 2014.


