CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Cultura: la performacién de mundos
sociomateriales

Culture: performing sociomaterial worlds

Ignacio Farfas / farias@wzb.cu
WZB Berlin Social Science Center, Germany; Universidad Diego Portales, Chile

Abstract: Niklas Luhmann has proposed to radically rethink what we commonly understand
by culture. Rather than being an analytical and/or political category to account for shared
normative orientations, culture is a category of practice that emerges in a recent historical
context to make it possible the comparison of society with itself. This article proposes to
complement such definition in two directions. Firstly, it shall be argued that culture as an
operation performs worlds, this is, familiar condensations of diverse situations, entities and
functional logics. Secondly, it is proposed that the performation of said worlds depends on
material mediations. It is, in consequence, necessary to question the premises of systems
theory that reduce the social to sense-based communication. Thus, while social systems
theory permits a productive redefinition of the concept of culture, such redefinition leads
again to question important premises of this theory.

Key words: culture, worlds, materiality, diagram, social systems theory, actor-network
theory.

Resumen: Niklas Luhmann ha propuesto repensar de manera radical lo que habitualmente
entendemos por cultura. Mds que una categoria analitica y/o politica para dar cuenta de
orientaciones normativas compartidas, la cultura constituye una categoria de la practica que
emerge en un contexto histdrico reciente para hacer posible la comparacién de la sociedad
consigo misma. Este articulo sugiere complementar tal definicién en dos sentidos. Primero,
se propone que aquello que la cultura como operacién performa son mundos; esto es,
condensaciones familiares de situaciones, entidades y 18gicas funcionales diversas. Segundo,
se propone que la performacién de tales mundos depende de mediaciones materiales. Es, por
tanto, necesario cuestionar aquellas premisas de la teorfa de sistemas que clausuran lo social
a la comunicacién basada en sentido. Asi, mientras la teoria de sistemas sociales permite
una productiva redefinicién del concepto de cultura, tal redefinicién obliga a cuestionar
importantes premisas de tal teorfa.

Palabras clave: cultura, mundos, materialidad, diagrama, teorfa de sistemas sociales, teorfa
del actor-red.

ISSN 1405-1435, UAEM, nam. 64, enero-abril 2014, pp. 65-91



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién

Han pasado ya més de 15 anos desde la publicacion de La Sociedad de la So-
ciedad (2006 [1997]), obra magna de Niklas Luhmann y la Teorfa de Sistemas
Sociales (posteriormente: Tss). Ciertamente es todavia dificil estimar la in-
fluencia que ésta tendr en la sociologia. Por una parte, ha tenido un impacto
indiscutible en al menos dos importantes subdisciplinas socioldgicas: la so-
ciologia de las organizaciones (Rodriguez, 1994; Seidl y Becker, 2006) y la
sociologfa del derecho (de Giorgi, 1998; Teubner, 1983).

Por la otra, la situacién no parece tan promisoria, si se toma en cuenta su
escasa influencia en los més influyentes programas tedricos contemporaneos,
en especial la nueva sociologfa pragmdtica francesa (Boltanski y Thévenot,
2006; Latour, 2008). Lo anterior se debe fundamentalmente al desinterés de la
TSS por procesos y fenémenos hibridos que cuestionan la distincién analitica
entre lo material, lo humano y lo social. Ante ello, la delimitacién propuesta
por Luhmann (1998) de la sociologia al estudio de los enlaces comunicativos
deviene un “obstdculo epistemoldgico’, el cual dificulta su articulacién con
estas nuevas sociologias contempordneas (Farfas y Ossanddn, 2011).

Tal delimitacién lleva, de hecho, a uno de los pocos momentos, o tal
vez el tnico, donde la TSS no observa lo social por medio de diferencias
(sistema/entorno, medio/forma, etc.), sino de una identidad: lo social es
comunicacién. Con esta férmula identitaria, lo social aparece como una es-
fera separable y aislable, formada por un solo tipo de operaciones: las comu-
nicaciones (Reckwitz, 2004). La particularidad de Luhmann en el contexto
tedrico contempordneo pasa entonces por esta comprension abtsracta de lo
social (Farfas y Ossand6n, 2011). Buena parte del trabajo tedrico de contem-
poraneos a Luhmann, tales como Pierre Bourdieu (1990) o Michel Foucault
(1997), y de nuestros contempordneos, tales como Judith Butler (2007) o
Bruno Latour (2008), se orienta a describir y analizar los ensamblajes hibri-
dos que constituyen lo social, ensamblajes que ponen ala Tss en aprietos y la
llevan, sobre todo, a guardar silencio.

Este articulo no propone una reintroduccién de tales perspectivas en
la teoria de sistemas, sino una articulacién pragmatica de ambas tradiciones
teoricas. El desatio pasa por desarrollar conceptos que permitan dar cuenta
de esta heterogeneidad de lo social, pero sin por ello renunciar a las ganancias
cogniscitivas derivadas de la Tss (Farfas y Ossanddn, 2011). En ese sentido,
mds que una critica a la Tss, este articulo propone un mirada postsistémica,
que toma algunos elementos de la Tss y los articula con teorfas socioldgicas

66



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

contempordaneas. El resultado, lejos de estar contenido en una ldgica sistémica
o estructural-funcionalista, serd una propuesta socioldgica para la descripcion
densa de fendmenos concretos.

Ahora bien, a fin de plausibilizar tal propuesta, hemos de preguntarnos
acaso donde es posible encontrar una suerte de apertura en la TSS, que per-
mita conectar su descripcién de la autorreferencia de la comunicacién con
una teoria capaz de dar cuenta también de su ensamblaje sociomaterial. En
este articulo sugiero que tal “apertura” la ofrece el concepto de cultura; un
concepto en gran medida ignorado por los tedricos sistémicos, desdenado
como “uno de los peores conceptos que jamds hayan sido creados” (Luhmann,
1995: 398); pero capaz, a mi juicio, de facilitar nuevas articulaciones tedricas
con la nueva sociologia pragmatista francesa, y su marcado interés tanto por
la constitucién de mundos comunes (Boltanski y Thévenot, 2006) como por
el rol de la materialidad (Latour, 2008).

El punto de partida para esta exploracién sera, sin embargo, la con-
cepcidn de cultura predominantes en la Tss. Es importante explicar primero
coémo ésta se diferencia de la nocién parsoniana de cultura, probablemente
la versién mds influyente para las ciencias sociales del siglo xx, asi como el
aporte tedrico imprescindible que ésta realiza: la cultura, sugieren Luhmann
y sus seguidores, €s un tipo de operacién comunicativa que permite la com-
paracion de la sociedad consigo misma.

Inspirado por esta idea, este articulo propone entender la cultura como
un proceso de performacién de mundos sociomateriales.' Tal como Butler
(2010) observa, performatividad y performacién son conceptos que se usan
en las ciencias sociales principalmente para pensar lo social como efectos;
para pensar cuestiones, por ejemplo: el género, el estado o la economia como
efectos de operaciones y actividades por estudiar.

En cierto sentido, y tal como sugiere Elena Esposito (2011: 13), hablar
de performatividad es redundante en el contexto de la Tss, toda vez que ella
se basa en un constructivismo operativo. Pero existe una diferencia impor-
tante en la forma en que se usa esta nocién en las ciencias sociales contempo-
raneas, y es que la fuerza performativa de una proposicién o una distincién
no radica unicamente en la estabilizacidon de expectativas mediante formas
1 El extendido uso de la familia lingiistica inglesa “performativity”, “performative”, “to
perform” y “performation” en la teorfa social contemporénea plantea un desafio de traduccién
al castellano. Siguiendo la tendencia actual en diversas traducciones (véase, por ejemplo, Butler,
2007; Callon, 2008), este texto ocupa los neologismos “performatividad’, “performativo’,
“performar” y “performacién”

67



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

simbdlicas, sino ademds en la constitucién de ensamblajes sociomateriales

(Callon, 2007).

Seguir tal sugerencia implica completar dos giros tedricos, no en contra,
pero si mas alld de la teorfa de sistemas. El primero nos lleva a discutir la no-
cién de “mundo” en la Tss, para luego comprender la cultura como proceso
de distinciéon de mundos comunes (Boltanski y Thévenot, 2006). El segun-
do giro, performativo en el sentido antes expuesto, nos permite entenderla
como proceso que involucra la articulacién de formas materiales (Latour,
2008). Siguiendo tales giros es como se propone en este articulo comprender
la cultura, no s6lo como una operacién comunicacional orientada a facilitar
la comparacién de la sociedad consigo misma, sino ademdas como la perfor-
macién de mundos sociomateriales.

Cultura y Teoria de sistemas

Es ante todo en el seno de la antropologia norteamericana donde, de la mano
de Franz Boas, surge y se desarrolla la idea de que la cultura constituye un
objeto de estudio claro y distinto (Kuper, 2000). En esta linea se encuentran,
por ejemplo, los influyentes trabajos de Robert Lowie, quien ya en la década
de 1920 declaraba que la cultura “es, en verdad, el solo y exclusivo tema de la
antropologia” (Kuper, 2000: 11).

En 1952, Alfred Kroeber y Clyde Kluckhon, entonces los méds destaca-
dos antropo6logos norteamericanos, llegaban a sostener que el concepto de
cultura “por lo que se refiere a su importancia explicativa y a lo generalizado
de su aplicabilidad, es comparable a categorias tales como la gravedad en la
fisica, la enfermedad en la medicina o la evolucién en la biologfa” (Kuper,
2000: 12). Luego de revisar 164 definiciones de cultura, concluian que la cul-
tura constituye un objeto de estudio claro y distinto, que involucra “modelos,
explicitos e implicitos, de conducta y para la conducta, modelos adquiridos y
transmitidos mediante simbolos” y cuyo ntcleo “consiste en ideas [...] tradi-
cionales [...] y especialmente en sus valores asociados” (Kroeber y Kluckhon,
en Kuper, 2000: 76).

Esta concepcidn de cultura facilité una de las alianzas de mayor influen-
cia en las ciencias sociales. A comienzos de la década de 1950, Talcott Par-
sons publicéd Hacia una teoria general de la accidn (Parsons, 1968a) donde
analiza los elementos que harfan posible la accidn social. Ademads de disposi-
ciones de necesidad definidas por el sistema de personalidad y roles sociales
construidos por el sistema social, Parsons consideraba necesaria la existencia

68



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

de pautas de valor transmitidas por el sistema cultural. Los simbolos, elemen-
tos constitutivos del sistema cultural, se caracterizarian precisamente por ser
capaces de transmitir tales pautas de valor.

De esta forma, Parsons atribuia a la cultura una funcién de orientaciéon
normativa en el marco de una teorfa general de la accién social. Segun Dirk
Baecker (2001), la manera como Parsons pensaba entonces la distincién en-
tre cultura y accidn social era todavia circular, ya que las acciones sociales
eran consideradas tanto derivaciones directas de las orientaciones culturales
como también la base de su existencia. Tal circularidad seria invisibilizada
algunos anos mas tarde con la publicacién de Economia y sociedad (Parsons y
Smelser, 1984), obra en la cual se proponia describir al sistema cultural como
latente. Con esta atribucién de latencia a lo cultural, Parsons liberaba o, me-
jor dicho, externalizaba lo cultural de la interrelacién entre accién y sancién
que estructuraria las interacciones y situaciones sociales. La cultura pasaba a
ser entonces una suerte de programa para la accién social que no puede ser
cambiado en la situacién.

Algunos afos después, Kroeber y Parsons publicaron “The concept of
culture and of social system” (1958: 583), articulo que proponia resolver la
disputa entre sociélogos y antrop6logos respecto a cual debia ser el concepto
bésico para el andlisis de las sociedades humanas (Baecker, 2001). En este
texto, Kroeber y Parsons sugerian ademas que los conceptos de cultura y so-
ciedad permitirian diferenciar claramente los objetos de estudio de la antro-
pologia y la sociologia:

Sugerimos que, para muchos usos, es ttil definir el concepto de cultura mas estrictamen-

te de lo que ha sido habitual en la tradicidon antropoldgica americana, restringiendo su

referencia a los contenidos y patrones de valores, idea y otros sistemas significativamen-
te simbolicos creados y transmitidos en tanto que modeladores de conducta humana

y de los artefactos producidos mediante la conducta. Por otro lado, sugerimos que el

término sociedad —o, mas generalmente, sistema social— se emplee para designar el sis-

tema especificamente relacional de interacciones entre individuos y colectivos. Hablar
de un “miembro de una cultura” debe ser entendido como una elipsis que significa un

“miembro de una sociedad de cultura Y.

Confundir ambos conceptos, decfan los autores, no sélo representaba
un problema a la hora de analizar materiales empiricos, sino, ademds, impe-
dia trabajar en el problema tedrico fundamental; esto es, identificar los meca-
nismos de adaptacioén de la sociedad a la cultura y de la cultura a la sociedad.
Ahora bien, aun cuando en este articulo Parsons hacia hincapié en la simé-
trica relacion de adaptacion entre cultura y sociedad, en el resto de su trabajo
el énfasis estaba mas bien puesto en el proceso dindmico de adaptacion del

69



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

sistema social, entendiendo que la cultura proporciona orientaciones norma-
tivas estables.

Tal asimetria se encuentra claramente reflejada en el teorema de la doble
contingencia propuesto en 1951 por Parsons junto a Edward Shills, como
formalizacidn de las condiciones minimas de interaccion y orden social:

Existe una doble contingencia inherente a la interaccién. Por un lado las gratificacio-
nes del Ego son contingentes en su seleccion de alternativas disponibles. Pero por otro
lado, la reaccidn del Alter serd contingente en la seleccién del Ego y resultard de una
selecciéon complementaria por parte del Alzer. A causa de esta doble contingencia, la
comunicacién que conforma la preocupacién de modelos culturales no podria existir
sin la generalizacién de lo particular de situaciones especificas (que nunca son idénticas
paracel Egoy para el Alter) y la estabilidad del significado que inicamente puede ser ase-
gurada por “convenciones” respetadas por ambas partes (Parsons y Shils, 1951, citado
en Luhmann, 1998: 113n).

La clave en este pasaje son las “convenciones respetadas por ambas par-
tes’, pues aluden a la funcién que tiene la cultura de proveer patrones de valor.
Raf Vanderstraeten (2002) ha demostrado que este teorema no sélo se basa
en la frecuentemente criticada “visién sobresocializada del hombre” (sic),
sino también en una visién negativa de la doble contingencia, toda vez que la
equipara a una condicién no-social problemética.

La consecuencia l6gica de tal vision es que los recursos para la “solucién”
al “problema” de la doble contingencia no pueden encontrarse en lo social,
sino en el individuo y su conviccién introspectiva de la necesidad de orien-
taciones normativas compartidas. Parsons apela asi a un sistema de simbolos
compartidos, el cual ofrece criterios de valor y normas para las selecciones
entre las alternativas de accidon contingentes, y hace posible la coordinacién
social. De hecho, para Parsons, esta es la tinica “solucién” posible, ya que “la
eliminacién del aspecto normativo elimina completamente el concepto mis-
mo de accién” (Parsons, 1968b: 733).

Luhmann no podria sino estar de acuerdo con esta temprana conclu-
sién de Parsons, pero entenderfa que las consecuencias de ella son muy dis-
tintas. En lugar de suponer la necesaria existencia de acuerdos normativos,
Luhmann encuentra aqui una razén de peso para ir mas alld del concepto de
acciéon y abordar el problema de la doble contingencia con el concepto de
comunicacion.

Segin Luhmann (1998: 114) no es posible explicar la dindmica y las
formas de coordinacién social que surgen de una situacién de doble contin-
gencia a partir de las acciones interdependientes de los individuos, como lo
concebia Parsons, sino mas bien como una dindmica emergente y no reduc-

70



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

tible a los individuos participantes. Luhmann explica, en ese sentido, que el
concepto de comunicacién no requiere de un consenso preexistente sobre
las orientaciones de valor, ya que ésta surge en o desde la situacién misma:
“[El otro] empieza con una mirada afable, un gesto, un obsequio, y espera ver
cémo ego acepta la definicidn propuesta de la situacion. Todo paso siguiente
constituye luego, bajo la luz de este indicio, una accién cuyo efecto reduce la
contingencia”.

Luhmann ocupa aqui una sutil estrategia tedrica, la cual utiliza una y
otra vez para lidiar con paradojas: introduce tiempo (Ramos-Torres, 1997).
Parsons y Shills modelan la situacién de doble contingencia sin considerar el
inevitable paso del tiempo: ego y alter ego se enfrentan mutuamente en un es-
pacio abstracto, no-social y atemporal. Para Luhmann, en cambio, la situacién
de la doble contingencia es una en la cual un acontecimiento lleva a otro.

Con la introduccién de tiempo en la situacién de doble contingencia,
Luhmann logra dos cosas. Por una parte, se desembaraza del problema del
estado inicial del sistema. Por lo mismo, ya no requiere suponer la recipro-
cidad atemporal de las perspectivas y, por decirlo asi, le da vida a la doble
contingencia. Por otra parte, propone que las soluciones al problema de la
doble contingencia son siempre temporales, precarias, inestables, y que la in-
determinacién de la doble contingencia y de lo social nunca puede ser com-
pletamente resuelta:

Ego experimenta a alter como alter ego. Experimenta con esta no identidad de pers-
pectivas, al mismo tiempo, la identidad de esta experiencia de ambos lados. Para am-
bos es por ello la situacién indeterminable, inestable, insoportable. En esta experiencia
las perspectivas convergen, lo cual hace posible [...] un interés por la determinacién
(Luhmann 1998: 128).

A diferencia de Parsons, aqui la doble contingencia no aparece como un
problema para la accién social, sino como un estimulo para la comunicacién
social. Tal concepcién “positiva” de la doble contingencia (Vanderstracten,
2002) permite, ademas, romper con el otro supuesto, necesario en la concep-
cién de Parsons, relativo a una separacion entre el orden simbélico-normati-
vo y las estructuras y procesos sociales.

La deconstruccion de la solucién parsoniana —que imagina la cultura
como un 4mbito externo a lo social— tiene, sin embargo, como corolario
que la Teorfa de sistemas no requiera del concepto de cultura. De hecho, en el
contexto de la extensa obra de Luhmann, las referencias a la nocién de cultu-
ra fueron sélo fragmentarias. En sus textos mds tempranos, Luhmann situaba
el concepto de cultura en el marco de sus reflexiones mas amplias sobre la re-

71



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

lacion entre semdntica y estructura social. En el ensayo “Estructura societal y
tradicién semdntica” (1980), sugiere que mientras la semdntica incluye todos
los temas de uso cotidiano a los cuales se orienta la comunicacion, la cultura
corresponderfa a la “seméntica culta’, con aquellos temas y conceptos que vale
la pena conservar.

En Sisternas Sociales (1998: 161), Luhmann precisa que la cultura ope-
rarfa como un mecanismo “que hace posible distinguir, dentro de la comu-
nicacién dirigida a temas determinados, entre aportaciones adecuadas e in-
adecuadas, o bien entre un uso correcto o incorrecto de los temas”. En cierto
sentido, este concepto de cultura es todavia deudor del cédigo correcto/in-
correcto que Parsons atribuye a las pautas de valor.

Quince anos después, en “La cultura como un concepto histérico’,
Luhmann (1999) propone una aproximacién completamente diferente. La
cultura, observa, puede entenderse como la memoria de la sociedad. Ahora
bien, precisamente porque asegura la posibilidad de recordar, la cultura hace
posible olvidar y con ello la reproduccion de la comunicacién en su presente.
Es sblo en situaciones excepcionales, en las cuales por diversos motivos los
recursos presentes no bastan para asegurar los enlaces comunicativos, que de-
viene necesario recordar.

La cultura constituye este recurso al pasado, a vicjos programas y tra-
diciones que son traidas al presente para asegurar la continuacién de la co-
municacion. La cultura no pone a disposicién normas o patrones de valor
compartidos, sino que asegura la reproduccion de lo social precisamente por
su incapacidad para distinguir tiempo: “La memoria no se da cuenta de que
el pasado ya es obsoleto y permite que el fenémeno aparezca como conoci-
do, como confiable, para conservarlo con la ilusién de poder establecer alli
un cierto control” (Luhmann, 1999: 46). Asi, mientras la introduccién de
tiempo en la situacién de doble contingencia hacia innecesario apelar a la
cultura, ésta solo puede describir aquellos elementos y situaciones que anulan
el tiempo de diversas maneras.

Pero este giro, al que volveremos mas adelante, no es el mds importante
que propusiera Luhmann en aquel articulo. M4s importante es su compren-
sién de la cultura como un fendmeno histdrico, esto es, como un producto de
la historia relativamente reciente. Sus origenes se remontarian al siglo xvIiiry
estarfan relacionados con el creciente contacto con “otras” formas y estilos de
viday la posibilidad de su comparacién.

En un contexto de contraccidn espacio-temporal, la cultura habria sur-

gido como una férmula de observacién de diferencias, y habria ganado rapi-

amente en importancia, toda vez que distinciones mds sencillas, como cris-
d t t tod que dist

72



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

tianos/paganos o civilizados/salvajes, ofrecian poca ayuda para dar cuenta de
estos encuentros con “otros” y de lo propio en relacién con el “otro”. Segtin
Baecker (2001: 310), en la medida que es evidente que “los hombres en otros
tiempos y en otras latitudes viven distinto, y consideran como obvias cosas
distintas. Considerar a otros como bérbaros, s6lo porque viven distinto, ya
no es posible. Quien a pesar de ello replica la férmula, debe contar con ser
considerado ¢l mismo como barbaro”.

Segin Luhmann, la cultura puede ser entendida entonces como un me-
tanivel para la comparacién de la sociedad. La cultura realiza asi una obser-
vacién de segundo orden, describiendo e interpretando todo elemento y ope-
racién social como un signo cultural. Tal como explica Esposito (2004: 92),
“todo lo que se hace, dice u observa en el 4mbito de lo social [...] (una forma
de hablar, una tasa o un teléfono) [... puede ser entendido] como fenémeno
cultural (la cultura de un pais, pero también de un grupo juvenil, de un tiem-
po o de una clase social)”.

En este sentido, la cultura produce una duplicacién de la sociedad, por
medio de la cual los mas diversos aspectos, en principio incomparables, de-
vienen comparables. Tales comparaciones no se limitan a las diferencias con
los “otros”. La cultura posibilita ademds la comparacién de la sociedad consi-
go misma y con su pasado, y cumple asi con su funcién de memoria. De este
modo, la cultura es una forma de observar y comunicar la contingencia de
todo tipo de orden social.

La observacién de Esposito, y los ejemplos que introduce, permiten
comprender rapidamente las dos direcciones en las cuales quisiera expandir y
finalmente transformar, en las secciones siguientes, esta nocién sistémica de
cultura. Por una parte, es preciso considerar con mds detalle la idea de que la
cultura es atribuida a formaciones tales como una clase social, un pais o un
grupo juvenil. La tesis que quiero presentar en el apartado siguiente no es
s6lo que la cultura como operacién constituye estos grupos en tal atribucion,
sino que crea ademds los mundos en los cuales éstos existen.

Por otra parte, es evidente que lo que se atribuye son cosas, tecnologias
y practicas sociomateriales: tasas, teléfonos, una forma de hablar, etc. Pero,
¢son éstos s6lo medios de comunicacidn, signos, representaciones o involu-
cran formas de agencia material que no pueden ser reducidas a la comunica-
cién? En el apartado siguiente quisiera abordar estos artefactos y practicas
como formas de memoria material, posibilitadas por la capacidad de lo mate-
rial para plegar el tiempo. Este anlisis busca poner en evidencia que lo social
también involucra, ademas del medio del sentido donde ocurre la comunica-
cion, el concurso de lo material.

73



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

La pluralidad de mundos

La comparacién, observaba Luhmann (1999: 38), “es una operacion de tres
digitos [...] porque no sélo debe distinguirse lo comparado, sino que tam-
bién debe elegirse un punto de comparacidn, el cual garantice la igualdad de
lo diferente, es decir, similitud a pesar de la diferencia”. En su andlisis de la
cultura como estrategia de comparacidn, la TSs se interesa ante todo por el
surgimiento histérico de un punto de comparacion cultural.

Tanto Baecker (2001) como Esposito (2004) sugieren que este interés s
basa en una cierta sensacién de competencia entre el punto de comparacién
que ofrece la culturay el que propone la propia Tss. De hecho, esta tlltima se
entiende a sf misma como una invencién moderna para la autodescripcién de
la sociedad basada en la comparacién de problemas.

Segun Esposito (2004), tal referencia a problemas permite una afirma-
cién radical de la contingencia, mientras que por medio de una referenciaala
cultura el reconocimiento de la contingencia del mundo se ve limitado por la
afirmacion de la identidad, autenticidad y unicidad de las culturas. Cualquie-
ra que sea el caso, es posible constatar que el interés de la TSS por describir y
analizar el surgimiento histérico de un punto de comparacion cultural no ha
ido de la mano con un interés por los resultados de tales comparaciones.

En ese sentido, es necesario preguntarse por las consecuencias performa-
tivas de las distinciones culturales, esto es, por las diferencias que la cultura
introduce en el mundo y la performacién de culturas como mundos. Aqui es
preciso indicar que aun cuando Luhmann no usa los conceptos de performa-
tividad y performacidn, éstos no son en absoluto incompatibles con la Tss.
A juicio de Esposito (2011: 17), “performatividad basicamente quiere decir
que el futuro resulta del presente” . La investigadora discute el uso de los
conceptos performatividad y performacion en la sociologia econémica con-
tempordnea para indicar que las teorfas y modelos de las ciencias econdmicas
performan, y no sdlo describen los procesos econémicos. Ademds, observa
que “[1]as herramientas desarrolladas para dar cuenta de la autologfa, prime-
ramente la Teorfa de la observacién de segundo orden pueden ser vistas, sin
necesidad de forzarlas, como integraciones o desarrollos de la idea de perfor-
matividad” (Esposito, 2011: 13).

Es mis, la investigadora critica el restringido uso que de ella se hace al
reducirla sélo a los efectos de las teorfas de reflexion. A su juicio, la nocién
de performatividad podria ser extendida a la circularidad y reflexividad de
las operaciones (en este caso econdmicas) en general. Todas las operaciones

74



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

comunicativas son, desde una perspectiva sistémica, performativas, en el sen-
tido de crear la realidad de aquello que indican. Es en este sentido amplio,
foraneo, pero no incompatible con la Tss, como se propone en esta seccidon
comprender la cultura como una operacidn performativa, por medio de la
cual se crean mundos en la sociedad.

EnlaTss el concepto de mundo se utiliza siempre y con buenas razones
en singular. Segin Luhmann (2006: 36), dicho concepto permite referir a “la
unidad de la suma de las posibilidades” que se abren para la comunicacién
en el medio del sentido. El mundo no describe un universo pre-existente de
cosas, sino la totalidad de lo real, lo que involucra la unidad de lo actual y lo
potencial.

A tal unidad de lo real que designa la nocién de mundo remiten todas
las formas de sentido, sean pensamientos o comunicaciones. En todo caso, y
ya que el sentido especifico de pensamientos y comunicaciones se constituye
mediante una diferencia entre lo actualmente y lo potencialmente pensado o
comunicado, el mundo, como unidad de lo actual y lo potencial, permanece
inobservable e inalcanzable, y s6lo co-presente en la comunicacién como ho-
rizonte de remisién. El mundo, ciertamente en singular, acontece entonces
en la comunicacidn, pero no se deja observar ni denominar.

Por su parte, el concepto de “sociedad mundial”, que Luhmann (2006)
acufa para referir al surgimiento moderno de una sociedad global, se basa
precisamente en tales reflexiones. La idea de una sociedad mundial no pre-
tende simplemente dar cuenta de que la sociedad contemporanea se extiende
por todo el globo, sino principalmente que el mundo, como horizonte virtual
de experiencia significativa, es para la sociedad moderna uno y el mismo.

La idea de una diferenciacion y constitucién de mundos plurales, que se
plantea aqui como el efecto performativo del recurso a la cultura, no se opone
a esta nocion de unidad virtual del mundo, sino que constituye una conse-
cuencia directa de la misma. La distincion cultural de mundos constituye, de
hecho, una estrategia efectiva y necesaria para lidiar con las paradojas que,
segun el propio Luhmann (2006: 116), se derivan de la unidad del mundo.
La principal paradoja en cuestion es la “del observador del mundo: percatarse
del mundo sin poder, en la observacion, observarse a si mismo’, pues “cuan-
do se mira hacia arriba estd abajo; cuando se mira hacia abajo esta arriba”
(Luhmann, 2000a: 269).

Segin Luhmann (1995), el arte es una de las estrategias mediante las
cuales la sociedad mundial lidia con esta paradoja derivada de la inobservabi-
lidad del mundo. Senala que las obras de arte, en la medida que ofrecen, in-

75



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

dican o remiten a posibilidades no actualizadas en los horizontes sociales de
remision, hacen aparecer el mundo en el mundo. Pero mientras el arte busca
hacer observable el mundo de la sociedad mundial, y en la medida que lo hace
es entendido como una forma universal de cultura, el recurso a la cultura per-
mite traducirlo todo, obras de arte, hébitos, tecnologias, edificios, creencias,
artefactos, paisajes, etc. en expresiones observables de mundos distintos.

De esta forma, la cultura permite precisamente desparadojizar la observa-
cién del mundo en el mundo. Por medio del recurso a la cultura, todo obser-
vador (y no sélo el observador de arte) puede observar los dos lados de su ob-
servacion, lo incluido y lo excluido en su observacién, y de esta forma situarse
en un mundo. La cultura responde asi a la paradoja del mundo unitario, dis-
tinguiendo el mundo del observador de los mundos de otros observadores.

Ciertamente, esta distincidn de mundos no debe ser entendida como un
reconocimiento de mundos ya existentes, $ino como un proceso performati-
vo mediante el cual se crean tales mundos. Asi, mientras el mundo de la so-
ciedad mundial como “la unidad del total de las posibilidades” corresponde a
un horizonte inobservable, los mundos distinguidos por la cultura aparecen
como horizontes observables. A partir de tres nociones tomadas de contex-
tos distintos, quisiera precisar qué involucran estos mundos. Las nociones en
cuestién son la de mundos de la vida, tal como es discutida por el propio Lu-
hmann (2000a), la de zonas de comunicacién propuesta por Armin Nasschi
(2002), y la de mundos comunes desarrollada, entre otros, por Boltanski y
Thévenot (2006).

A diferencia de lo que ocurre en la fenomenologia, donde el mundo de
la vida se iguala con el mundo, evocando por lo tanto la paradoja de la im-
pronunciabilidad de los supuestos de fondo compartidos (Habermas, 1987;
Husserl, 2008), Luhmann (2000a) propone comprender el mundo de la vida
como una forma de observar el mundo mediante la distincién familiaridad/
no-familiaridad. Siguiendo esta idea, los mundos de la vida en plural pueden
ser entendidos como condensaciones de familiaridad y como constituidos en
relacion con lo no-familiar. Pero, ya que la diferencia entre lo familiar y lo no-
familiar se traza en el mundo, Luhmann (2000a: 275) observa que es siempre
posible atravesar el limite que separa lo conocido de lo desconocido, explorar
aquello que quiebra con los supuestos del mundo de la vida del observador,
“sin caer en una nada fuera del mundo [ins weltlose Nichts]”.

Mis que una reclusion al ambito de lo familiar, los mundos de la vida
implican una familiaridad con la distincién familiar/no-familiar, de tal for-
ma que sea posible un manejo familiar de lo no-familiar. En cierto sentido, el
recurso a esta distincion tiene lugar siempre bajo el supuesto de que aquello

76



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

que nos parece no-familiar aqui y ahora en nuestro mundo, aparece como
familiar en otros mundos. Asi, una primera forma de entender la forma de los
mundos distinguidos por la cultura es como condensaciones de familiaridad
con una forma de distinguir lo familiar de lo no-familiar.

El problema de tal definicién es, sin embargo, que en sociedades alta-
mente complejas y diferenciadas como la contemporanea, las condensacio-
nes de familiaridad son multiples, se sobreponen y tienen ademas una cuali-
dad policontextural (Luhmann, 2000a; 2000b). Luhmann observa que en la
sociedad mundial se produce una transjuncién de la distincién familiar/no
familiar en multiples distinciones que operan simultdneamente y que definen
lo no/familiar de formas diversas.

Segun este autor, son ante todo los codigos de los sistemas funcionales,
verdadero/falso en el caso de la ciencia, legal/ilegal en el derecho, inmanen-
te/trascendente en la religion, sano/enfermo en la medicina, etc. las formas
clave en las que se reintroduce la distincién familiar/no familiar: “¢Quién
discutirfa esto para los laboratorios, las bolsas de comercio, los tribunales o
los parlamentos?”, se pregunta Luhmann (2000a: 278). En cada uno de estos
espacios la diferencia entre lo familiar y lo no-familiar dependeria directa-
mente de la légica funcional que, se asume, impera en estos espacios.

Esto, sin embargo, no se corresponde con los reportes de estudios etno-
graficos de laboratorios (Latour y Woolgar, 1995; Knorr Cetina, 2005), cor-
tes de justicia (Latour, 2009), hospitales (Mol, 2002), etc. Tales estudios no
presentan evidencia de tal predominio de una légica funcional ni tampoco
un tipo de familiaridad estructurada por alguno de estos cédigos funcionales.
La evidencia sugiere mds bien que en este tipo de espacios coexisten multiples
formas de comunicacién, distintas légicas funcionales, distintos criterios de
valor, etcétera.

El concepto de “zonas de comunicacién” (Nasschi 2002) es de gran
ayuda para lidiar con esta multiplicidad y para comprender la performacion
cultural de mundos, no sélo en laboratorios y tribunales, sino también en
ciudades o regiones, como formas de articulacién de tal diversidad de l6gicas
y criterios. Las ciudades, y otras formas de organizacion espacial, no hacen, a
juicio de Luhmann, ninguna diferencia para la operacién y reproduccién de
sistemas de comunicacién. Nasschi (2002) sugiere que si bien ellas no afec-
tan las condiciones para los enlaces comunicativos, densifican y probabilizan
la comunicacién por medio de la distincién local/global. En estos “espacios
densos”, se superponen ademds multiples tipos de comunicacién y l6gicas
funcionales, de tal manera que es necesaria y posible una coordinacién y con-
trol mutuo de éstas (Farias, 2006).

77



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

Ahora bien, estos “espacios densos” no involucran s6lo ciudades o la-
boratorios, sino mundos en los cuales distintas formas de comunicacién
l6gicas funcionales, cada una asociada a distintas formas de familiaridad, se
superponen, observan y articulan mutuamente. Los mundos distinguidos
por la cultura pueden ser definidos como formas familiares de superposicion
y coordinaciéon de multiples formas de comunicacion.

Tal comprension sugiere que éstos se constituyen de forma transversal y
ortogonal a las formas de diferenciacién funcional descritas por Luhmann. La
performacién cultural de mundos ocurre asi cuestionando o al menos ponien-
do entre paréntesis la “delimitabilidad de los sistemas funcionales y su légica
funcional” (Reckwitz, 2004: 229). La légica que impera en ellos es una légica
de la transgresion de limites sistémicos y de la composicion y articulacién lo-
cal de la multiplicidad de lo social.

En este punto deviene necesario movilizar la nocién de “mundo co-
mun” para dar cuenta de aquellas distinciones, premisas y criterios usados
para componer, articular y regular la coexistencia de multiples formas de co-
municacion y légicas funcionales. Boltanski y Thévenot (2006) proponen el
concepto de “mundos comunes” para referir a regimenes de valor y principios
de equivalencia que estructuran situaciones sociales y que hacen posible que
ensamblajes multiples y heterogéneos adquieren coherencia.

Su propuesta se basa en el andlisis de formas de critica y justificacién
publica, esto es, formas publicas de reflexién sobre criterios de valor, que son
relevantes de modo transversal para distintos &mbitos funcionales. La cons-
tituciéon de un mundo comun no resulta de una observacién arbitraria de un
observador, sino que se compone paulatinamente por medio de demostra-
ciones y tests orientados precisamente a comprobar y descubrir acaso deter-
minados principios de equivalencia y valor son capaces de asegurar la coordi-
nacién de multiples programas de accién (Boltanski y Thévenot, 2006). Los
mundos definen asi horizontes comunes, a partir de los cuales se justifican
ciertos modos de accién, y, para decirlo con Luhmann (2006: 111), permiten
“que los objetos aparezcan y que los sujetos actten”

Esto es central en la propuesta analitica de Boltanski y Thévenot (2006).
La descripcién de los mundos comunes involucra ante todo dar cuenta cémo
en cada uno de ellos se movilizan criterios de valor y equivalencia para definir
aquellas entidades que califican como sujetos, aquellas que califican como ob-
jetosy sobre todo los tipos de relaciones posibles entre unos y otros. Los “mun-
dos comunes” descritos por Boltanski y Thévenot, lejos de constituir equiva-
lentes a los sistemas funcionales, involucran mas bien formas de coordinacién
y enlace entre multiples formas de comunicacién y légicas funcionales.

78



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

En ese sentido, la nocién de mundos comunes permite comprender me-
jor aquello que se produce con recurso a la cultura, a saber, no s6lo formas
familiares, sino principios familiares de valor y equivalencia que aseguran la
coherencia y coordinacidn de situaciones y espacios densos. Su constitucién
no ocurre sobre la base de una clausura operativa o de una autorreferencia de
sus operaciones, sino mas bien como una manera de condensacién, coordina-
cién y articulacion entre formas de comunicacion.

Es por esto que, desde una perspectiva cultural, agrupaciones, organiza-
ciones, instituciones, ciudades o regiones no pueden simplemente equiparar-
se a sistemas. Sus limites, en cuanto mundos, no se basan en un diferencial de
complejidad, como en el caso de los sistemas sociales, sino en el alcance de los
regimenes de valor que componen un mundo comun.

Esta concepcion de los mundos creados por la cultura puede resultar mas
clara, si se compara con un caso equivalente: la emergencia histérica de la fi-
gura del individuo. Segin Luhmann, el “individuo” no debe ser confundido
con la “persona”. Esta tltima designa una posicién comunicativa producida
por el propio sistema social para la atribucién de comunicaciones. La forma
comunicativa de las personas permite asi incluir a los humanos (aunque tam-
bién a no-humanos, sean éstos animales, dioses 0 maquinas) en la comunica-
cién y hacerlos incluso responsables por (sus) acciones.

En este sentido, los sistemas sociales, y en particular los sistemas funcio-
nales, no tratan a los humanos como individuos, sino como “dividuos” La
forma persona, que etimolégicamente significa mascara, permite incluir sélo
una parte de los humanos (o no-humanos) asociada al papel que éstos asu-
men en el contexto de la comunicacidn sistémica. La economia con la figura
del homo economicus, 1a ley con el principio de la responsabilidad individual
o la politica con la figura del ciudadano son algunos ejemplos de estos “divi-
duos”. El concepto de individuo, por su parte, designa lo indivisible.

Segtin Luhmann (1993), los humanos comienzan a ser descritos como
individuos a partir del siglo Xv111, justamente para destacar su irreductibi-
lidad a las personas o roles socialmente esquematizados. De esta forma, la
figura del individuo se separa de la sociedad, emerge como externa a éstay, en
cierto sentido, fuerza a la sociedad a autodescribirse como una formacién no
reductible a los seres humanos. Al mismo tiempo, cada ser humano deviene
un individuo en la sociedad, en cuanto ¢l o ella produce una articulacién y
coordinacion entre los diferentes roles y posiciones sociales que asume.

La individualidad surge como respuesta a las multiples formas de inclu-
sién parcial que tienen lugar en una sociedad altamente compleja. La coordi-

79



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

nacion “individual” de las multiples, y a veces incluso contradictorias, formas
de inclusion, permite asi que las historias de vida de los seres humanos deven-
gan experienciables y narrables; historias de vida que sin este recurso de la in-
dividualidad aparecerfan como descentradas y fragmentadas (Nasschi, 2002).

En este sentido, la conclusién de Luhmann (2006: 806) de que “la socio-
logia probablemente puede asumir que la individualidad [...] es un artefac-
to cultural’, puede ser extrapolada para el caso de los mundos: la sociologia
probablemente puede asumir que los mundos son artefactos culturales, que
permiten la coordinacién local de multiples formas de comunicacién.

Una posible objecién a esta analogia podria apuntar a que los mundos
creados por la cultura no disponen de un medio material o simbiético equi-
valente a las mentes o sistemas psiquicos que sostienen la individualidad. La
tesis que quiero presentar en la seccién siguiente es que los mundos sociales
disponen y dependen de mediadores materiales, los cuales han de jugar un
papel clave en el teorema de la doble contingencia, pues, entre otras cosas,
posibilitan la memoria.

La mediacién material

La performacién de mundos es un elemento central de la operaciéon de la
cultura. Esta conclusion complementa la caracterizacién sistémica de la cul-
tura como un punto de comparacién de la sociedad, toda vez que enfatiza la
realidad y forma de lo comparado. Con esto, sin embargo, no se ha puesto
todavia en cuestién la premisa fundamental de la Tss, a saber, que la cultura
opera en el 4mbito de la comunicacion. En este sentido, los mundos han sido
considerados como realidades producidas en la comunicacién. La importan-
cia de formas y mediadores materiales obliga a cuestionar esta premisa para
proponer un concepto de cultura asociado con la performacién de mundos
sociomateriales.

Baecker (2009) ha dado el primer paso en este sentido. En un articulo re-
ciente sugiere que la cultura no es plenamente interpretable desde la Teoria de
la comunicacién, pues tal como ya lo habria sugerido Bronislaw Malinowski
en Scientific Theory of Culture (1944), la cultura constituirfa un mecanismo
de tercer orden, cuya funcion seria articular procesos de naturaleza organica
y psicolégica con lo social, es decir, con procesos de comunicacion.

Tal definicién abre las puertas para rehabilitar el rol constitutivo de lo
material en la constitucién de lo social. Pero Baecker (2009: 277) no abre
las puertas completamente, pues no cuestiona la clausura operativa de los

80



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

sistemas bioldgicos, psicoldgicos y sociales que la cultura articularia: “Estar
involucrado en la cultura [ To be engaged with culture] significa extenderse
referencialmente [for referencing] por sistemas claramente separados sin ne-
gar su existencia’. Este “involucramiento en la cultura” sélo serfa posible, sin
embargo, en el 4mbito de la comunicacién. Una estrategia tedrica mas radical
que la de una multiplicacion de las referencias sistémicas es, a mi juicio, nece-
saria para entender la operacion de la cultura como performacién de mundos
sociomateriales.

En esta seccion se explorara entonces un enfoque diferente. Ciertamen-
te, y al igual que lo hace Luhmann, se propondra que la cultura no puede
ser entendida como un dmbito externo al de lo social, pero se discutird si
acaso se puede entender lo social como constituido s6lo por comunicaciones.
Ademas, y al igual que lo hace Baecker, se sugiere que la cultura no puede ser
suficientemente explicada por medio de la Teoria de la comunicacién. Pero
la conclusién propuesta aqui es distinta: el “involucramiento en la cultura”
pone en evidencia que lo social no ocurre sélo en el medio del sentido, sino
que requiere de la constitucién y movilizacién de formas materiales.

Poner la materialidad en el centro de nuestra reflexién sobre la cultura,
implica, sin embargo, traspasar los limites tedricos de la TSS. Pero este paso es
necesario si se quiere entender por qué artefactos y disposiciones corporales,
en cuanto formas materiales, no sélo representan los mundos distinguidos
por la cultura, sino que los constituyen.

La transicion que en las ultimas décadas ha tenido lugar en los estudios
antropoldgicos de cultura material, desde un énfasis en la humildad de las
cosas hacia uno en la agencia material, es aqui particularmente relevante
(Miller, 2005). En su articulo “Sobre la interobjetividad’, Latour (1996) pro-
pone demostrar el papel constitutivo de entidades materiales para lo social a
partir precisamente del modelo de doble contingencia discutido antes. Segin
este autor, a la hora de modelar las interacciones mas simples, los socidlogos
parecen haber confundido alos seres humanos con simios, pues es en la actual
sociologia de simios donde el estudio de situaciones de doble y multiple con-
tingencia tiene un papel central. La razén es que la vida social de los simios se
compone, de hecho, de una seguidilla casi infinita de situaciones altamente
contingentes sin practicamente ningun tipo de efecto de estructurante:

Tendria que haberse visto un grupo de unos 100 babuinos viviendo en el medio de la
sabana, mirdndose unos a otros incesantemente para saber hacia dénde se dirige el gru-
PO, quién estd con quién, quién desparasita a quién, quién estd atacando o defendiendo
a quién (Latour, 1996: 231).

81



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

Segin Latour (1996: 230), lo anterior pone en evidencia tres problemas
fundamentales del uso de teoremas, como el de la doble contingencia, para
pensar las sociedades humanas, cuando éstos son mds apropiados para las so-
ciedades de simios. El primer problema es que se tiende a pasar por alto que
para el caso de las sociedades humanas “la interaccién nunca ha sido mas que
una categoria residual”. En las sociedades de simios, al igual que en el teorema
de la doble contingencia, es el orden social completo el que estd en juego en
la situacién. Un modelo mds acorde con las sociedades humanas debiera en-
tonces explicar cdmo se enmarcan las interacciones humanas, de manera tal
que en ellas no se ponga en juego el vinculo social.

El segundo problema descrito por Latour es que tales modelos imaginan
interacciones cara a cara, mientras que lo que caracteriza a las interacciones
entre personas es la mediacién de multiples formas materiales. Ropas, obje-
tos, dibujos, instrumentos, tecnologias, disciplinas, disposiciones corporales,
edificios, infraestructuras y otras formas materiales juegan un papel esencial
en la produccién de marcos de interaccion. Con eso, este autor sostiene haber
identificado el tercer y mayor problema de tales modelos. Lo social se piensa
en ellos como un acontecimiento intersubjetivo 0, mejor, comunicativo. Asi,
se pasan por alto las condiciones “interobjetivas” de las situaciones, esto es,
que ellas sean posibles por la mediacién de formas materiales. Para distinguir
las sociedades humanas de las variantes no-humanas no basta entonces refe-
rir a los procesos comunicativos, también presentes en otras sociedades de
animales. La clave es mas bien elaborar una teoria de la mediacién material,
quizés el rasgo mas caracteristico de la cultura humana.

La mediacién material aparece asi como condicién de posibilidad para
formas de accién y comunicacién. Armas, casas, ropa y disciplinas corporales
no son simples herramientas que permiten transmitir la accién sin transfor-
marla, ni condiciones materiales que predeterminen las posibilidades de la
accion, ni superficies de proyeccion que reflejan un sentido subjetivamente
mentado, sino mediadores con capacidades agentes propias para transformar
las formas de accidon y comunicacién que emergen en la interaccién.

La acci6én y la comunicacién no se pueden atribuir entonces a la agencia
de los seres humanos, pero tampoco a una dinimica comunicativa operativa-
mente clausurada, pues de manera constante son mediadas, traducidas y trans-
formadas por una gran variedad de formas materiales. Esta mediacién material
es clave, pues involucra la “creacién de un lazo que no existia con anterioridad
y que en cierta forma modifica los dos iniciales” (Latour, 2001: 214).

Asi, Latour se distancia de la interpretacién habitual de la nocién de in-
teraccion como un encuentro de acciones individuales que de alguna manera

82



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

deben coordinarse. Reescribe la interacciéon como inter-accidn para referir a
los programas de accién comunes que emergen del encuentro de las diversas
entidades humanas y no-humanas involucradas en la situacion. En conse-
cuencia, la emergencia de lo social se piensa aqui de modo significativamente
distinto a como se hace con Luhmann.

Mientras la TSs enfatiza el papel constitutivo de la dindmica propia del
mecanismo de coordinacidn, a saber, la comunicacién, y entiende la accién
como una atribuciéon ex-post a personas constituidas por la comunicacién,
Latour no rechaza el concepto de accién, sino que lo modifica, para dar cuen-
ta de su cardcter distribuido en redes de entidades humanas y no-humanas.
En este contexto, las mediaciones y asociaciones posibilitadas por formas
materiales no se pueden equiparar a los enlaces producidos por la comuni-
cacion. Las asociaciones materiales, que se pueden expresar bajo la forma de
afectos y apegos, o en relaciones de fuerza, no ocurren en el medio del sen-
tido. Por lo mismo, no forman sistemas de comunicacion, sino ensamblajes
sociomateriales.

Las consideraciones anteriores no sélo amplian la comprensién de lo so-
cial para incluir la mediacién material, sino, ademds, en la medida que las
formas materiales pliegan el tiempo, tienen importantes consecuencias para
la nocién de cultura. A diferencia de los procesos comunicativos, las formas
materiales que enmarcan una situacién y median los programas de accién
emergente no se pueden explicar a partir de la situacion. Cuerpos, tecnolo-
gias, entornos construidos y otras formas materiales no se generan en la situa-
cién, son resultado de largas historias que involucran otros lugares, actores
y situaciones: “Si se intentara dibujar un mapa espacio-temporal de lo que
estd presente en una interaccion [...], uno no esbozarfa un cuadro claramente
demarcado, sino una red enrevesada con una multiplicidad de fechas, lugares
y personas altamente diversas” (Latour, 1996: 231).

Las formas materiales no s6lo redistribuyen o, mejor dicho, dislocan
asi la situacion en redes translocales de sitios dispersos, sino que ademas, en
cuanto mediadoras, hacen posible que actores fisicamente ausentes puedan
hacerse presentes ¢ intervenir en la situacidn. Esto es posible, pues las formas
materiales transmiten programas de accién de un tiempo pasado a la situa-
cién del presente, de modo que no se puede distinguir claramente entre el
pasado y el presente.

Este pliegue del tiempo pasado y presente en las formas materiales es,
como vimos, una de las operaciones que distingue a la cultura. De hecho, si
uno argumenta con Luhmann (2006: 464) que la “cultura en efecto no es otra
cosa que la memoria de la sociedad, o sea, el filtro de olvidar/recordar y el ocu-

83



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

par el pasado para determinar el marco de variacién del futuro’, ésta no puede
ser pensada sin una referencia directa al pliegue material del tiempo. Este au-
tor reconoce ello sélo en parte, ya que en la Tss las formas materiales no llevan
a cabo un pliegue, sino s6lo una “fijacion” de las referencias temporales.

En este sentido, Luhmann (2006: 462-3) describe cémo la memoria se
materializa. Sociedades anteriores a la moderna disponian de una memoria
topogréfica que se fijaba en lugares para acciones repetibles (plazas, templos,
mercados, etc.). Las sociedades modernas, sugiere este autor, dispondrian de
una memoria escrita, la que es mas mévil y se fija en archivos de signos dis-
ponibles. Tal distincién puede recordar a la propuesta por Foucaule (1970)
entre monumentos y documentos, pero se trata de una cuestion distinta.

Segun Foucault (1970), los documentos son rastros de una historia pro-
funda, fijaciones en el sentido empleado por Luhmann, que deben ser desci-
frados por el investigador. Asi, tanto la memoria topogréfica como la escrita
producen documentos que reflejan una estructura pasada de la sociedad. Pen-
sar la escrituray el entorno construido como monumentos implica entender-
los como operaciones presentes, no refieren a algo distinto, no reflejan una
estructura societal pasada, sino que son de interés en su operacion presente
de pliegue del tiempo. Las formas materiales no fijan el tiempo. Ellas pliegan
el pasado en el presente y con esto modifican las posibilidades de utilizacién
del pasado para determinar el futuro.

La memoria constituye, en este sentido, un proceso limite que acontece
entre la comunicacion y la materialidad. Es precisamente por este cardcter
limitrofe que, tal como sugiere Baecker (2009), la cultura no se puede expli-
car completamente por medio de la Teorfa de la comunicacién. La cultura
como memoria media mds bien entre comunicaciones y materialidad; una
operacién que ni la Teoria de sistemas ni la Teoria del actor-red consideran
adecuadamente. Una manera de aproximarse a esta mediacién dindmica en-
tre la materialidad y la comunicacién es por medio de la distincién entre con-
tenido y expresién (Deleuze y Guattari, 1988).

Esta distincién proviene del campo de la geologia, donde es usada para
describir la doble constitucidn de los estratos geoldgicos. Lo contenido en un
estrato es materia formada, aglomerada, y debe distinguirse de las estructuras
y funciones que se expresan en el estrato. Deleuze (1988) hace uso de esta dis-
tincién para dar cuenta de cémo Foucault (1968; 1997) comprende la rela-
cién entre formaciones discursivas (expresion) e instituciones no-discursivas
(el contenido):

La forma se manifiesta en dos sentidos: forma u organiza materias; forma o finaliza fun-
ciones, les da objetivos. No sélo la prision, sino el hospital, la escuela, el cuartel, el taller

84



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

son materias formadas. Castigar es una funcion formalizada, y también curar, instruir,
hacer trabajar. Hay una correspondencia, ain cuando las dos formas son irreductibles

(Deleuze, 1988: 33).

Contenido y expresién, materialidad y comunicacién, ensamblajes y sis-
temas no pueden ser entonces pensados por separado. Desde esta perspecti-
va, quedan en evidencia las asimetrias inversas que subyacen tanto a la TSs
como alos trabajos de Latour y la Teoria del actor-red. Por una parte, los pro-
cesos comunicativos y sistemas funcionales descritos por Luhmann permiten
dar cuenta del plano de la expresion, esto es, de los procesos orientados a la
estructuracion de las funciones. La Tss tiene, sin embargo, poco que decir
sobre la formacién de contenidos, es decir, el ensamblaje de formas materiales
y asociaciones.

Por otra parte, mientras la propuesta de Latour guia acertadamente la
atencion hacia la mediacién material, lo social es reducido aqui a ensamblajes
socio-materiales, sin prestar atencion a procesos de comunicacién basados
en el sentido. La asf llamada “simetria generalizada” (Callon, 1986; Latour,
2007) no toma en cuenta la irreductibilidad entre expresién y contenido, y
debe, por tanto, ser reemplazada por una perspectiva ortogonal.

El concepto de diagrama, que Deleuze (1988) tomara de Foucault, trae
consigo una perspectiva de ese tipo (Farfas, 2011). El diagrama designa el
encuentro entre formas de expresion y formas de contenido, y describe la en-
tidad abstracta que se puede observar en este encuentro. Deleuze (1988) pro-
pone entonces entender las investigaciones de Foucault como orientadas a
comprender los diversos diagramas que han predominado en distintas épocas
histéricas: el soberano, el disciplinario, el gubernamental. El diagrama disci-
plinario, que emerge en el siglo xvi111, describe por ejemplo un nuevo tipo
de encuentro entre ciertas funciones sociales (educacion, derecho) y formas
materiales (la escuela, la carcel).

La unidad del diagrama no supone, sin embargo, una sintesis o supe-
racién de la irreductibilidad entre expresion y contenido. Tal como sugiere
Massumi (1992), precisamente porque se trata de la unidad de una diferencia
ontoldgica entre la comunicacién y la materialidad, el diagrama se constitu-
ye como una dindmica de mutua determinacién. De esta forma, el diagrama
puede ser entendido como un movimiento diagonal entre materialidad y co-
municacion, a través del cual la comunicacién deviene una fuerza material, y
las formas materiales, una fuente de sentido.

Tal perspectiva ortogonal es entonces clave para el estudio de la cultu-
ra, pues, tal como se ha sefialado, la materialidad no sélo constituye un me-

85



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

dio que posibilita lo social. Ademas, en la medida que realiza un pliegue del
tiempo, posibilita también el cumplimiento de la funcién de memoria de la
cultura. Las formas materiales transmiten programas de accion del pasado al
presente de lo social y orientan, de esta forma, los procesos comunicativos.
En este sentido, la cultura puede ser entendida como un diagrama que permi-
te un movimiento diagonal entre materialidad y comunicacién.

La cultura como fuente de lo nuevo

En este articulo se han propuesto dos giros respecto al concepto de cultura,
desarrollado en la Tss. Por un lado, se ha planteado que la cultura performa
mundos, los cuales pueden ser entendidos como articulaciones familiares de
multiples formas de comunicacién y légicas funcionales basadas en princi-
pios de valor y equivalencia. Tal performacién de mundos posibilita procesos
y dindmicas que transcurren de manera trasversal a la diferenciacién funcio-
nal de la sociedad.

Por otro lado, se ha apuntado hacia el papel fundamental de las formas
materiales en la mediacién de lo social y, en particular, de la cultura material
como memoria. Por consiguiente, cultura se ha entendido como un diagrama
mediador entre materialidad y comunicacion, el cual no s6lo permite una
constitucion social de formas materiales, sino también su irrupcién en el 4m-
bito de la comunicacién con sentido. La consideracion simultinea de estas
dos dimensiones lleva a una comprensién de la cultura como un proceso de
performacién y composicién de mundos sociomateriales.

Esto significa que los mundos producidos por medio del recurso a la
cultura no pueden ser entendidos como amalgamas inmateriales de formas
de comunicacidn, sino que dependen de la mediacién de cuerpos, objetos,
entornos construidos, tecnologfas, etc. Asi, mientras Luhmann (2006: 320)
definia la cultura como la “concurrencia conjunta de efectos de todos los me-
dios de comunicacién’, la perspectiva desarrollada aqui entiende la cultura
como la concurrencia conjunta de los efectos de medios de comunicacién y
mediadores materiales, esto es, como aquel proceso sinérgico de procesos de
comunicacién y formas materiales que performan un mundo.

Esta definicién permite, en parte, recuperar una de las més cldsicas defi-
niciones de la cultura propuestas por la antropologia, a saber, la de la cultura
como una “forma de vida total” o mas precisamente como un “todo comple-
jo”. Este “todo complejo” de la cultura ciertamente no es estitico ni finito.
Su complejidad resulta precisamente de la articulacién dindmica de multiples
tipos de entidades y procesos, artefactos, cuerpos, comunicacion; dindmica

86



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

que atraviesa y trasciende los limites y fronteras entre planos ontoldgicos y sis-
temas semidticos que la filosofia y las ciencias sociales tan bien han cuidado.

Su totalidad, sin embargo, no es como la antigua antropologia lo supo-
nia fija o delimitada, sino situacional. En este sentido, la definicién propuesta
para la cultura es también una invitacién a repensar la nocién de holismo
como una dindmica situacional, esto es, a partir de la progresiva composicién
de un mundo sociomaterial (Otto y Bubandt, 2010).

Este es el punto donde la nocién de cultura propuesta en este articulo
se separa con mas fuerza del concepto que predominara en las ciencias so-
ciales desde Parsons. Como se discutié en detalle anteriormente, tal nocién
era principalmente movilizada para explicar cémo es posible el orden social.
Por lo mismo, la cultura fue definida como un fondo relativamente estable de
significados y normas compartidas. Tal énfasis en las orientaciones normati-
vas compartidas fue el principal blanco de las fuertes criticas poscoloniales
(Asad, 1973) y feministas (Abu-Lughod, 1991), pues traia consigo una no-
cién homogénea de cultura incapaz de incluir simétricamente la otredad y

que, por lo tanto, no podia sino ser deconstruida como ficcién (Clifford y
Marcus, 1991; Mascarenyo, 2007).

Frente a ello, la cultura, en el sentido propuesto aqui, como concurrencia
conjunta de efectos de medios de comunicacion y mediadores materiales, no
presupone ni un acuerdo normativo ni una fuente de estabilidad. El concepto
da cuenta més bien de la concurrencia de una diversidad de entidades y de un
proceso dindmico y sinérgico de articulacién. En ese sentido, el concepto de
cultura resulta relevante para dar cuenta de problemas distintos al de cémo
es posible el orden social.

Mis que un catalizador de la sociedad, la cultura es un concepto relevante
para dar cuenta de c6mo se articulan y componen multiples formas de comu-
nicacién y formas materiales. La cultura en cuanto performacién de mundos
sociomateriales hibridos y heterogéneos deviene asi una fuente de tensiones
dindmicas, de desajustes, de presiones, de conflictos, de disonancias. La cul-
tura no explica el orden, sino la transformacion, el cambio, la innovacién. Las
culturas, como mundos sociomateriales performados por conjunciones de
efectos de entidades y procesos heterogéneos, deben ser entonces estudiadas
como fuentes de lo nuevo.

Bibliografia

Abu-Lughod, Lila (1991), “Writing Against Culture”, en Fox, Richard [comp.], Recapturing
anthropology: working in the present, Santa Fe: School of American Research Press.

87



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

Asad, Talal (1973), Anthropology and the Colonial Encounter, London: Ithaca Press.
Bacecker, Dirk (2001), Wozu Kultur?, Betlin: Kulturverlag Kadmos.

Baecker, Dirk (2009), “Systems, Network, and Culture”, en Soziale Systeme, vol. 15, ntim. 2,
Stuttgart: Lucius & Lucius.

Boltanski, Luc y Laurent Thévenot (2006), On Justification. Economies of Worth, Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Bourdieu, Pierre (1990), The Lagic of Practice, Standford: Standford University Press.

Butler, Judith (2007), El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad,
Buenos Aires: Paidds.

Butler, Judith (2010), “Performative Agency’, en Journal of Cultural Economy, vol. 3, ntim.
2, Londres: Routledge.

Callon, Michel (1986), ,,Some elements of a sociology of translation: Domestication of the
scallops and the fishermen of St-BrieucBay®, en Law, John [comp.], Power, Action, and
Belief: A New Sociology of Knowledge?, London: Routledge and Kegan Paul.

Callon, Michel (2007), “What does it mean to say that economics is performative?”, en
MacKenzie, Donald ez al. [comps.], Do Economists Make Markets? On the Performativity
of Economics, Princeton: Princeton University Press.

Callon, Michel (2008), “Los mercados y la performatividad de las ciencias econdmicas®,
en Apuntes de Investigacién de CECYP, vol. 14, Buenos Aires: Centro de Estudios en
Culturay Politica (cecyp).

Clifford, James y George Marcus (1991), Retdricas de la Antropologia, Madrid: Jucar
Universidad.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari (1988), Mil Mesetas. Capitalismo y Esquizofrenia, Valencia:
Pre-Textos.

De Giorgi, Raffacle (1998), Ciencia del derecho y legitimacién, México, DF: Universidad
Iberoamericana.

Esposito, Elena (2004), “Kulturbezug und Problembezug”, en Burkart, Giinter y Runkel,
Gunter [comps.], Lubmann und die Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Esposito, Elena (2011), “Using the Future in the Present: Risk and Surprise in Financial
Markets”, en Economic sociology_the european electronic newsletter, vol. 12, num. 3,
Colonia: Max Planck Institute for the Study of Societies.

Farfas, Ignacio (2006), “Cultura: La distincién de ‘unidades societales” en Farias, Ignacio y
Ossandén, José [comps.], Observando Sistemas. Nuevos apropiaciones y usos de la teoria
de Niklas Luhmann, Santiago de Chile: RIL Editores - Fundacién SOLEs.

Farias, Ignacio (2011), “Tourist Maps as Diagrams of Destination Space’, en Space and
Culture, vol. 14, niim. 4, Londres: Sage.

Farfas, Ignacio y José Ossandén (2011), “Introduccién: ¢Luhmann para qué?’, en
Farfas, Ignacio y Ossanddn, José [comps.], Comunicaciones, Semdnticas y Redes.
Usos y Desviaciones de la Sociologia de Niklas Lubmann, México, DF: Universidad
Iberoamericana.

Foucault, Michel (1968), Las palabras y las cosas, Buenos Aires, México, DF: Siglo xxI1.
Foucault, Michel (1970), La arqueologia del saber, Buenos Aires, México, DF: Siglo XXI.

88



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

Foucault, Michel (1997), Vigilar y castigar, México, DF: Fondo de Cultura Econémica.

Habermas, Jiirgen (1987), Teoria de la accidn comunicativa Il. Critica de la vazon funcionalista,
Madrid: Taurus.

Husserl, Edmund (2008), Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ibrer
Konstitution: Texte aus dem Nachlass (1916-1937), Dordrecht: Springer.

Knorr Cetina, Karin (2005), La fabricacion del conocimiento. Un ensayo sobre el cardcter
constructivista y contextual de la ciencia, Buenos Aires: Universidad Nacional de

Quilmes.

Kroeber, Alfred y Talcott Parsons (1958), “The concepts of culture and of social system”, en
American Sociological Review, afio 23, Londres: Sage.

Kuper, Adam (2000), Cultura. La version de los antropslogos, Barcelona: Paidés.

Latour, Bruno (1996), “On interobjectivity”, en Mind, Culture, and Activity, aino 3, nim. 4,
Londres: Routledge.

Latour, Bruno (2001), La esperanza de Pandora. Ensayos sobre la realidad de los estudios de
la ciencia, Barcelona: Gedisa.

Latour, Bruno (2007), Nunca fuimos modernos. ensayo de antropologia simétrica, Buenos
Aires: Siglo XxI.

Latour, Bruno (2008), Reensamblar lo social: Una introduccion a la teoria del actor-red,
Buenos Aires: Ediciones Manantial.

Latour, Bruno (2009), The Making of Law: An Ethnography of the Conseil D ‘Etat, Cambridge:
Polity Press.

Latour, Bruno y Steve Woolgar (1995), La vida en el laboratorio: la construccién de los hechos
cientificos, Madrid: Alianza.

Luhmann, Niklas (1980), “Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition”, en
Luhmann, Niklas, Gesellschafsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft. Band 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1993), “Individuum, Individualitit, Individualismus”, en Luhmann,

Niklas, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft. Band 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1995), Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1998), Sistemas Sociales. Lineamientos para una teoria general, Barcelona:
Anthropos Editorial, Universidad Iberoamericana.

Luhmann, Niklas (1999), “Kultur als historischer Begriff”, Luhmann, Niklas,
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft. Band 4, Frankfurt a.M.: Surhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000a), “Die Lebenswelt - nach Riicksprache mit Phinomenologen”, en
Preyer, Gerhard, Peter, Georg, y Ulfig, Alexander [comps.], Protosoziologie im Kontext.
“Lebenswelt” und “System” in Philosophie und Soziologie, Frankfurt a.M.: Humanities
Online.

Luhmann, Niklas (2000b), “Familiarity, Confidence and Trust: Problems and Alternatives”,
en Gambetta, Diego [comp.], Trust: Makieng and Breaking Cooperative Relations,
electronic edition: Department of Sociology, University of Oxford.

89



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nim. 64, 2014, Universidad Auténoma del Estado de México

Luhmann, Niklas (2006), La Sociedad de la Sociedad, México, DF: Herder.

Malinowski, Bronislaw (1944), 4 Scientific Theory of Culture and Other Essays, Chapel Hill:
University of North Carolina Press.

Mascarefio, Aldo (2007), “La cultura chilena como ficcién real’, en Vicufia, Manuel y
Figueroa, Maximiliano [comps.], E/ Chile del Bicentenario. Aportes del debate, Santiago:
Ediciones Universidad Diego Portales.

Massumi, Brian (1992), 4 User’s Guide to Capitalism and Schizophrenia. Deviations from
Delenze and Guattari, Cambridge, London: MIT Press.

Miller, Daniel (2005), “Materiality: an introduction”, en Miller, Daniel [comp.], Materiality,
Durham, London: Duke University Press.

Mol, Annemarie (2002), The Body Multiple: Ontology in Medical Practice, Durham: Duke
University Press.

Nasschi, Armin (2002), “Dichte Riume. Stidte als Synchronisations - und
Inklusionmaschinen”, en Léw, Martina [comp.], Differenzierungen des Stidtischen,
Opladen: Leske + Budrich.

Otto, Ton y Nils Bubandt (2010), Experiments in Holism: Theory and Practice in
Contemporary Anthropology, Oxford: Wiley-Blackwell.

Parsons, Talcott (1968a), Hacia una teoria general de la accién, Buenos Aires: Kapelusz.

Parsons, Talcott (1968b), The Structure of Social Action: Marshall, Pareto, Durkheim, New
York: Free Press.

Parsons, Talcott y Neil Smelser (1984), Economy and Society. A Study in the Integration of
Economic and Social Theory, London, Boston: Routledge & Kegan Paul.

Ramos-Torres, Ramén (1997), “Dios, Epiménides y Tristam Shandy: destinos de las
paradojas en la sociologia de N. Luhmann’, en Revista Anthropos, nam. 173/174
Barcelona: Proyecto A Ediciones.

Reckwitz, Andreas (2004), “Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik der
Grenziiberschreitungen: Niklas Luhmann und die Kulturtheorien”, en Burkart,
Gunter y Runkel, Gunter [comps.], Lubmann und die Kulturtheorie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Rodriguez, Dario (1994), Gestion Organizacional: Elementos para su estudio, Guadalajara:
Universidad de Guadalajara.

Seidl, David y Kai H. Becker (2006), “Organizations as Distinction Generating and
Processing Systems: Niklas Luhmann’s Contribution to Organization Studies”, en
Organization, vol. 13, nim. 1, Londres: Sage.

Teubner, Gunther (1983), “Substantive and reflexive elements in modern law”, en Law ¢
Society Review, vol. 17, nim. 2, Hoboken, NJ: Wiley.

Vanderstraeten, Raf (2002), “Parsons, Luhmann and the Theorem of Double Contingency”,
en Journal of Classical Sociology, ano 2, ntim. 1, Londres: Sage.

90



Ignacio Farfas. Cultura: la performacion de mundos sociomateriales

Ignacio Farias. Soci6logo (Pontificia Universidad Catélica, Chile 2001),
Diploma de Estudios Avanzados en Antropologia Social y Cultural (Uni-
versidad de Barcelona, 2003) y Doctor en Antropologia Europea (Univer-
sidad de Humboldt, Berlin, 2008). En el 4mbito de la teorfa social y cultu-
ral contemporanea, se ha especializado en dos aproximaciones: la Teoria del
actor-red y la Teoria de sistemas sociales. Linea de investigacién: estudios
urbanos, especificamente: 2) consumo cultural y turismo urbano; &) indus-
trias creativas, redes y mercados; y ¢) desastres y gubernamentalidad urbana.
Publicaciones recientes: los volimenes coeditados Comunicaciones, Redes y
Semdnticas (Universidad Iberoamericana, 2011), Urban Assemblages. How
Actor-Network Changes Urban Studies (Routledge, 2009) y Observando Sis-
temas (RIL Editores, 2006).

Recepcidn: 11 de octubre de 2011.
Aprobacion: 21 de julio de 2012.

91





