
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 62, mayo-agosto 2013, pp. 259-270

Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la 
revolución desde la vida cotidiana

Anti-identity policy and dignity; the making and the revolution               
from quotidian life

Oliver Gabriel Hernández-Lara /oligahl@gmail.com
Universidad Autónoma del Estado de México, México 

Holloway, John (2011), Agrietar el Capitalismo. El hacer contra el trabajo, 
México, DF:  Sísifo Ediciones, Bajo Tierra Ediciones, Instituto de Ciencias 

Sociales y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” de la BUAP, 370 pp. 
ISBN: 978-607-00-5138-8.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

260

En los últimos días de 2011 se publicó la versión mexicana de Agrietar el ca-
pitalismo de John Holloway. Una vez que inició el 2012 se realizó una serie de 
presentaciones en espacios académicos como la Universidad Autónoma del 
Estado de México y el Centro Universitario de Ciencias Sociales de Guadala-
jara en marzo, así como en la Universidad Nacional Autónoma de México en 
abril. Este ciclo de presentaciones académicas culminó apenas el 6 de diciem-
bre pasado en la Universidad Benito Juárez de Oaxaca. 

Los contextos y auditorios siempre fueron distintos, pero uno de los ar-
gumentos que más mencionaba el autor en las presentaciones de su texto fue 
la reflexión de que si el capitalismo es una carrera hacia la autodestrucción, 
valdría la pena que las universidades y la academia estudiaran desde la pre-
gunta: ¿Cómo podemos romper con esta dinámica? En este sentido, y con 
una perspectiva propia de la teoría crítica, Holloway afirmó que la única pre-
gunta realmente científica que nos podemos hacer en los tiempos que vivimos 
es: ¿Cómo romper el capitalismo? Una postura marcadamente política y que 
piensa a la ciencia en relación con sus efectos en la práctica cotidiana. Una 
pregunta compleja y desafiante. Una pregunta en busca de interlocutores. 

Un pensamiento así nos viene bien en un contexto en el que estamos 
más seducidos a declarar el fin de la historia que a aceptar la irracionalidad y 
violencia del capitalismo. En un momento donde es más frecuente y visible 
pensar el final de la vida en la tierra que el final del capitalismo, el preguntarse 
por su ruptura no sólo es un desafío práctico, sino una reivindicación de la 
importancia del acto de pensar para la humanidad. Muchos se han tomado 
en serio ese desafío y han buscado la reivindicación del hacer y del pensar. 
Así, en los últimos años ha surgido un buen número de interlocutores a la 
pregunta por la ruptura. 

Durante el año pasado se percibieron interlocutores de distinta índole, 
muchos de los cuales han sido desacreditados, desdeñados o se les ha tildado 
demasiado pronto de fracasados. No es nada nuevo que los movimientos y 
las luchas sean adjetivados de semejante forma, pero tal vez esté sucediendo 
que nuestro lenguaje y las categorías que utilizamos no alcanzan a resaltar las 
potencialidades de las políticas que se están poniendo en marcha. 

Las dimensiones políticas del 2012 en México van mucho más allá del 
tema electoral. El año pasado estuvo lleno de manifestaciones de desconten-
to. Estuvo signado por la entrada de actores que habían permanecido pasivos 
frente a la violencia del neoliberalismo —como los estudiantes del movi-
miento #yosoy132—, por la expansión y diversificación de movimientos en 
defensa de territorios afectados por la dinámica de extractivismo y despose-



Oliver Gabriel Hernández-Lara. Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la revolución             
desde la vida cotidiana

261

sión capitalista —como la defensa del desierto de Wirikuta—, así como por 
el regreso al plano público del EZLN, que sin duda ha sido el movimiento 
social más importante frente al modelo económico imperante. 

Sin embargo, persiste un sentimiento de derrota en la izquierda, influido 
principalmente por el tema electoral, la criminalización de la protesta mani-
festada el 1 de diciembre, y la forma como se han manejado los medios de co-
municación masiva. ¿Cómo es posible pensar en una política anticapitalista 
frente a semejante estado de cosas?

Agrietar el capitalismo. El hacer contra el trabajo debe ser visto como con-
tinuación de una obra previa de John Holloway, Cambiar el mundo sin tomar 
el poder. El significado de la revolución hoy, publicado hace diez años. Con la 
publicación de este libro, Holloway puso a debate la importancia de repensar 
nociones clave del marxismo como la lucha de clases, la revolución, el Estado 
y poder. Desde mi particular punto de vista, la sección más estimulante de 
Cambiar el mundo sin tomar el poder coincide con los apartados 2, 3 y 4, en 
los cuales discute con las nociones tradicionales de Estado y de poder, para 
posteriormente proponer una analítica congruente con la dialéctica y el mar-
xismo, tomando como base la categoría de fetichismo de la mercancía. 

Como muchos autores lo habían hecho ya, Holloway resalta la relevan-
cia de la categoría de fetichismo de Marx. Para él dicha categoría es, al mismo 
tiempo, una crítica de la sociedad burguesa, una crítica de la teoría burguesa 
y una explicación de la estabilidad de la sociedad burguesa (Holloway, 2010: 
81). Así, bajo el desencanto al que nos ha llevado la actual forma de parti-
cipación política institucional, se esconde una utilización de conceptos no 
adecuados para explicar, criticar y trascender dicha participación. 

El fetichismo implica, entonces, la utilización de un pensamiento que 
toma a las formas de participación y al Estado mismo como cosas y no como 
producto de las relaciones sociales. La crítica, por lo tanto, tiene la doble en-
comienda de pensar y de realizar una política distinta; pero no sólo en el sen-
tido de sustentar nuevos valores o que sean nuevas personas quienes detenten 
el poder.

Holloway ha sido uno de los autores más críticos respecto a pensar la re-
volución como la toma del poder político o del Estado. Desde su perspectiva, 
uno de los límites epistemológicos y políticos más fuertes del marxismo so-
viético y del marxismo ortodoxo, fue que fomentaron una noción de Estado 
como instrumento de clase. Para él dicha noción implica una relación externa 
entre éste y la clase capitalista, lo cual fetichiza al Estado abstrayéndolo de las 
relaciones de poder donde está inmerso. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

262

Uno de los primeros autores en darse cuenta de esto, y que realizó fuertes 
críticas a esta concepción del Estado y del partido, fue Pashukanis (1976), 
para quien la ley y el Estado deberían entenderse como formas fetichizadas de 
relaciones sociales. Decir esto en el contexto del estalinismo, como lo explica 
Adolfo Sánchez Vázquez en el prólogo de Teoría General del Derecho y Mar-
xismo, le valió a Pashukanis la prisión, el destierro y la muerte. Las críticas al 
partido, al sindicato y al Estado, como formas de relaciones sociales capitalis-
tas, no podían haber sido populares en los años en los que la izquierda adop-
taba dichas formas con el objetivo de competir y tomar el poder. En ese sen-
tido, Holloway retoma estas críticas y elabora argumentos que le devuelven a 
las categorías de fetichismo y forma su centralidad para la crítica marxista. 

“El Estado —dice—, por su misma forma e independientemente del 
contenido de su acción, confirma y reproduce la negación de la subjetividad 
sobre la que se basa el capital. Se relaciona con los seres humanos no como 
sujetos sino como objetos o —y esto equivale a lo mismo— como sujetos 
reducidos al estatus de simples abstracciones” (Holloway, 2011a: 91).

No debemos olvidar que John Holloway fue parte del llamado “debate 
sobre la derivación del Estado”, ocurrido en los años setenta y que congregó el 
pensamiento de muchos teóricos de corte marxista como Nikos Poulantzas, 
Bob Jessop, Simon Clarke, Joaquim Hirch, Sol Picciotto, entre otros. Pro-
ducto de las ideas de este debate, es que hoy por hoy en el marxismo es más 
sugerente pensar al Estado desde la categoría dialéctica de forma, que como 
instrumento o herramienta de la clase dominante. 

El Estado, insiste Holloway, no es una fuerza exterior sino una fuerza 
exteriorizada. “La crítica del Estado, entonces, es la crítica de la exterioriza-
ción de nuestro poder, de nuestra constante creación y recreación del Estado 
como una autoridad que se sitúa por fuera de nosotros, y de la política como 
una esfera distintiva separada de nuestras vidas cotidianas, de nuestro hacer, 
comer y amar” (Holloway, 2011a: 177-178). 

Pero en estos argumentos se percibe, además de la influencia del debate 
sobre la derivación del Estado, un intento por situar la lucha en el centro de 
la reflexión crítica y teórica. Si el Estado no es una fuerza exterior, y lo que 
encarna la ciudadanía es la reducción de la subjetividad a una abstracción, 
detrás de la igualdad formal que propone el liberalismo se esconden los anta-
gonismos propios de la dinámica capitalista. Un país como el nuestro es un 
buen ejemplo de que la igualdad jurídica y formal que plantea el derecho li-
beral no es más que una abstracción. Detrás de la forma ciudadana se ocultan 
la explotación y las desigualdades e injusticias que éstas producen.



Oliver Gabriel Hernández-Lara. Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la revolución             
desde la vida cotidiana

263

Las críticas a los conceptos de Estado y de poder llevan a Holloway a lo 
que Karl Marx consideró —desde su obra juvenil Manuscritos económico-filo-
sóficos de 1844—, el punto fundamental de su crítica a la sociedad burguesa: 
el carácter dual del trabajo. Tomando el antagonismo entre trabajo concreto 
y trabajo abstracto como el núcleo de la crítica de Marx al capital, Holloway 
percibe que una de las claves para romper el capitalismo es dejar de hacer 
capitalismo. Pero eso que suena tan sencillo es justo una de las más grandes 
contradicciones que tuvieron los partidos y Estados comunistas y socialistas 
a lo largo del siglo XX. 

Con todo y su historia de resistencia al modelo económico o a los países 
imperialistas, el sujeto revolucionario tradicional no había dejado de hacer 
capitalismo. Y es que hacer frente al capitalismo no sólo implica luchar con-
tra la explotación y alienación, sino contra algo previo de lo que ésta es pro-
ducto: la abstracción. La consigna de los movimientos revolucionarios, por 
lo tanto, no es la de apropiarse de los medios de producción, sino romper con 
la figura de la propiedad y con la forma de trabajo que caracteriza y permite 
la reproducción del capital. 

Según Holloway, la noción de trabajo abstracto “nos enfrenta más direc-
tamente con la cuestión que es central para la relación entre la cualidad de 
lo que hacemos y su integración en el contexto social. La alienación tiende a 
centrar nuestra atención a la experiencia misma, mientras que la abstracción 
dirige nuestra atención también sobre el carácter social del trabajo: nos plan-
tea la cuestión de la cohesión social” (Holloway, 2011a: 130). De esta mane-
ra, y siguiendo a Moishe Postone (2006), nuestro autor resalta el hecho de 
que una característica peculiar del capitalismo es la existencia de una fuerza 
cohesiva, cuyas leyes aparecen como independientes de toda dirección hu-
mana consciente. La cohesión, reproducción y sobrevivencia de la totalidad 
capitalista, en tanto forma de dominación, reside en la participación de los 
sujetos a través de su trabajo. 

Pero esta particularidad del capitalismo no lo convierte en una estructura 
o en un sistema de dominación completamente cerrado. El capital necesita 
forzosamente del trabajo para producir plusvalía, pero el trabajador no nece-
sita y de hecho desborda al capital. De ahí la importancia de hablar del anta-
gonismo entre trabajo abstracto y concreto, entre trabajo alienado y la activi-
dad vital consciente, como un “antagonismo vivo” (Holloway, 2011a: 134).

Desde esta perspectiva, la abstracción del hacer es un proceso que necesi-
ta de su renovación constante y que, por lo tanto, no debe ser pensado como 
un sistema cerrado. En este sentido, menciona el autor: “El argumento que 
debemos desarrollar aquí es que la relación entre los dos aspectos del trabajo 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

264

—o hacer— es una relación de no identidad, de inadecuación, de vivo anta-
gonismo: es un antagonismo viviente constante entre el trabajo abstracto y el 
hacer cotidiano” (Holloway, 2011a: 135). 

Encontramos las raíces de este pensamiento en Karl Marx, pero es im-
portante mencionar contribuciones como la dialéctica negativa de Theodor 
W. Adorno, las tesis sobre el concepto de historia de Walter Benjamin, el 
concepto de formación de clase de E. P. Thomson y los debates que dichas he-
rencias teóricas generaron en el Open Marxism de Richard Gunn, el mismo 
John Holloway o Werner Bonefeld (1992).

En la actualidad los puntos de encuentro y debate que se han establecido 
en la teoría crítica, han llevado a nuestro autor a debatir con Antonio Ne-
gri, Michael Hardt, Raul Zibechi, Sergio Tischler y Moishe Postone, entre 
otros. A mi juicio, Holloway es uno de los autores que más ha comprendido 
las dimensiones gnoseológicas y políticas inmersas en la teoría del valor de 
Marx, particularmente en el antagonismo entre trabajo abstracto y trabajo 
concreto. 

Su lectura del capítulo uno de El Capital le permite resaltar dimensio-
nes que habían sido poco percibidas en el marxismo soviético y el marxismo 
ortodoxo. Estas cualidades le han llevado a proponer una perspectiva que rei-
vindica la vocación de la crítica frente a la pretendida objetividad científica, y 
restituye la importancia de la praxis frente a la institucionalización de los mo-
vimientos sociales. Según Sergio Tischler (2012), una de las contribuciones 
más importantes de este pensamiento reside en que rehabilita la noción de 
lucha de clases, situándola en la “relación no identitaria, contradictoria y an-
tagónica que existe en la unidad entre trabajo concreto y trabajo abstracto”.

Así, además de que Holloway es uno de los autores que más ha destacado 
la relevancia de la categoría de fetichismo en Marx, es, a mi juicio, el autor que 
mejor ha entendido las potencialidades críticas y políticas del pensamiento de 
Theodor W. Adorno (1989). Por otro lado, tiene la cualidad de que, aunque 
el pensamiento de Adorno es complejo, ha sabido pasar del plano filosófico y 
epistemológico al práctico y político. Lo ha llevado a planteamientos cotidia-
nos y congruentes que le han permitido prefigurar una política antiidentita-
ria. Estas cualidades lo han llevado a establecer un pensamiento que permite 
vislumbrar las contradicciones y límites del sujeto revolucionario tradicional, 
para captar las bondades y desafíos de movimientos contemporáneos como 
el EZLN, el #yosoy132, los piqueteros argentinos, los indignados españoles, 
o los occupy Wall Street. 

Asimismo, ha sabido rescatar a pensadores poco leídos del marxismo 
como Evgeny Pashukanis, y establecer debates con el operaismo italiano, re-



Oliver Gabriel Hernández-Lara. Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la revolución             
desde la vida cotidiana

265

presentado por Mario Tronti, Antonio Negri o Paolo Virno. Del operaismo 
o marxismo autonomista, Holloway resalta que fueron ellos los primeros en 
señalar que, en teoría crítica, se venía poniendo más énfasis en la dominación 
que en la lucha. 

El primero en destacar esta cuestión fue Mario Tronti en su texto de 
1964: Lenin in England. Con estas discusiones y trayectoria tras de sí, se po-
dría afirmar que la crítica de Holloway al capital vuelve a ubicar sus coor-
denadas en las discusiones planteadas por Marx hace más de un siglo, pero 
con renovados bríos. A esto es a lo que Holloway se refiere cuando habla de 
“crítica genética” y que retoma de la noción de crítica ad hominem de Karl 
Marx. Una crítica que “trae todos los fenómenos de nuevo al sujeto humano, 
a la forma en que se organiza la actividad humana. Si nosotros lo hacemos, 
nosotros lo podemos romper […] no es una cosa —el valor—, sino nuestra 
actividad la que está en el centro” (Holloway, 2011a: 132-133). 

Por lo regular, la lucha de clases se ha entendido de dos formas: el anta-
gonismo entre la burguesía y el proletariado, o el antagonismo entre capital y 
trabajo. Planteada de esta forma, la lucha frente al capital se entiende como la 
lucha de un grupo de personas con una posición determinada en la produc-
ción, o como la lucha de los trabajadores en contra del capital. Pero en Cam-
biar el mundo sin tomar el poder y en Agrietar el capitalismo, se plantea que, 
antes de pensar la lucha del trabajo contra el capital, es necesario partir de la 
lucha del hacer (trabajo concreto) en contra del trabajo (trabajo abstracto). 

¿Qué significa esto? Significa que es falso derivar de la escasez del traba-
jo, en la forma industrial de empleo, un signo del fin de la lucha de clases. La 
categoría de clase, así como la de mercancía, poder o Estado debe ser pensada 
como producto de las relaciones sociales de las cuales es parte. En ningún 
lugar del mundo han descendido los niveles de explotación capitalista, de he-
cho éstos han incrementado y las relaciones sociales recubiertas por su lógica 
son cada vez más. El desempleo ha aumentado dramáticamente en algunos 
países como España, Grecia o México. La reforma laboral mexicana pisotea 
derechos y garantías previamente otorgados. ¿Cómo es posible no ver todo 
esto en términos de lucha de clases? 

Para Holloway es importante ver estas realidades no como una derrota 
para la lucha de clases, sino como una profundización de la misma. “La lucha 
de clases es central, pero ha cambiado y está cambiando. Ya no es más adecua-
do pensar en ella como en la lucha del trabajo contra el capital (puesto que 
esta formulación deja el carácter unitario del trabajo intocable). Nos vemos 
forzados a aprender un nuevo lenguaje de lucha con una nueva conceptuali-
dad” (Holloway, 2011a: 236-237).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

266

En primera instancia hay que entender que la lucha de la clase traba-
jadora no consiste en asumir su identidad en tanto clase trabajadora. Ello 
equivaldría a defender el rol y la identidad resultantes de la abstracción del 
trabajo. “No luchamos como clase trabajadora, luchamos en contra de ser cla-
se trabajadora, en contra de ser clasificados. Nuestra lucha no es la del trabajo 
alienado: es la lucha contra el trabajo alienado” (Holloway, 2010: 189). La 
explotación, menciona nuestro autor, implica una lucha lógicamente previa, 
la que se libra al convertir la creatividad humana en trabajo alienado.

Tal vez algunos se hayan beneficiado y hayan podido desarrollar su creati-
vidad subordinados al trabajo alienado. Frente a ello podemos evocar muchas 
críticas como que se trata sólo de una minoría aventajada. Pero el argumento 
crítico más profundo tiene que ver con el hecho concreto de que la fuerza 
y reproducción del capitalismo implica el despojo de nuestra capacidad de 
autodeterminación. Frente a esta realidad se sitúa la postura de Holloway, 
quien declara que “la teoría sólo tiene sentido si se la entiende como parte del 
esfuerzo desesperado por hallar una salida” (Holloway, 2011a: 28).

Así, propone a la rebelión del hacer contra el trabajo como el eje central 
de las nuevas luchas (Holloway, 2011a: 256). En opinión de Tischler (2012), 
la “teoría del sujeto revolucionario en Holloway es una teoría de la vida co-
tidiana”. Holloway se centra en el hacer en una decisión teórico-práctica que 
le permite ver la densidad de la dinámica capitalista en términos de antago-
nismo y contradicción. De esta forma se aleja de las nociones estructurales y 
escapa del pensamiento que hace de la dominación un sistema ineludible. La 
vida en el capital es desbordamiento, es antagonismo, el mundo sobrepasa los 
conceptos, pues es lucha. 

De este modo la categoría de fetichismo adquiere su justa dimensión en 
términos políticos y epistemológicos. El pensamiento académico no debe 
pasar por alto que el lenguaje de “la crítica es la recuperación de los verbos. 
Nuestra visión del mundo está dominada por los sustantivos, por las cosas: 
dinero, Estado, automóvil, pared, computador, alimento y otras más. […] 
Cada sustantivo da una apariencia de autonomía al resultado de la acción, 
separando al resultado de la acción respecto de la acción misma, lo hecho 
respecto del hacer” (Holloway, 2011a: 294). 

La crítica, entonces, no es sólo aquella que nos permite develar los de-
fectos y las nefastas consecuencias del sistema, dejándonos indefensos fren-
te a la inexorable reproducción del capital. La crítica recupera los verbos y 
el subjuntivo, pues el capital es antagonismo vivo. En palabras de Tischler 
(2012): “La vida cotidiana se nos presenta entonces ya no como una estruc-
tura cerrada sino como un antagonismo vivo, plagado de luchas  y fisuras. La 



Oliver Gabriel Hernández-Lara. Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la revolución             
desde la vida cotidiana

267

forma mercancía de las relaciones sociales ya no es un movimiento unilateral 
de poder y dominio”.

Tal vez ya estén ahí los interlocutores que busca John Holloway cuan-
do pregunta: ¿Cómo podemos romper el capitalismo? Hay suficientes expe-
riencias y movimientos manifestándose en la actualidad. La respuesta a dicha 
pregunta es diversa, múltiple, polifónica. Si pretendemos mirar semejante 
heterogeneidad con el lenguaje y el pensamiento político que hemos veni-
do ejerciendo, podemos seguir pensando que sólo hay una respuesta a dicha 
pregunta y que la tenemos nosotros, o la clase obrera, o los intelectuales, o los 
estudiantes, o el movimiento que más experiencia tiene, o el EZLN o López 
Obrador, o etcétera. 

Peor aún, podemos llegar a pensar que no tiene sentido plantearse más 
esa pregunta, y que hay que aceptar el mundo de desigualdades y destrucción 
donde vivimos. El hecho es aceptar la posibilidad real de que las actuales lu-
chas pueden estar obligándonos a repensar las categorías con las cuales pen-
samos la lucha misma. “Debemos —dice Holloway (2011a: 255)— aprender 
un nuevo lenguaje del anticapitalismo”. Un lenguaje latente que, además, per-
mita expresar la incapacidad del concepto para expresar el excedente de rea-
lidad que hay en él (Tischler, 2007). Así lo entiende Holloway (2011a: 277) 
cuando expresa que el movimiento de la antiidentidad es una revolución sin 
nombre. “Para hablar de ella necesitamos algún tipo de nombre, pero tiene 
que ser un nombre que sugiera su propia inadecuación”. Por ello define a las 
grietas como “exploraciones-creaciones de un mundo que todavía no existe” 
(Holloway, 2011a: 67). Agrietar el capitalismo implica la reproducción de 
dichas exploraciones negándose a subordinarse a la abstracción, en un inten-
to por afirmar la autodeterminación. 

Esto pone en el centro un tema ampliamente discutido desde hace varios 
años: el tema de la autonomía. Holloway (2011c) plantea que la categoría de 
grieta permite pensar la autonomía desde un planteamiento crítico y negati-
vo. La importancia de hacer de la autonomía una categoría política de lucha 
se debe, principalmente, a dos cuestiones: a los abusos con los que ha sido 
empleado dicho concepto en el pensamiento liberal y abstracto, y a la impo-
sibilidad práctica de la realización de la autonomía en el capitalismo. 

De ahí la relevancia de experiencias como las comunidades autónomas 
zapatistas, las cuales —en palabras de Tischler— han “introducido la idea de 
un sujeto anticapitalista de carácter polimórfico y plural, constituido por múl-
tiples luchas y sujetos, y donde el diálogo colectivo es un método central en 
la formación de acuerdos horizontales” (Tischler, 2013). Si las comunidades 
zapatistas han venido haciendo otra-política, no se debe sólo a que lo decla-



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

268

ren sus comunicados (Subcomandante Insurgente Marcos, 2012), sino a que 
ponen en práctica formas horizontales de política con las cuales se respetan y 
fomentan la autonomía y autodeterminación (Matamoros Ponce, 2012). 

El camino a la autodeterminación no inicia una vez conquistado el po-
der; inicia y se pone en práctica aquí y ahora, en-contra-y-más-allá del capi-
tal. Es así que Holloway (2012a: 269) declara, en una oración fuertemente 
influida por la experiencia del zapatismo y por el pensamiento de Adorno y 
Benjamin: “Un mundo donde quepan muchos mundos no sería una nueva 
totalidad, sino una cambiante constelación o confederación de particularida-
des. No un comunismo, sino un comunizat”.

La autonomía que se pone en práctica desde la otra-política no es la del 
individuo aislado, sino aquella en la que éste se reconoce en la comunidad. 
Si bien decimos que el lenguaje de la grieta es el de la revolución sin nombre, 
ello no quiere decir que dicho lenguaje sea impersonal. Para Tischler (2012), 
el lenguaje de la grieta debe restituir la posibilidad de que la gente aparezca en 
una categoría definida y articulada a través de su acción: somos. 

Con nociones como las de “caminando preguntamos”, el sujeto revolu-
cionario zapatista rompe con “el lenguaje hegemónico de las vanguardias” 
(Tischler, 2013). La otra-política que se pone en práctica desde la autonomía 
y hace posible la autodeterminación es una política que realmente merece el 
sustantivo de dignidad. “A la unidad del grito-contra y del poder-hacer po-
demos llamarla ‘dignidad’ siguiendo el lenguaje del levantamiento zapatista” 
(Holloway, 2010: 202). 

Frente a la política que ha venido poniendo en práctica el gobierno mexi-
cano hacia los indígenas —la política de la pobreza—, las comunidades zapa-
tistas han venido practicando una política de la dignidad (Holloway, 2011b). 
Tischler resalta que, en textos como “El mundo: siete pensamientos en mayo 
de 2003” o “Ni centro ni periferia”, el Subcomandante Marcos ha criticado 
“la forma conceptual dominante en la ciencia social como conocimiento so-
bre y no desde los movimientos sociales” (Tischler, 2013). 

Los interlocutores no se buscan para hablar de ellos sino para dialogar, 
debatir y aprender con ellos. Así, cuando Marcos critica al conocimiento he-
gemónico de la ciencia social, se asemeja a la aborigen de la que Holloway 
habla en su libro “cuando dijo a quienes llegaron a su pueblo a ofrecer soli-
daridad: si vinieron aquí para ayudarme, están perdiendo su tiempo, pero si 
han venido porque su liberación está íntimamente relacionada con la mía, 
entonces, trabajemos juntos” (Holloway, 2011a: 103).



Oliver Gabriel Hernández-Lara. Política antiidentitaria y dignidad. El hacer y la revolución             
desde la vida cotidiana

269

Bibliografía

Adorno, Theodor (1989), Dialéctica negativa, Taurus: Madrid.
Bonefeld, Werner (1992), Open Marxism. Volume I: Dialectics and History, Londres: Pluto.
Holloway, John (2010), Cambiar el mundo sin tomar el poder. El significado de la revolución 

hoy, México: Sísifo Ediciones, Bajo Tierra Ediciones, Instituto de Ciencias Sociales y 
Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” de la BUAP.

Holloway, John (2011a), Agrietar el Capitalismo. El hacer contra el trabajo, México: Sísifo 
Ediciones, Bajo Tierra Ediciones, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
“Alfonso Vélez Pliego” de la BUAP.

Holloway, John (2011b), “¿Cuán lejos está América Latina de Nottingham?”, en Bajo el 
volcán, vol. 10, núm. 16, México: ICSyH, BUAP.

Holloway, John (2011c), “Las grietas y la crisis del trabajo abstracto”, en Pensar las Autonomías, 
México: Sísifo Ediciones, Bajo Tierra Ediciones.

Matamoros Ponce, Fernando et al. (2012), Neozapatisme. Echos et Traces des Revoltes 
Indigenes, France: Editions Syllepse, ICSyH, BUAP.

Pashukanis, Evgeny (1976), Teoría general del derecho y marxismo, Colección Teoría y Praxis, 
México: Grijalbo.

Postone, Moishe (2006), Tiempo, trabajo y dominación social, Madrid/Barcelona: 
Marcial Pons. 

Tischler, Sergio (2007), “Adorno. La cárcel conceptual del sujeto, el fetichismo político y la 
lucha de clases”, en Holloway, John, Matamoros, Fernando y Sergio Tischler [comps.], 
Negatividad y revolución. Theodoro W. Adorno y la política, Buenos Aires, Argentina: 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Herramienta ediciones.

Tischler, Sergio (2012), “Revolution and detotalization. An approach to John Holloway´s 
Crack Capitalism”, en Journal of Classical Sociology, vol. 12, núm. 2 may, Great Britain.

Tischler, Sergio (2013), El fuego de la palabra y el concepto. Notas sobre zapatismo y teoría 
crítica (en prensa).

Recursos electrónicos

Subcomandante Insurgente Marcos (2012), Comunicado del 30 de diciembre de 2012. 
Comité Clandestino Revolucionario Indígena-Comandancia General del Ejército 
Zapatista de Liberación Nacional, Chiapas, México. Disponible en: http://
enlacezapatista.ezln.org.mx/2012/12/30/el-ezln-anuncia-sus-pasos-siguientes-
comunicado-del-30-de-diciembre-del-2012/ [29 de enero de 2013].

Tronti, Mario (1964), “Lenin in England”. Disponible en: http://www.marxists.org/
reference/subject/philosophy/works/it/tronti.htm [29 de enero de 2013].

Oliver Gabriel Hernández Lara. Candidato a doctor en Sociología por el 
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” de la 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 62, 2013, Universidad Autónoma del Estado de México

270

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. Profesor de asignatura en la 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, Universidad Autónoma del Estado 
de México. Líneas de investigación: crítica a la política de salud mental, mo-
vimientos sociales y defensa de bienes comunes, sociedad civil y movimientos 
antisistémicos. Publicaciones recientes: “Antagonismo social de las luchas so-
cioambientales en México: Cuerpo, emociones y subjetividad como terreno 
de lucha contra la afectación”, en Revista Latinoamericana de Estudios sobre 
Cuerpos, Emociones y Sociedad. Realces, núm. 4, año 2, diciembre (2010); “El 
énfasis por la salud mental y la nueva constelación de poder en torno a la lo-
cura en México”, en Memoria del III Encuentro Internacional sobre el poder 
en el pasado y el presente de América Latina, Centro de Investigación en 
Ciencias Sociales y Humanidades, UAEM (2011); “Psique, salud mental y 
cultura de consumo”, Memoria del V Congreso Internacional de Sociología. 
Espacios Contestatarios, Universidad Autónoma de Baja California, Facul-
tad de Ciencias Administrativas y Sociales (2012). 




