
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 60, septiembre-diciembre 2012, pp. 177-204

Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el 
nuevo orden global

The anthropology of conflict; reflections on the new global order 

Alejandro de Haro-Honrubia
Universidad de Castilla-La Mancha, España/Alejandro.Haro@uclm.com

Abstract: This essay develops a theory of conflict in an anthropologic key. The conflict does 
not have to be conceived in strictly political or warlike terms. It is something existential that 
concerns human life. It is something that accompanies us irremediably as human beings 
in our circumstantial becoming. It is necessary to avoid an exclusively political or warlike 
reading concerning the conflict. There are phenomena as, for example, the terrorist attacks 
occurred on September 11th 2001 in the USA and on March 11th 2004 in Spain which have 
finished motivating a global perception of social life as territory of conflict. The community 
model of Aristotle, which came up to modern times, is replaced by the individualistic and 
troubling hobbesian model, still today too much current, that declares a free-for-all war.
Key words: conflict, crisis, anthropology, globalization, terrorism.
Resumen: Este ensayo desarrolla una teoría del conflicto en clave antropológica. El conflicto 
no se ha de concebir en términos estrictamente políticos o bélicos. Es algo existencial que 
atañe a la vida humana de cada cual. Es algo que nos acompaña irremediablemente como 
seres humanos en nuestro devenir circunstancial. Aun cuando hay que evitar una lectura 
exclusivamente politicista o belicista en torno al conflicto, se han dado, sin embargo, 
fenómenos, como por ejemplo los conocidos atentados terroristas yihadistas del 11 de 
septiembre de 2001 en EUA y del 11 de marzo de 2004 en España, que por su magnitud e 
impacto mediático han acabado motivando esa lectura y, en especial, una percepción global 
de la vida social como territorio de conflictividad. El modelo comunitario aristotélico que 
llegó hasta la época moderna es sustituido por el, todavía hoy excesivamente vigente, modelo 
individualista y conflictivista hobbesiano que declara la “guerra de todos contra todos”. 
Palabras clave: conflicto, crisis, antropología, globalización, terrorismo.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

178

Presentación del tema, conflicto y crisis en un mundo global 

Comenzaré este ensayo planteándole al lector las siguientes interrogantes, 
algunas de las cuales puede pensarse –más de un lector posiblemente así lo 
hará– que en el fondo no son otra cosa más que serias afirmaciones: ¿Vivimos 
en un mundo global en permanente conflictividad y crisis a la vista de los 
acontecimientos que por todos lados nos acechan y no hacen otra cosa, la ma-
yoría de ellos, sino volvernos a todos los seres humanos, independientemente 
de nuestra adscripción y/o procedencia territorial, étnica o cultural…, cada 
vez más frágiles y vulnerables? ¿Qué entendemos por ambos conceptos, con-
flicto y crisis, y concebidos ambos en su multidimensionalidad social o antro-
pológicamente? ¿Qué significado adoptan mayoritariamente? ¿Cabe asumir 
respecto del devenir del mundo actual, y ante la crisis en esta segunda moder-
nidad de la idea de progreso –sobre todo moral–, y algunos de sus derivados 
(mito de la perfectibilidad humana, de la conquista de la naturaleza y de la 
felicidad), una postura decadentista o catastrofista cada vez más aceptada por 
algunos sectores sociales, y por algunos medios difundida, y que por ejemplo 
en Occidente concebíamos como característica de otras épocas que creíamos 
ya olvidadas o desterradas del imaginario social? ¿Vivimos en un mundo, en 
definitiva, cada vez más globalizado (interconectado), pero también cada vez 
más estremecido o acongojado existencialmente? 

Estas y otras muchas cuestiones que desde las antes planteadas irán sur-
giendo al hilo del discurso hilvanado a lo largo de este trabajo se intentará ir 
respondiendo. Si bien es verdad que la perspectiva ofrecida en este ensayo es 
especialmente pesimista respecto a nuestra época o siglo y en relación con 
las múltiples situaciones de crisis y conflicto, no por ello se niegan los logros 
(consensos y acuerdos, por ejemplo, en temas de derechos individuales y so-
ciales) y progresos –aspectos positivos– conseguidos en nuestras sociedades, 
sobre todo occidentales, en especial en los dos últimos siglos. Avances socia-
les y posiblemente los que más interesan: médico-sanitarios y científico-téc-
nicos, que han mejorado nuestra existencia indudablemente, nuestra calidad 
y esperanza de vida. 

Somos más y en general vivimos mejor, aunque el crecimiento demográ-
fico despierte cierta preocupación, ya que los recursos disponibles escasean 
siendo insuficientes, según se plantea, para alimentar a tanta población: so-
mos ya 7000 millones de personas. Al margen de esta cuestión, tengo que 
decir que aunque no soy ajeno y aplaudo los avances en muchos campos lo-
grados, en este ensayo inclino la balanza hacia los aspectos más negativos de 
las diferentes crisis y conflictos. Lógicamente soy consciente de que no todos 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

179

los autores que han reflexionado sobre el conflicto comparten mi perspec-
tiva. No tienen por qué hacerlo, particularmente aquellos que se dedican a 
investigaciones para la paz y la concordia en un mundo global. Solamente 
afirmo que, desde mi punto de vista, el conflicto en su aspecto más peyora-
tivo presenta un mayor predominio en la actualidad. En otros momentos sí 
que compartiría con Salvador Giner que “la vida social es conflictiva, por lo 
menos en la misma medida en que es consensual”. 

Para Salvador Giner, “el conflicto es una de las categorías más vastas de 
la vida social. Toda ella es conflicto o integración: las más de las veces, ambas 
cosas a la vez. Frente a la acción social integradora o funcional, basada en 
un mayor o menor grado de cooperación, se alza la otra gran categoría de la 
conducta humana, la actividad opositiva o conflictiva” (Giner, 1995: 62 y 
70). El desequilibrio actual es, a mi juicio, a favor del conflicto. La sociología, 
que tiene en Salvador Giner a uno de sus principales representantes, no ha 
obviado el estudio del conflicto, si bien este trabajo va más allá, por cuanto 
son diversas las lecturas sobre todo del campo de las ciencias sociales1 –como 

1 El campo de la antropología como ciencia social es plenamente fecundo en relación con el 
estudio del conflicto. Son varios los autores atraídos por este asunto. Por ejemplo, Georges 
Balandier, Paul Bohannan o Sun Tzu. En sus teorías del caos y del conflicto, Balandier dice 
que el hombre no es conflictivo por naturaleza, como pensaba, por ejemplo, el sociólogo 
Max Weber. Son los aspectos socioculturales o el desequilibrio entre la estructura social y 
cultural los que causan, por ejemplo, los conflictos bélicos. El origen de la agresión radica en la 
frustración, la escacez, la carencia de territorios, de recursos naturales, de poder, deliderazgo, 
entre otros. Según Austin (1990), “el ambiente de interrelaciones en que se desenvuelve 
el ser humano, con su consiguiente resultado de conflictos, paz y statu quo, parece haber 
preparado al hombre biológicamente para la lucha física o verbal, que es la forma más activa 
y directa con la cual comúnmente entendemos al conflicto”. En los estudios de antropología 
política o antropología del poder, como la llama López Lara, hay que señalar los trabajos 
del citado Georges Balandier, donde se analizan los sistemas políticos propios de sociedades 
llamadas primitivas y se ofrece una explicación acerca del binomio orden-desorden en 
el marco de la relación entre el poder y lo sagrado, y donde lo ritual aparece como una 
purificación del orden social secular, coincidiendo así con la tradición de Edmund Leach 
y Max Gluckman en cuanto a que los sistemas primitivos son perfectamente equilibrados. 
En este sentido, López Lara afirma que Gluckman, “a diferencia de Durkheim, que relaciona 
las prácticas rituales con la solidaridad y el orden, descubre en los rituales y ceremonias la 
manifestación de fracturas, descontentos, rebelión y reajuste, como queda claro con los 
rituales de inversión de estatus, siendo así que el rito funciona como un mecanismo de 
liberación catártica” (López Lara, 1996: 199-202). En el campo de la teoría del conflicto, 
que tiene una larga trayectoria, podemos mencionar a algunos otros autores más, algunos 
de los cuales aparecerán en las páginas que componen este trabajo: Heráclito, Ibn Khaldun, 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

180

podrá ir comprobando el lector en las páginas que siguen– las que me han 
conducido a elaborar este artículo sobre conflictividad y crisis en las socie-
dades contemporáneas y globales del, hasta el momento en muchos aspectos 
ciertamente desalentador, siglo XXI, que continúa con los desajustes gesta-
dos especialmente en los dos siglos anteriores.2 

La perspectiva epistemológica que subyace en este trabajo es antropoló-
gica: holística o, como a mí me gusta decir, forjada desde la interdisciplinarie-
dad, evitando por tanto estériles reduccionismos o particularismos que sólo 
ofrecen verdades a medias, visiones parciales y consecuentemente incomple-
tas de la realidad social. Se aportan, desde las distintas ciencias, conocimien-
tos pero siempre parciales nunca totalmente completos. 

Aquí reside, no obstante, la esencia y eterna longevidad del conocimien-
to. Éste moriría de estupor si estuviera por completo satisfecho. No otra cosa 
es esto que su miseria y esplendor. Las diferentes disciplinas que conforman 
el mundo del conocimiento humano deberían, aunque queden circunscritas 
a su propio campo de acción, donde son legítimamente soberanas, dialogar 

Miyamoto, Maquiavelo, Bodino, Karl Marx, Karl von Clawsewitz, Thomas Hobbes, Georg 
Simmel, Henry Kissinger, autores todos ellos incluidos dentro de la denominada postura 
clásica. La postura contemporánea la componen las tesis de Louis Kriesberg, Lewis Coser, 
Herbert Marcuse, Erich Fromm, Randall Collins, el ya citado Georges Balandier y Elton 
Mcneil, pero también Joseph Redorta, Juan Luis Pintos, Robert Fisk o R. Kauchinsky, entre 
otros. Todos ellos sentaron las bases teóricas de esta importante perspectiva sociológica. En 
el siglo XIX aparecieron dos formas de la ideología del conflicto: el socialismo marxista y el 
darwinismo social. En el siglo XX, considerando las experiencias de los conflictos bélicos, la 
teoría del conflicto ha tenido un desarrollo importante. Los teóricos del conflicto afirman 
que para entender plenamente la sociedad se deben analizar los procesos de conflicto, 
desorden, desacuerdos y de hostilidad entre los diversos grupos sociales. De acuerdo con este 
enfoque, el conflicto es una constante sociológica, pues está presente en todas las sociedades 
y grupos humanos. Contrario a lo planteado por los funcionalistas, los teóricos del conflicto 
consideran que éste puede llevar a la definición de problemas y a la transformación de la 
sociedad. Critican la visión funcionalista, de que existe un consenso social universal. Para los 
teóricos del conflicto, los grupos dominantes coaccionan y presionan al resto de la población 
a la sumisión y conformidad. El orden social, piensan aquéllos, es mantenido no por el 
consenso, sino por la fuerza; la amenaza de la fuerza u otras formas sutiles de dominación. 
Puede el lector aproximarse más detenidamente a las aportaciones concretas de algunos de 
los autores citados y también a las ideas anteriormente expuestas, consultando el trabajo de 
Asael Mercado Maldonado y Guillermo González Velásquez (2008).
2 Muchos han sido los logros (sociales, políticos, científicos) conseguidos en los siglos XIX 
y XX, pero también muchos los desequilibrios/desajustes que todavía hoy seguimos arras-
trando, como lo muestro en este trabajo. 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

181

entre sí y complementarse para lograr un conocimiento más verdadero, o más 
cercano a la realidad de los hechos. No otra cosa se persigue que lograr una 
perspectiva más íntegra y, de este modo, privilegiada sobre cualquier tema 
que les sea común. Finalidad consustancial a los estudios antropológicos que 
tradicionalmente han venido persiguiendo la complementariedad interdisci-
plinar o una visión integral de la realidad. Son, por fortuna, cada vez más los 
campos científicos que dotan, hasta hoy, de cierto barniz antropológico sus 
estudios disciplinarios más específicos, como asimismo exige el “espíritu de 
los tiempos” que insta a evitar lo que el filósofo español José Ortega y Gasset 
denominaba en 1930 en su obra cumbre La rebelión de las masas, “la barbarie 
del especialismo”. Podemos traer a colación un fragmento de la obra de Orte-
ga y Gasset para ilustrar lo que aquí venimos defendiendo: 

La ciencia necesita –afirma Ortega– la colaboración, en que lo sabido por uno se acu-
mula a lo descubierto por otro. La vista de cada investigador es limitada: cada cual po-
see un ángulo visual diferente, que excluye otros modos de ver, y, por tanto, le ciega para 
ciertas facetas de los hechos. Sólo la integración de muchos puntos de vista enfocados 
sobre un mismo tema arrancan a éste su plena fecundidad (Ortega, 2004: 723).

Ortega, como es denominado en los círculos orteguianos, destaca en 
muchos puntos de su obra la necesidad de ayuda mutua en que se encuentran 
las distintas especialidades científicas. El saber de uno se debiera articular en 
el hueco que es la ignorancia del otro. Así se obtendría “un saber compacto, 
sin agujeros” (Ortega, 1983: 443). Saber compacto e integral absolutamente 
necesario en un mundo global que demanda para su completa comprensión 
altas dosis de interdisciplinariedad. Muchos de los fenómenos y/o aconteci-
mientos sociales, situaciones particulares o locales que interesan y que acon-
tecen en el mundo actual se han de comprender en clave interdisciplinar, así 
como atendiendo, siempre que sea posible, a su significación a nivel global. 
Es lo que desde el campo de la antropología se entiende como glocalidad. 
Volviendo nuevamente a Ortega podríamos decir lo siguiente:

Lo que es parte sólo puede entenderse si lo referimos al todo de que ello es parte –sólo 
en relación con ese todo es lo que es y tiene su verdadero sentido. La parte es así un ór-
gano de un organismo. Si la parte sólo tiene sentido cuando vemos su puesto en el todo 
a que pertenece, quiere decirse que, por sí y aislada, carece de sentido precisamente 
porque es sólo parte, por tanto, algo incompleto, puro fragmento. De donde resulta 
que sólo tiene por sí mismo sentido, significación algo cuando no es fragmento, sino, 
por el contrario, realidad completa y genuino todo (Ortega, 1983: 562-563). 

Ofrecida esta breve introducción general sobre la necesidad del enfo-
que antropológico en cualquier estudio de la vida social y que aquí cruza-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

182

mos con la perspectiva del conflicto social en sentido amplio, en el siguiente 
apartado atendemos a la idea de conflicto y crisis desde la globalidad, es de-
cir, multidimensionalmente, mencionando algunos, e ilustrativos, ejemplos. 
En un tercer apartado, reflexionamos sobre la conflictividad en una socie-
dad global que ha renunciado radicalmente al modelo aperturista, altamen-
te socializador y comunitario que inauguró hace muchos siglos atrás, nada 
menos que en la clásica Antigüedad3 el filósofo iusnaturalista Aristóteles y 
que se ha acogido con fuerza –en realidad se comenzó a acoger al mismo 
desde los comienzos de la primigenia Modernidad, que es cuando aquella 
sociedad comenzó a caminar– a un modelo dicotómico, cerrado y conflicti-
vista e individualista –denominado en el ámbito intelectual, y por muchos 
teóricos, como hobbesiano–. 

Este último modelo no sería, por tanto, solamente característico –o pri-
vativo– de un, por otro lado hipotético, estado natural anárquico o sin ley 
ni orden, al que por cierto se refería Thomas Hobbes en su clásica obra de 
filosofía política titulada Leviatán (Hobbes, (1980) [1651]: 222 y 223). El 
individualismo como ideología –como Weltanschauung– gobierna, haga-
mos hincapié en esta idea, el conjunto de la vida social de casi la totalidad 
de la humanidad, inmersa en un mundo global. Como estilo de vida, que 
responde a un sistema ideológico o de pensamiento, el individualismo queda 
en evidencia en la mayoría de, por no decir en todas, nuestras acciones y/o 
comportamientos. Vertebra nuestro mundo capitalista, competitivo y con-
sumista que domina prácticamente la vida social a escala mundial y que nos 
permite hablar hasta cierto punto de una “guerra de todos contra todos” y 
casi consecuentemente del “hombre como un lobo para el hombre”. 

Aunque esta célebre expresión no deja de ser una gran metáfora, para 
algunos autores es, literalmente hablando, poco cierta. Es el caso de Erich 
Fromm, uno de los principales teóricos del conflicto, quien, traduciendo este 
último en términos especialmente de agresividad y/o destructividad, parte de 
la consideración de que el hombre es mucho más destructivo y cruel que el 
animal: “El animal no es sádico, no es hostil a la vida, pero la historia humana 
es un documento de la inimaginable crueldad y la extraordinaria destructivi-
dad del hombre”. 

Para Erich Fromm, si la humanidad tuviera el monto de agresividad que 
muestran los chimpancés, 

3 Aun cuando la sociedad ateniense, el mundo clásico en general, era esclavista, machista 
y elitista, también es verdad que existía un predominio de la sociedad o comunidad –de los 
intereses comunes– sobre el individuo a cuyo servicio éste debía estar.



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

183

no deberíamos preocuparnos en absoluto por la guerra y la agresión. Lo mismo se obser-
va en el caso de los lobos. Los lobos entre sí no son en absoluto agresivos, sino muy amis-
tosos. Por lo tanto, me parece injustificado describir la agresividad entre los hombres 
comparándola con la de los lobos cuando se dice: un hombre se comporta respecto del 
otro como un lobo respecto del otro (homo homini lupus)” (Fromm, 2011: 81, 84, 85). 

Repetimos que esta fórmula es utilizada en este trabajo a modo de gran 
metáfora, considerando su parte de verdad, que la tiene. Lo que nos interesa 
destacar, en relación con Erich Fromm como estudioso del conflicto, es que 
este autor sitúa las raíces de la agresividad, no en la animalidad del hombre, 
sino que al ser la agresividad humana mayor que la de los animales, “la pri-
mera debe originarse en las condiciones específicas de la existencia humana” 
(Fromm, 2011: 81, 82).

Condiciones específicas que, como en este trabajo mostraremos, actual-
mente suscitan una mayor agresividad, conflicto o destrucción en el individuo 
en su relación con los demás, que, según Fromm, preexiste biológicamente en 
éste como disposición o posibilidad: “La agresividad es una posibilidad que 
reside en el hombre, en todos nosotros, y que se manifiesta cuando uno no se 
ha desarrollado de una manera más adaptada y madura” (Fromm, 2011: 82). 

En su ensayo Anatomía de la destructividad humana, Erich Fromm dice 
que existen dos tipos de agresión en el hombre: una maligna o destructiva 
y otra benigna y defensiva, filogenéticamente programada y biológicamente 
adaptativa, al servicio de la supervivencia del individuo y de la especie, y que 
el hombre comparte con el resto de los animales. Interesándose en la natura-
leza y condiciones de la primera forma de agresión, la más dañina, establece la 
que para él es una de las principales diferencias entre el hombre y el animal. El 
hombre, dice Fromm, “difiere del animal por el hecho de ser el único primate 
que mata y tortura a miembros de su propia especie sin razón alguna, bioló-
gica ni económica, y siente satisfacción al hacerlo. Es esta agresión maligna, 
biológicamente no adaptativa y no programada filogenéticamente, la que 
constituye el verdadero problema y el peligro para la existencia del hombre 
como especie” (Fromm, 2004: 18-19). 

A partir de estas ideas sobre la condición humana, ciertamente pesimis-
tas, en el cuarto apartado de este trabajo analizamos la relación entre glo-
balización, terrorismo y conflictividad intercultural. En un quinto y último 
apartado, a modo de conclusión, reflexionamos sobre el conflicto en su rela-
ción con la situación de incertidumbre e inseguridad que se vive en el mundo 
actual o a nivel global.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

184

Conflicto y crisis desde la globalidad

Es desde el horizonte epistemológico de lo global interdisciplinar donde hay 
que comprender los diferentes conflictos y crisis que en todas sus dimensio-
nes (política, económica, social, cultural) afectan a buena parte de –aunque 
posiblemente habría que decir en muchos sentidos a toda– la humanidad en 
general, aun cuando naturalmente la significatividad y/o el impacto de esos 
fenómenos conflictivos y de crisis –léase en sus diferentes versiones– sea en 
términos generales sensiblemente desigual según la zona o territorio del pla-
neta que nos ocupemos de analizar o estudiar. 

Cualquier ciudadano medio de por ejemplo nuestro mundo occidental, 
con plena conciencia de la realidad, lo que supone entre otras cosas situarse 
más allá de esas, como decía Ortega, formas de hemiplejía moral que supone 
ser, de manera absolutamente radical, de izquierdas o de derechas, es decir, 
más allá de todo ideologismo o politicismo integral que nos ciega a la hora 
de intentar comprender el auténtico sentido de nuestra realidad más inme-
diata o circunstancial en toda su complejidad, y sobre todo con un mínimo 
de sensibilidad respecto de las malversas circunstancias que a todos, aunque 
en diferente medida, nos acechan a nivel “global”, difícilmente puede ignorar, 
más sí cabe en estos gravemente convulsos momentos de comienzos del siglo 
XXI el cada vez más preocupante panorama mundial –del que es respon-
sable en varios puntos el mundo occidental– en distintos frentes o ámbitos 
(económico –laboral–, ecológico o medio ambiental, ideológico-político, 
étnico-religioso y/o intercultural). 

Son numerosos los conflictos que subyacen a esos ámbitos mencionados. 
Ámbitos que destacan, al menos gran parte de ellos, por su interdependencia 
como es lógico en un mundo teñido de globalidad. El trato dispensado al Otro, 
no necesariamente al inmigrante, los enconados enfrentamientos, conflictos o 
choques entre países (entre civilizaciones diría Samuel P. Huntington), grupos 
étnicos y/o culturales, la atroz explotación de los países oprimidos y de los 
desheredados víctimas de este “globalizado” sistema capitalista (hoy en crisis) 
que cada vez destruye más empleo, la desertización y la destrucción, a través 
la mayoría de las veces de nuestra capacidad de acción –sobre todo abuso– 
tecnológica, del medio ambiente…, aunque también podemos mencionar en 
relación con nuestro poderío técnico-científico (biomédico), la clonación, la 
manipulación/alteración genética descontrolada, la eugenesia, el empleo de 
elementos nucleares bacteriológicos con fines destructivos para la humanidad, 
la selección genética o “cría selectiva” llevadas osadamente al límite, la experi-
mentación con humanos, etcétera. 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

185

Todos ellos son ejemplos más que significativos y generadores de dis-
tintos conflictos: culturales, políticos o morales, entre otros. Un tema harto 
debatido por múltiples actores y/o agentes sociales y que suscita una gran 
cantidad de conflictos, a tenor también de la importancia dada en las últi-
mas décadas al cambio climático, es la contaminación del medio ambiente 
que afecta sensiblemente a los países pobres y a los más pobres en los países 
desarrollados y avanzados, lo que se debe a que son los países ricos, y los más 
ricos dentro de estos últimos, los que mayor nivel de consumo y progreso 
usufructúan y, por ende, los que más contaminan. 

La lucha por los recursos naturales escasos a nivel mundial, que subyace a 
la situación anterior, conduce a situaciones de conflictividad política y social. 
Son las potencias más poderosas las que generalmente se acaban imponiendo 
a nivel mundial en detrimento de las más débiles que, amén de explotadas, 
son también las que acaban sufriendo las consecuencias (medioambientales, 
sociales) de la vorágine consumista de los países ricos. 

Esta lucha por los recursos escasos entre países y sus consecuencias, que 
aquí definimos como generadora de conflictividad político-social, ha sido 
destacada por Lewis A. Coser (1956) en su trabajo: The Functions of Social 
conflict. Dice aquél: “El conflicto social es una lucha por los valores y por el 
estatus, el poder y los recursos escasos, en el curso de la cual los oponentes 
desean neutralizar, dañar o eliminar a sus rivales” (Coser, 1956: 8). Cier-
to es también que el conflicto generalmente cohesiona a nivel interno a los 
grupos, colectividades o países oponentes o en pugna. Aspecto este último 
destacado tanto por Lewis A. Coser como también por el sociólogo y filó-
sofo alemán George Simmel. Éste, en vez de centrar su atención sobre los 
aspectos disfuncionales y destructivos del conflicto, se ocupó de los efectos 
que podríamos llamar positivos, las funciones integrativas del conflicto a ni-
vel interno de grupo. 

George Simmel vio en el conflicto una de las fuerzas integrativas más 
potentes con que un grupo pueda contar, pues, entre otras cosas, aumenta 
la solidaridad interna (Simmel, 1955: 18).4 Aun cuando somos conscientes 
de la dimensión positiva del conflicto, en este trabajo, como ha quedado ex-
plicitado, nos interesa reflexionar sobre la faz negativa o más peyorativa del 
mismo que, como antes hemos dicho, puede, por ejemplo, suscitar la lucha 
por los recursos escasos entre países o Estados. 

4 Otro de los autores que se ha ocupado extensamente de la teoría del conflicto social es T. B. 
Bottomore, quien demanda una teoría adecuada y unificada del conflicto. Véase Bottomore 
(1970: 138).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

186

Vinculado estrechamente con esta cuestión de lucha por los recursos del 
planeta, se encuentra el conjunto de riesgos anexo a nuestro, ya mencionado, 
uso desmedido de la tecnología que, aunque nos ha facilitado la vida,5 tam-
bién ha remarcado más las diferencias en un mundo que presume de ser glo-
balizado, además de que está produciendo verdaderos estragos en el medio: 
hábitat naturales destruidos, especies amenazadas y extintas, suelos degrada-
dos, altos niveles de polución y –la ya aludida– contaminación ambiental, 
calentamiento mundial y pérdida de biodiversidad, etcétera. 

Si estos son hechos destacables y generadores de preocupación y con-
flictividad, en estos últimos años hay un fenómeno, no obstante, que destaca 
holgadamente por encima de todos los demás y que hace aflorar, entre otras 
cosas, el resentimiento y el odio en materia intercultural: la guerra fáctica 
e ideológico/política contra el terrorismo fundamentalista como fenómeno 
conflictivo global. 

A partir del 11 de septiembre de 2001, con el atentado terrorista yi-
hadista ocurrido en EUA, refrendado el 11 de marzo de 2004 en España 
–aunque también se podrían mencionar otros muchos lugares afectados 
por esta situación de horror–, el mundo “cambió”, así como también nues-
tra manera de concebir la globalización, en tanto tomamos conciencia de 
forma multitudinaria de nuestra vulnerabilidad global, de que los peligros 
y amenazas también se han convertido en globales y no sólo la economía, el 
conocimiento, la información, que dispensan los distintos medios de comu-
nicación, u otros fenómenos o hechos culturales: “El 11 de septiembre de 
2001 supuso –según Edgar Morin– un electroshock decisivo en el devenir 
de la sociedad-mundo y, a partir de la desintegración de las dos torres de 
Manhattan, extendió por el mundo el sentimiento de una amenaza planeta-
ria” (Morin, 2009: 65). 

Gille Lipovetsky y Jean Serroy afirman que lo ocurrido en Nueva York el 
11 de septiembre de 2001 no debe entenderse tanto como ingreso en un nue-
vo periodo cuanto como acentuación o remate del proceso multiforme de

desorganización hipermoderna de los referentes. El santuario de paz que representaba 
Estados Unidos ha dejado de serlo. La hiperpotencia del mundo se ha vuelto vulnera-
ble, frágil, objeto de destrucción masiva. Por insólito que sea, el fenómeno no ha hecho 
sino inscribirse en la continuidad de la desorientación general del mundo, pasando a ser 
una de sus caras más trágicas y emblemáticas (Lipovetsky y Serroy, 2010: 21 y 22). 

Como una amenaza planetaria que también desorienta, aunque en otro 
nivel –si bien pueden obviamente encontrarse conexiones entre ambas–, 

5 La tecnología también puede llegar a ser un instrumento de control social.



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

187

se interpreta en la actualidad la crisis que a nivel mundial o global acontece 
en el macroámbito económico –de la que se ha ocupado extensamente por 
ejemplo el Premio Nobel de Economía Joseph E. Stiglitz–. Crisis económica 
global con indudables interferencias políticas y de otra índole social y con un 
fuerte impacto a nivel local o de microcomunidad, y sobre todo generadora 
de conflictividad. 

Joseph E. Stiglitz tiene claro, en primer lugar, que la globalización –en 
el seno de la cual ubicamos, como él también hace, la crisis económica plane-
taria del momento actual– tal y como está planteada es fuente de conflicto y 
crisis social por el sinfín de contradicciones a aquélla consustanciales. 

En su obra El malestar en la globalización (2002), Joseph E. Stiglitz ex-
pone fundamentalmente las deficiencias de la globalización en su dimensión 
económica, advirtiendo sin embargo de su impacto social. En escritos poste-
riores, artículos de opinión, conferencias y entrevistas, ha atendido a la glo-
balizada y prolongada crisis económica. Es ésta, como él también entiende, 
motivo de una enorme conflictividad y pesimismo social. 

Crisis y pesimismo agravados por la sistemática falta de acuerdos y/o 
consenso entre líderes políticos mundiales sobre cómo solventarla y también 
sobre otras cuestiones globales de la máxima urgencia y vinculadas, algunas 
de ellas de forma más estrecha que otras, al campo de lo económico, por ejem-
plo: las crisis ecológica o medioambiental –la destrucción de la biosfera–, y 
sobre todo alimenticia y humana en determinadas zonas del planeta sumidas 
en la más absoluta miseria, lo cual aumenta la desesperanza de aquellos que la 
padecen cada día un poco más. 

Preocupa y mucho la ausencia o, casi lo que es lo mismo, lo estéril del 
diálogo político e institucional en torno a estos asuntos. Las élites políticas 
de los distintos países democráticos, que cada vez son afortunadamente más 
a nivel mundial, ya que la democracia “encaja” en una personalidad humana 
amplia, común a muchas culturas (Fukuyama, 1992: 333), debieran aunar 
esfuerzos y dialogar entre sí más constructivamente y también con los repre-
sentantes de las grandes corporaciones y plataformas empresariales e impe-
rios financieros y mercantiles, que también debieran poner de su parte, sobre 
cómo abordar los nuevos retos en estos no menos nuevos, globales e intem-
pestivos tiempos y en ese decisivo campo (económico) del espectro social 
que tanto repercute en la vida y en la cotidianidad de millones de personas a 
nivel mundial. 

No debemos olvidar, no obstante, que el motor de la globalización, con 
sus progresos y regresiones, desigualdades y conocidas injusticias, se encuen-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

188

tra en el mundo occidental que debiera ser el primero en mostrar ejemplari-
dad.6 Es fruto aquélla de nuestra Modernidad, hoy en crisis como la civiliza-
ción occidental y también mundial. 

Como afirma Joseph E. Stiglitz es necesaria una globalización que fun-
cione para todos y no sólo para los ricos y los países industrializados, sino 
también “para los pobres y las naciones en desarrollo, vamos a hacer que la 
globalización funcione para los miles de millones de personas para las que 
aún no ha funcionado, vamos a lograr una globalización de rostro humano” 
(Stiglitz, 2002: 314). 

La humanización de la globalización de la que habla Joseph E. Stiglitz 
también ha sido una idea defendida, en el terreno de los estudios culturales, 
por el antropólogo Arjun Appadurai. Con la globalización, tal y como está 
planteada, predomina, dice Arjun Appadurai, el rechazo y el odio que se pro-
yecta sobre grupos minoritarios, 

sobre minorías, que no son gratas a causa de sus identidades y lealtades anómalas. Las 
minorías encarnan el problema central de la globalización misma para muchos Esta-
dos-nación. La globalización de la violencia contra las minorías representa una pro-
funda angustia en relación con el proyecto nacional y su propia relación ambigua con 
la globalización. Y la globalización, puesto que es una fuerza sin rostro, no puede ser 
objeto de etnocidio. Pero las minorías sí (Appadurai, 2007: 51 y 52). 

Entre las minorías, Arjun Appadurai incluye no solamente a los extran-
jeros, sino también a “los enfermos, los nómadas, los disidentes religiosos y 
similares grupos sociales minoritarios” que han sido siempre el blanco “del 
prejuicio y la xenofobia” (Appadurai, 2007: 52), que desgraciadamente están, 
como popularmente se dice, a la orden del día. En el campo de lo étnico-
religioso, en efervescencia ahora, han destacado múltiples teóricos y también 
antropólogos de la religión, donde encontramos multitud de asperezas y con-
flictos que debemos comprender interculturalmente. De entre estos teóri-
cos podemos destacar, por ejemplo, y siendo conscientes de que olvidamos a 
otros muchos también importantes, a Jonathan Friedman (mención especial 
merece su trabajo Identidad cultural y proceso global, Buenos Aires, 1994) y 
a Samuel P. Huntington (su obra más conocida es El choque de civilizaciones 
y la reconfiguración del orden mundial, Barcelona, 2003). También abordan 

6 El mundo o la cultura occidental debiera mostrarse ejemplar en muchas otras cuestio-
nes más, como por ejemplo abandonar la agresividad y la violencia a la hora de resolver los 
conflictos, transformando pacíficamente los mismos. La transformación pacífica de los con-
flictos, inherentes a la propia condición humana, es uno de los grandes desafíos que tiene la 
humanidad para la creación de una cultura de paz.



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

189

esta cuestión de “regreso” de lo religioso, aunque no profundizando tanto en 
el asunto, Gilles Lipovetsky y Jean Serroy, en La cultura-mundo. Respuesta a 
una sociedad desorientada (Barcelona, 2010). 

La emergencia de lo religioso en estos últimos tiempos, “la Revancha de 
Dios” que dice Juan J. Tamayo (2009: 57), retomando esta idea de un autor 
llamado Gilles Kepel, se ha extendido por todos los continentes, “todas las 
civilizaciones y prácticamente todos los países” (Huntington, 2003: 113). 

Ese renacimiento de la religión ha convertido también algunos espacios, 
como el occidental, en un auténtico “coctel”, a veces explosivo por las renci-
llas étnico-culturales que diferentes posturas religiosas enfrentadas suscitan: 
“Uno de los principales retos que tiene ante sí el siglo XXI es el fenómeno de 
las religiones […], se ha producido un despertar de las religiones contra todo 
pronóstico, que ha sorprendido a propios y extraños por la radicalidad de sus 
posiciones y por el amplio radio de influencia de sus propuestas” (Tamayo, 
2009: 57). 

Es en Occidente como espacio sociocultural donde se ha producido una 
gran concentración de propuestas de índole religiosa. Un espacio donde se 
mezclan ideas/creencias de distinta procedencia, a las cuales se dota de una 
significación moral en la mayoría de ocasiones de base religiosa que en muchos 
momentos se convierten en motivo de disputa o conflicto entre diferentes 
grupos étnico-culturales. Dice Samuel P. Huntington: “Las divisiones más 
fundamentales de la humanidad, en función de la etnicidad, las religiones 
y las civilizaciones, permanecen y generan nuevos conflictos” (Huntington, 
2003: 77). 

La “guerra de todos contra todos” en la nueva era global

Comencemos este apartado recordando la tesis del viejo Aristóteles de que 
el hombre, en cuanto animal político o social, logrará su más completa per-
fección o entelequia en sociedad o comunidad, pero nunca aislado o fuera del 
todo social. El hombre es, pues, definido por Aristóteles, y por los griegos 
en general, como un “Zoon politikon”, “Homo politicus”: el hombre como 
animal social, pero también al mismo tiempo como ser racional, es el creador 
de complejos sistemas sociales y formas estatales (Winkler y Scheweikhardt, 
1973: 15). 

La racionalidad social del ser humano es aquello que le distancia del mun-
do animal instintivo e irracional.7 La preeminencia otorgada a lo social por 

7 Prefiero utilizar el término ser humano o incluso “individuo” en lugar del término hombre, 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

190

encima de lo individual queda en evidencia en el momento en que los griegos 
afirman que la sociedad en sus diferentes formas o manifestaciones es anterior 
al individuo, aunque bien es verdad que éste presenta una innata predisposi-
ción a aquélla. Es evidente que la ciudad, afirma convencidamente Aristóteles, 
es anterior a la casa y a cada uno de nosotros, puesto que el todo es necesaria-
mente anterior a la parte. Entonces, está claro que la ciudad, dice Aristóteles:

Es por naturaleza y es anterior al individuo; porque si cada uno por separado no se bas-
ta a sí mismo, se encontrará de manera semejante a las demás partes en relación con el 
todo. Y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada para su propia suficien-
cia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un Dios (Aristóteles, 1996: 17-18).

El ser humano solitario es ser a nivel animal. Algo casi incomprensible, 
ininteligible para el pensamiento griego, que consideraba al hombre necesa-
riamente como miembro de una polis o ciudad-estado, que es el lugar donde 
aquél podría llegar a ser plenamente humano, cívico, virtuoso. El individuo 
comenzaba por ser miembro de una ciudad, y sólo como tal tenía existencia 
humana. El griego y el romano sentían así. El individuo no tenía valor como 
ente privado. Por lo mismo, no tenía derechos como ser individual o persona. 
El Estado los asumía todos. 

Si cabe hablar de algún tipo de libertad entre los antiguos es una liber-
tad colectiva o social, no propiamente individual. Pero muchos pensadores 
niegan que la libertad de los antiguos sea auténticamente libertad, pues no 
reconoce los valores o principios individuales y/o personales. La libertad de 
los antiguos se resolvía sin mengua en el gobierno colectivo. Una libertad que 
aparecía como tal en el momento en que el individuo formaba parte y parti-
cipaba en el poder colectivo o político. 

El pensamiento griego era sabedor de la libertad individual, pero no la 
reconocía ni la protegía. El hecho, dice el teórico Giovanni Sartori, de que 
un prepotente instinto individualista atraviese toda la experiencia de la de-
mocracia de tipo ateniense, no desmiente que el individuo quedara ahí inde-
fenso y a merced de la colectividad. Aquella democracia no tenía respeto por 
los individuos, más bien se caracterizaba por la sospecha hacia los individuos 
(Sartori, 2003: 206). Grecia –afirma Ortega– “ignora sólo una cosa: esta idea 
del yo. Curioso es, aun a primera vista, que no emplea este término en sus 
filosofías: hablan siempre del yo no como nosotros –no como el sujeto de la 
conciencia– sino como un sujeto social y colectivo: Platón mismo dice siem-
pre nosotros” (Ortega y Gasset, 2004 (VII): 449). 

si bien es verdad que en el texto respeto el concepto genérico hombre cuando es utilizado por 
corrientes de pensamiento o por autores que no soy yo mismo. 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

191

La importancia del individuo, en la época griega, en el mundo antiguo 
en general, radicaba en su participación en el ejercicio colectivo del poder. El 
mundo de la Antigüedad clásica –representado por las civilizaciones griega 
y romana– no conocía al individuo-persona como tal y no podía valorar lo 
privado como esfera moral y jurídica liberadora y promotora de autonomía 
o de autorrealización: 

Para el romano, el poder público no tiene límites: el romano es totalitario. No concibe 
siquiera qué pueda ser un individuo humano aparte de la colectividad a que pertenece. 
El hombre, a su juicio, no es hombre sino como miembro de una ciudad. La ciudad no 
es una suma de individuos, sino un cuerpo legalmente organizado, con su estructura 
propiamente colectiva. El individuo no existe políticamente, ni puede actuar, sino al 
través de órganos públicos. Como individuo y directamente, no puede hacer nada. Vi-
vir era convivir con los dioses, que son, ante todo, los dioses de la colectividad (Ortega, 
2004 (VI): 109). 

La colectividad era lo que confería al individuo su identidad. El carácter 
humano de aquél se calibraba en función de su grado de inmersión y/o par-
ticipación en el mundo social de la colectividad. Sin caer en los extremismos 
del mundo antiguo, sí podemos afirmar que la humanidad específica del ser 
humano y su socialidad –cosa distinta es su sociabilidad– están entrelazadas 
íntimamente. El homo sapiens es siempre y en la misma medida homo socius 
(Berger y Luckmann, 1986: 72). 

El ser humano es un ser social por naturaleza. La unión del ser humano 
con su sociedad se nos aparece como algo natural. El individuo es una misma 
cosa con la sociedad donde vive. Es un nudo de relaciones sociales, un punto 
de intersección. Los individuos son el término sustantivo de la realidad social 
humana. Pero no sólo el ser humano es un animal social que se limita a vivir en 
sociedad, sino que como indica Maurice Godelier, de la escuela antropológica 
marxista y estructuralista francesa, es también un ser que produce la sociedad 
para vivir (Godelier, 1990: 7); aunque bien es verdad, sin ánimo alguno de 
llevar la contraria a Maurice Godelier, que en muchas ocasiones se muestra 
aquél socialmente improductivo. La sociedad es un sistema de relaciones in-
trasociales o intersociales, entre individuos o sociedades, respectivamente. 

Esta forma de pensamiento responde al modelo aristotélico, plural y 
abierto, del hombre como ser social o animal político (naturaliter social) que 
aspira a la virtud o areté (excelencia cívica y moral) en comunidad con los de-
más y que llegó hasta la época moderna (Hugo Grocio), cuando es sustituido 
por el modelo dicotómico, cerrado, individualista y metodológico hobbesia-
no, el cual se ha acabado imponiendo. Éste sustituye la tesis aristotélica del 
hombre como animal social o político por aquella otra, como argumentan 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

192

Norberto Bobbio y Michelángelo Bovero, al predicar que el hombre es un 
lobo para el hombre (homo homini lupus) (Bobbio y Bovero, 1986: 51-52). 
Modelo hobbesiano que domina la vida social y cultural contemporánea 
prácticamente a nivel global convirtiéndola en cierta medida, como también 
dirían los teóricos realistas, en una “guerra de todos contra todos”. 

Recurriendo a Hobbes y a Hegel, aunque salvando las distancias entre 
los dos, Francis Fukuyama argumenta en su obra El fin de la historia y el últi-
mo hombre (1992) que para ambos teóricos la realidad social primaria no es 
el amor o la concordia, sino una “guerra de todos contra todos” (Fukuyama, 
1992: 220). A aquel modelo, sustentado en la discordia y el conflicto, y que 
también tiene, por así decirlo, una larga tradición en la historia del pensamien-
to occidental –en cuanto podríamos remontarnos al filósofo presocrático He-
ráclito, para quien la guerra era la fuente de todas las cosas–, es permeable 
toda dimensión de la vida social, y no solamente la vida económica, como 
comúnmente se suele afirmar, aunque el ámbito de lo económico es, en su 
forma moderna de capitalismo neoliberal, uno de los que más contribuye a la 
difusión de ese modelo basado en el conflicto y en la agresiva competitividad. 

El hobbesianismo como ideología conduce el actual sistema de eticidad 
que premia el individualismo economicista –definido éste en términos es-
trictamente hobbesianos–, el cual solemos interpretar en términos de afán de 
lucro, búsqueda incansable del beneficio al mínimo coste y agresiva competi-
tividad interpersonal que motivan la conflictividad, pero no exclusivamente 
en el campo de lo económico sino también en el resto de esferas de la socie-
dad, pues éstas están atravesadas por el nervio de la mercancía y del capital 
que es para muchos el origen o causa del mal. 

El mundo global ha incorporado este modelo basado en el conflicto fren-
te al anterior modelo aristotélico pacifista, plural, abierto y social; es decir, 
celoso de la vida en comunidad como lugar dónde alcanzar la virtud (areté) 
y, por tanto, la plenitud cívica y existencial. El estoico Marco Tulio Cicerón 
(1989: 41-42) ahondaba en este último modelo, a partir del cual destacaba 
la importancia del respeto de cada uno como ser social para con todos los 
demás; es decir, el reconocimiento mutuo como acto constitutivamente hu-
mano garante de la dignidad, la libertad y humanidad de cada cual, siendo 
el objetivo final construir cívicamente una comunidad. Sin embargo, en el 
nuevo orden global, lo que destaca es sobre todo el conflicto, la discordia, la 
guerra, el distanciamiento y el odio o resentimiento entre culturas, socieda-
des e individuos. 

El Otro es hoy en día un permanente extraño, un, la mayoría de las ve-
ces, fugaz y competidor enemigo. Los “otros” (entendidos como unos otros 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

193

extraños, anónimos, sin rostro, con quienes nos cruzamos diariamente de pa-
sada o pululando por nuestras densamente pobladas urbes) son, como dice 
Zygmunt Bauman en Miedo líquido. La sociedad contemporánea y sus temores 
(2008), fuentes de las que emana una amenaza vaga y difusa para nosotros, 
“lejos de transmitirnos una sensación de seguridad y protección frente al pe-
ligro. Ni esperamos solidaridad alguna de ellos ni despiertan en nosotros soli-
daridad alguna cuando los vemos. Mantener las distancias parece ser el único 
modo razonable de proceder”. 

Las relaciones humanas que conforman sobre todo los espacios urbanos 
vitales y sociales que definen nuestras sociedades contemporáneas occidenta-
les multiculturales, han dejado de ser ámbitos de certeza, tranquilidad y so-
siego espiritual. En lugar de ello, “se han convertido en una fuente prolífica de 
ansiedad, una ansiedad perpetua y una vida en constante alerta. Las señales 
de angustia no dejarán nunca de encenderse y parpadear. Las relaciones no se 
fortalecen, los miedos no desaparecen” (Bauman, 2008: 93-94). 

El individualismo radical como ideología eminentemente contemporá-
nea cada vez más globalizada define nuestro periodo histórico frente a otros 
periodos o épocas anteriores que valoraban la comunidad y los lazos sociales 
e interpersonales muy por delante de los intereses puramente individuales. 

Desde el campo de la antropología también se ha prestado, y se sigue 
prestando, atención a esta cuestión. Desde su nacimiento en el siglo XIX, 
los estudios de antropología han mostrado el contraste entre el modo de vida 
capitalista e individualista, sobre todo europeo, y el estilo de vida de otros 
pueblos, denominados “primitivos” –bárbaros o salvajes– contemporáneos, 
ubicados en distintos territorios no europeos –de Asia, África, América o 
Australia– y también de otras épocas históricas, cuando predominaba lo co-
munitario muy por encima de lo individual. 

Estilo de vida comunitario esbozado por algunos de los más destaca-
dos antropólogos evolucionistas decimonónicos: Taylor, Ferguson, Maine o 
Morgan. Autores clásicos de la antropología como ciencia social que, desde 
una perspectiva histórica-diacrónica, nos hablan en sus obras especialmente 
de la existencia de una fase/etapa de la evolución humana anterior al naci-
miento del conflictivista y contractualista capitalismo individualista, carac-
terizada por el predominio de los intereses grupales muy por delante de los 
intereses individuales. Una etapa en que predominaba en términos generales 
un mayor espíritu comunitario, consecuentemente menos individualista y 
también menos conflictivo o agresivo –aunque existían disputas y enfren-
tamientos, éstos no resultaban tan moralmente (o simbólicamente) dañinos 
como en el momento presente–, menos competitivo, en cuanto aquella etapa 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

194

aparecía jalonada por las relaciones humanas de parentesco que favorecían 
la reciprocidad –especialmente en su forma generalizada o equilibrada–, o 
el intercambio entre los socialmente iguales y la redistribución –preferente-
mente igualitaria– como formas alternativas de comportamiento económico 
y social (De Haro, 2008). 

El antropólogo Jonathan Friedman argumenta, atendiendo al mundo ac-
tual, que el individualismo moderno camina de forma paralela al crecimiento 
de los sistemas capitalistas comerciales, los cuales arrancan a las personas de su 
inserción en relaciones “tradicionales” (basadas en formas de comportamien-
to recíproco y redistributivo, así como más familiar, interpersonal, más cer-
cano y emotivo…) y las reintegran como sujetos individuales en un conjunto 
más abstracto de relaciones contractuales y monetarias, donde las relaciones 
personales y de parentesco quedan cada vez más marginadas y atrofiadas y se 
convierten a menudo en mecanismo de supervivencia en el mundo. 

Un mundo donde se da cada vez más una forma de reciprocidad de na-
turaleza negativa: el engaño, el robo o el subterfugio que son por sí mismos 
generadores de conflictividad (Friedman, 1994: 53). Este empobrecimien-
to de las relaciones humanas interpersonales también ha sido destacado por 
Zygmunt Bauman, quien nos habla de una “Cultura de residuos” (Bauman, 
2005: 166). Ésta es una expresión que él suele utilizar muy a menudo para de-
finir el estado de degradación cultural especialmente del mundo occidental. 
En el mundo actual –no sólo en el occidental– dominado por la impersonal 
y capitalizada cultura del consumo de masas, “la solidaridad tiene pocas po-
sibilidades de brotar y echar raíces. Las relaciones destacan sobre todo por su 
fragilidad y superficialidad” (Bauman, 2005: 166-167). Así lo han entendido 
también Gilles Lipovetsky y Jean Serroy. En su ensayo La cultura-mundo. 
Respuesta a una sociedad desorientada (2010), ambos autores diseccionan so-
ciológica y antropológicamente la por ellos denominada hipermodernidad, 
organizada sobre la base de cuatro polos que son el hipercapitalismo, la hi-
pertecnología, el hiperindividualismo y el hiperconsumo, “principios estruc-
turadores del mundo que se avecina”. 

La conjunción de todos ellos suscita nuevos temores y cautelas. Bajo el 
nuevo orden global definido por aquellos cuatro polos, desaparecen, según 
Lipovetsky y Serroy, la sociabilidad y la solidaridad, todos los valores e ideales 
que definen el humanismo moderno: “¿Qué será de los vínculos comunita-
rios, de las relaciones basadas en el respeto y la devoción, en sociedades que 
no conocen más que las transacciones con IVA? ¿No representa esto un nue-
vo paso hacia el nihilismo?” (Lipovetsky y Serroy, 2010: 68 y 122). 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

195

Estamos asistiendo al espectáculo de una precariedad sin precedentes de 
los vínculos humanos, que podemos entender en forma de fugacidad de las 
lealtades comunales y en forma de fragilidad y revocabilidad de los compro-
misos y las solidaridades. El nuevo individualismo, el debilitamiento de los 
vínculos humanos y el languidecimiento de la solidaridad están grabados en 
una de las caras de una moneda cuyo reverso lleva el sello de la Globalización 
(Bauman, 2008: 174-175). 

Globalización, terrorismo y conflicto intercultural

La globalización del conflicto, de la disputa o del enfrentamiento y del con-
secuente resentimiento moral humano e intercultural, así como del distancia-
miento interpersonal motivado por el modelo consumista capitalista y con-
tractualista neoliberal, y también de la fragilidad y superficialidad de las rela-
ciones humanas, es una situación que a muchos de nosotros nos da, al menos, 
qué pensar. La visión conflictiva o, como aquí la denominamos, hobbesiana 
del ser humano y de la cultura perfora el imaginario social de gran parte de la 
humanidad. 

Esta visión conflictiva se ha visto reforzada por determinados sucesos 
y/o acontecimientos, como por ejemplo los brutales atentados terroristas 
yihadistas del 11 de septiembre de 2001 en Nueva York (EUA) y del 11 de 
marzo de 2004 en Madrid (España), aunque también han ocurrido y están 
ocurriendo atentados de esta naturaleza –sin entrar a valorar aquí la magni-
tud, en cuanto al número de pérdidas de vidas humanas, de estos execrables 
hechos– en otras partes del planeta; sin eximir de responsabilidad en este 
tema a algunas de las grandes potencias occidentales que también han llevado 
–y llevan– a cabo intervenciones si no terroristas, sí de carácter bélico, con-
trarias a los propios derechos humanos que curiosamente desde Occidente 
desde hace mucho tiempo venimos proclamando. Atendiendo al primero de 
los atentados mencionados y señalándolo como causante del retorno al “cho-
que de civilizaciones” que ya señaló Samuel P. Huntington, el profesor de la 
Università degli Studi de Perugia Massimo Borguesi dice lo siguiente: 

El colapso de las Torres Gemelas en Nueva York representa el retorno a la visión con-
flictiva de la cultura. Después del 11 de septiembre el mundo aparece nuevamente di-
vidido, marcado por el conflicto y la guerra. El redescubrimiento del Islam en clave 
antioccidental lleva a aquel choque de civilizaciones diagnosticado lúcidamente por 
Samuel Hungtinton. El libro de Hungtinton rebatía la tesis de Francis Fukuyama que 
planteaba que, después de 1989, el mundo se encaminaba hacia el fin de los conflictos, 
hacia una progresiva homologación del modelo económico-jurídico-político occiden-
tal (Borguesi, 2009: 207-208).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

196

Acontecimientos de esta naturaleza terrorista y belicista refuerzan nues-
tra concepción negativa del fenómeno de la globalización. Son, en mi opi-
nión, las dimensiones más temidas y siniestras de lo global las que se acrecien-
tan, sobredimensionando el espectro de incertidumbre que se cierne sobre el 
mundo convertido en una zona fronteriza global. El terrorismo globalizado 
nos convierte a todos nosotros en candidatos potenciales para el papel de 
víctimas colaterales “en una guerra que no hemos declarado y para la cual no 
hemos dado nuestro consentimiento” (Bauman, 2005: 120-122).8 

A aquellos acontecimientos mencionados expresamente, hay que sumar, 
como ya he dicho, algunos otros de esta misma naturaleza bélica (guerras, 
atentados, genocidios o matanzas) que prácticamente ocurren a diario en 
otras zonas del planeta (por ejemplo, en Oriente Medio y Próximo, en al-
gunas otras zonas especialmente del centro y sur de África, en Asia)9 y de los 
cuales nos informan a muchos de nosotros acongojándonos continuamente, 
aunque ya estemos más que “acostumbrados”, los distintos medios de comu-
nicación de masas (los cada vez más poderosos Mass media), cuya visión de 
los hechos, aquella que nos transmitan, en la mayoría de la ocasiones se en-
cuentra tergiversada de acuerdo con intereses políticos. 

La visión conflictiva global de las relaciones humanas e interculturales 
que ocasionan tales acontecimientos se tramita en Occidente sobre la base 
de una concepción maniquea de la realidad polarizada en torno al “bien” y 

8 El terrorismo como proceso de resistencia también es estudiado por la teoría del conflicto 
que hemos seguido en este trabajo.
9 Espectadores de excepción de los conflictos ocurridos en estos territorios mencionados 
son los reporteros o periodistas de guerra, como por ejemplo Robert Fisk, periodista y es-
critor inglés. Corresponsal en Oriente Medio para el periódico británico The Independent  
y columnista del periódico Público. Vive en Beirut, Líbano, donde reside desde hace más 
de 25 años. Robert Fisk trabajó en la guerra civil del Líbano (iniciada en 1975), la invasión 
soviética de Afganistán (1979), la guerra Irak-Irán (1980-1988), la invasión israelí del Líba-
no (1982), la guerra civil en Argelia y las guerras de los Balcanes. Asimismo, ha cubierto el 
conflicto palestino-israelí y realizó el seguimiento desde el mismo frente de la  Primera Gue-
rra del Golfo Pérsico (1990-1991) y la Segunda Guerra del Golfo Pérsico (2003). Conside-
rado como uno de los mayores expertos en los conflictos de Oriente Medio, ha propiciado 
la divulgación internacional de las masacres de la guerra civil argelina, de los asesinatos de 
Saddam Husein, de las represalias israelíes durante la Intifada palestina y de las actividades 
ilegales del gobierno de los Estados Unidos en Afganistán e Irak. Ha entrevistado en profun-
didad (siendo de los pocos periodistas internacionales que lo ha conseguido) a Osama Bin 
Laden, líder de Al-Qaeda, protagonista de sangrientos atentados mundiales (entre los más 
conocidos, y mencionado en este trabajo en diversas ocasiones, el ocurrido en Nueva York, 
el 11 de septiembre de 2001).



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

197

el “mal”, que recrean en clave cultural los conceptos que parecían caducos o 
trasnochados por simplistas, de “civilizado” frente a “incivilizado o primitivo” 
–léase bárbaro o salvaje–. Ante situaciones conflictivas en general, en Occi-
dente, como dice la profesora Irene Comins Mingol (2009: 76), mostramos 
a menudo tendencias maniqueístas de considerar las cosas dicotómicamente: 
el bueno y el malo, la víctima y el verdugo, el bien y el mal. Por fortuna, la 
realidad no es tan sencilla, sino mucho más compleja. El emblema etnocén-
trico occidental: “civilización contra barbarie” subyace, sobre todo a partir 
de los atentados del 11 de septiembre de 2001 en Nueva York, a la política 
destructiva y opresora de EUA en algunas partes del mundo, según denuncia 
expresamente Sheldon S. Wolin en su obra Democracia S.A. La democracia 
dirigida y el fantasma del totalitarismo invertido (Wolin, 2008: 32-33). Esta 
política destructora de EUA –que históricamente ha venido proclamando 
la hegemonía de la identidad occidental civilizada o modernista, hoy en cri-
sis– en diversas zonas del plantea, a muchos nos hace pensar que los autén-
ticos “bárbaros”, entendiendo por tal a aquellos que no reconocen la plena 
humanidad y dignidad del otro, ni son los habitantes de otros países defini-
dos como culturalmente inferiores o “primitivos” ni tampoco los extranjeros 
que han venido de fuera al mundo “civilizado”, como los “grandes bárbaros 
blancos” del siglo V, sino que están entre nosotros. El no reconocimiento de 
la dignidad o completa humanidad del otro nos arroja irremediablemente a 
la barbarie y ha sido, en palabras de Francis Fukuyama, el origen del conflicto, 
la indignación, el resentimiento y el odio: “Hay también un lado oscuro en el 
deseo de reconocimiento, un lado oscuro que ha conducido a muchos filóso-
fos a creer que es la fuente fundamental del mal en el hombre”. El sentimiento 
de respeto que emana de cada individuo hacia su propia persona, el senti-
miento de “autoestima”, o lo que es igual, la exigencia de reconocimiento que 
demandamos cada uno de nosotros hacia nosotros mismos como personas, se 
debe completar con el reconocimiento y respeto que debemos sentir hacia los 
demás. Esto es fundamental para lograr una convivencia socialmente cívica y 
racional. Cuando no existe tal actitud que debe ser, como indico, mutuamen-
te compartida, nos encontramos en “el punto de partida del conflicto huma-
no”, como dice Fukuyama. La ausencia de respeto y reconocimiento de unos 
individuos, pero también de países o sociedades, hacia otros, posiblemente 
esté en la base de muchos de los acontecimientos antes mencionados. Francis 
Fukuyama, recuperando algunas ideas de Hobbes, afirma que según éste los 
hombres pueden luchar por cosas necesarias, pero “a menudo luchan por ni-
miedades; en otras palabras, por el reconocimiento”, siendo el reconocimiento 
racional a escala universal por el cual todos “reconocen la dignidad de cada 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

198

uno como ser libre y autónomo” el reconocimiento supremo para Fukuyama 
que se inspira en esta ocasión en el filósofo alemán Hegel (Fukuyama, 1992: 
221, 253, 254, 277). Reconocimiento universal que posibilitaría la paz mun-
dial, o al menos, como dice Francis Fukuyama, “la disminución de la probabi-
lidad de guerra” (Fukuyama, 1992: 333). Sonia Valle de Frutos, profesora de 
la Universidad Rey Juan Carlos de Madrid, tramita la idea de reconocimien-
to a partir de la idea de “xenofilia”. La xenofilia supone admiración hacia el 
otro, reconocimiento y respeto hacia su persona. El fenómeno de la xenofilia, 
cuando acontece, indica “pasión por lo exótico”, una actitud abierta hacia los 
contactos, el auténtico cosmopolitismo. Con esta actitud lo que se intenta es 
erradicar el fenómeno contrario, a saber: la xenofobia, que implica rechazo, 
odio o aversión hacia el extranjero, extraño o ajeno (Valle de Frutos, 2008: 
121-123). El antropólogo Claude Lévi-Strauss alude también a la idea de re-
conocimiento en clave estrictamente antropológica o intercultural. Sostiene 
que negando o no reconociendo la humanidad a los que aparecen como los 
más “salvajes” o “bárbaros” de sus representantes, no se hace sino echar mano 
“de una de sus actitudes típicas. El bárbaro es ante todo el hombre que cree 
en la barbarie” (Lévi-Strauss, 2009: 310). Convicción que comparte Tzvetan 
Todorov en El miedo a los bárbaros: más allá del choque de civilizaciones. Obra 
en que siguiendo a Lévi-Strauss, Todorov, uno de los más influyentes teóricos 
de la sociología en Europa, sostiene, en el marco de su reflexión sobre la dis-
tinción entre “bárbaros” y “civilizados”, que son bárbaros los que no recono-
cen la plena humanidad de los otros, “el que cree que una población o un ser 
no pertenece plenamente a la humanidad y que merece un tratamiento que 
rechazaría rotundamente aplicarse a sí mismo” (Todorov, 2008: 38 y 73). Lo 
que estos autores están denunciando de forma clara es el hecho de que todas 
estas situaciones son fuente de conflictividad humana y sociocultural.

A modo de breve conclusión: conflicto, incertidumbre e inseguridad en 
el mundo actual

Las preguntas que enunciamos al comienzo de este trabajo han quedado sufi-
cientemente respondidas, siendo el lector quien debe sacar su propia conclu-
sión. La que aquí ofrecemos, en este último apartado, no deja de ser una mera 
exposición final sobre la situación de conflictividad que en todas sus formas 
(económica, política, social, cultural, religiosa) atenaza nuestra existencia en 
la actualidad. En este ensayo hemos sido guiados por la estela del conflicto, 
a partir del cual hemos podido comprender la fragilidad que se cierne en el 
mundo actual sobre la vida humana individual. Ésta se define antropológica 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

199

y metafísicamente, entre otros atributos, por su radical inseguridad, acrecen-
tada por los miedos y temores globales que por todos lados nos acechan y 
que nos convierten en más indefensos y vulnerables si cabe. Algunos de los 
fenómenos descritos, como los conflictos causados por el terrorismo, espe-
cialmente el fundamentalista, hacen que esté más que justificado adoptar ac-
titudes pesimistas e inclusive catastrofistas ante el devenir de la humanidad. 
Pero como en este trabajo he tratado de evidenciar, no hay que reducir el 
conflicto al terrorismo o al belicismo internacional. El conflicto no se ha de 
concebir, como comúnmente se hace, en términos estrictamente políticos o 
bélicos. Es algo existencial que atañe a la vida humana de cada cual, es decir, es 
algo que nos acompaña irremediablemente como seres humanos en nuestro 
devenir más cotidiano o circunstancial y, por tanto, de nada sirve buscar res-
guardo en algún lugar. Así lo ha entendido, por ejemplo, el ensayista español 
José Antonio Marina. En su obra La pasión del poder. Teoría y práctica de la 
dominación (2008), reflexiona sobre el anhelo del poder como un instinto in-
herente a la condición humana que mostramos cotidianamente en la mayor 
parte de nuestras acciones y/o comportamientos. Ese anhelo suscita, según 
él, conflictos de lo más variados en la vida del ser humano. De entre ellos, José 
Antonio Marina destaca los siguientes:

Los conflictos de poder se dan sobre todo en la administración del dinero, en las rela-
ciones sexuales, en el reparto de las tareas de casa y en la relación con los niños. Surgen 
porque los deseos y los intereses de las personas que conviven pueden no coincidir, por 
lo que estas tensiones de poder no son más que el deseo de satisfacer el propio deseo. 
Vistas así las cosas, parece imposible librar a las relaciones de convivencia de verse con-
taminadas por relaciones de poder” (Marina, 2008: 156). 

La teoría del conflicto se ha encargado de estudiar y explicar cuestiones 
relacionadas, precisamente, con la lucha de poder que tamiza la vida social, 
por eso el conflicto inherente a aquélla no puede ser, como decía Max We-
ber, excluido de ésta (Maldonado y González, 2008: 213). El conflicto, que 
implica siempre relaciones de poder, desigualdades, desequilibrios, se nutre 
asimismo de otros muchos y diferentes motivos. En cualquier caso, es lo que 
más predomina en la actualidad en cualquier esfera de la vida social y prác-
ticamente a nivel mundial. El conflicto ha doblegado en nuestras sociedades 
al consenso que es el único que posibilita la convivencia cívica y racional. 
Esto hace que vivamos en un mundo global cada vez más estremecido existen-
cialmente, cada vez más vulnerable, donde todos estamos en peligro y todos 
somos un potencial peligro para los demás. En realidad, tres son los papeles 
posibles por representar en el mundo actual: el de perpetradores, el de víc-
timas y el de “daños colaterales”. Y, como dice Zygmunt Bauman, si para el 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

200

primero de ellos no faltan aspirantes, las filas de los elegidos para interpretar 
el segundo y el tercero crecen de forma imparable (Bauman, 2008: 127-130). 
Una situación que estremece vitalmente y sobre la cual también ha meditado 
en cierto sentido el antropólogo Jonathan Friedman, quien se refiere a la mis-
ma en términos de desorden mundial. Ésta es, dice aquél, 

una era de desorden, y hasta de desorden cada vez más grande. El desorden es de natu-
raleza global, pero la manera de experimentarlo es, para la mayoría de la gente, marca-
damente personal: creciente violencia e imaginación de violencia, cada vez más temor 
a la catástrofe, a las enfermedades peligrosas, al sida, a los asesinos seriales, a la desocu-
pación, a la bancarrota y la pérdida de la propiedad. Se trata de una era de creciente 
movilidad descendente, un mar cada vez más grande de pobreza que rodea pequeñas 
islas de lujo yuppy (Friedman, 1994: 352).

En un capítulo de su obra Antropología estructural. Mito, sociedad, hu-
manidades, el también antropólogo Claude Lévi-Strauss dice que vivimos en 
un mundo más cruel que nunca para el hombre, “donde cunden todos los 
procedimientos de exterminio, las matanzas y la tortura, ahora que, acercada 
por el efecto de un poblamiento más denso que empequeñece el universo y 
no deja porción ninguna de la humanidad a resguardo de una abyecta violen-
cia, pesa sobre cada uno de nosotros la angustia de vivir en sociedad” (Lévi-
Strauss, 2009: 43). Estas palabras de Lévi-Strauss nos pueden hacer pensar en 
los —citados en más de una ocasión en este trabajo— atentados yihadistas 
terroristas del 11 de septiembre de 2001 en EUA y del 11 de marzo de 2004 
en España, pero también en muchos otros execrables actos de esta naturaleza 
o similar, que han acabado motivando en los seres humanos prácticamente a 
nivel mundial una visión de la vida como territorio de conflictividad. Con-
flictividad extensible, como hemos mostrado, a otros ámbitos; por ejemplo, 
se ha extrapolado a lo que es la convivencia/contacto intercultural en una so-
ciedad global, en la que cada vez es mayor el desplazamiento poblacional a 
nivel internacional. Sin embargo, también hay opiniones contrarias a esta úl-
tima convicción. El multifacético Tzvetan Todorov dice, a propósito del con-
flicto en clave intercultural, que el encuentro entre culturas no suele producir 
el choque, el conflicto y la guerra, sino “la interacción, el préstamo y el cruce” 
(Todorov, 2008: 133). No obstante, una mayoría de teóricos destaca la visión 
conflictiva de la cultura o de las relaciones humanas interculturales sobre todo 
en estos últimos tiempos y a raíz de los mencionados acontecimientos. 

Voy a finalizar este trabajo, aludiendo, como empecé, a la visión con-
flictiva de la cultura a nivel global, pero esta vez tal y como ha sido expuesta 
por Luis Díaz G. Viana, quien inspirándose también en Claude Lévi-Strauss, 
sostiene lo siguiente:



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

201

Las diferencias raciales, los odios étnicos que parecen resurgir con fuerza en el reino 
de lo global, no son más que excrecencias de un régimen de intolerancia más profundo 
que hunde sus raíces en el pasado –en un sistema de representación del mundo basado 
como el occidental en la exclusión– y tiende sus tentáculos hacia el futuro que promete 
más la amalgama, la hibridación cultural, la neutralización de las diferencias que el res-
peto de las mismas (Viana, 2003: 72).

Bibliografía 

Appadurai, Arjun (2007), “Globalización y violencia”, en Appadurai, Arjun, El rechazo de las 
minorías. Ensayo sobre la geografía de la furia, Barcelona: Tusquets.

Aristóteles (1996), La Política, Libro I, cap. 13, 1253a-1253b, traducción y notas de Manuela 
García Valdés, Madrid: Planeta de Agostini.

Balandier, Georges (1976), Antropología política, Barcelona: Ariel.
Balandier, Georges (1989), El desorden: la teoría del caos y las ciencias sociales. Elogio de la 

fecundidad del movimiento, Barcelona: Gedisa. 
Bauman, Zygmunt (2005), Vidas desperdiciadas: la modernidad y sus parias, Barcelona: 

Ediciones Paidós Ibérica.
Bauman, Zygmunt (2008), Miedo líquido. La sociedad contemporánea y sus temores, 

Barcelona: Paidós.
Bauman, Zygtmun, (2011), 44 cartas desde el mundo líquido, Barcelona, Paidós.
Berger, Peter L. y Thomas Luckmann (1986), La construcción social de la realidad, Madrid: 

Amorrortu Editores.
Bobbio, Norberto y Michelángelo Bovero (1986), Sociedad y Estado en la filosofía moderna. 

El modelo iusnaturalista y el modelo hegeliano-marxiano, México: FCE.
Bohannan, Paul (1967), Law and Warfare: Studies in the Anthropology of Conflict, N. Y.: The 

Natural History Press.
Borghesi, Massimo (2009), “Interculturalidad y misión cristiana en la sociedad de hoy”, en 

Prades, Javier et al. [comps.], Los retos del multiculturalismo, prólogo del cardenal A. 
Scola, Madrid: Ediciones Encuentro.

Bottomore, T. (1970), “Sociological Theory and the Study of Social Conflict”, en J. C. 
McKinney y E. A. Tiryakian, Theoretical Sociology, New York: Appleton Century; 
reimpreso en T. B. Bottomore, La sociología como crítica social, Barcelona: Península 
(1976).

Cicerón, Marco Tulio (1989), Sobre los deberes, estudio preliminar, traducción y notas de 
José Guillén Cabañero, Madrid: Tecnos. 

Comins Mingol, Irene (2009), Filosofía del cuidar. Una propuesta coeducativa para la paz, 
Barcelona: Icaria.

Coser, Lewis A. (1956), The Functions of Social conflict, New York: The Free Press (en 
español: Las funciones del conflicto social, México, FCE, 1961); también Nuevos aportes 
a la teoría del conflicto social, Buenos Aires: Amorrortu (1967).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

202

Díaz G. Viana, Luis (2003), El regreso de los lobos. La respuesta de las culturas populares a la 
era de la globalización, Madrid: Departamento de Antropología de España y América, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Fisk, Robert (2006), La gran guerra por la civilización. La conquista de Oriente Próximo, 
Ediciones Destino.

Fukuyama, Francis (1992), El fin de la historia y el último hombre, Barcelona: Planeta.
Friedman, Jonathan (1994), Identidad cultural y proceso global, Buenos Aires: Amorrortu 

editores.
Fromm, Erich (2011), El amor a la vida, Barcelona: Paidós.
Fromm, Erich (2004), Anatomía de la destructividad humana, México: Siglo XXI.
Giner, Salvador (1995), Sociología, Barcelona: Ediciones Península.
Godelier, Maurice (1990), Lo ideal y lo material, Madrid: Taurus Humanidades.
Hobbes, Thomas (1980) [1651], Leviatán, I Parte, cap. XIII, edición preparada por C. 

Moya y A. Escotado, Madrid: Edición Nacional. 
Huntington, Samuel P. (2003), El choque de civilizaciones y la reconfiguración del orden 

mundial, Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica.
Kriesberg, Louis (1975), Sociología de los conflictos sociales, México: Trillas.
Lévi-Strauss, Claude (2009), Antropología estructural. Mito, sociedad, humanidades, Madrid: 

Siglo XXI.
Lipovetsky, Gilles y Jean Serroy (2010), La cultura-mundo. Respuesta a una sociedad 

desorientada, Barcelona: Anagrama.
López Lara, Álvaro (1996), “Hacia una sociología del caos”, en Martínez Flores, Rogelio 

[coords.], Teorías sociológicas contemporáneas, México: Universidad Autónoma 
Metropolitana, Departamento de Relaciones Sociales, Unidad Xochimilco.

Mcneil, Elton (1975), La naturaleza del conflicto humano, México: FCE.
Marina, José Antonio (2008), La pasión del poder. Teoría y práctica de la dominación, 

Barcelona: Anagrama, Colección Argumentos.
Mercado Maldonado, Asael y Guillermo González Velásquez (2008), “La teoría del conflicto 

en la sociedad contemporánea”, en Espacios públicos, febrero, año/vol. 11, núm. 021, 
Toluca, México: Universidad Autónoma del Estado de México. 

Morin, Edgar (2009), ¿Hacia el abismo? Globalización en el siglo XXI, Barcelona: Paidós.
Ortega y Gasset, José (2004), Obras completas, Madrid: Taurus/Fundación José Ortega y 

Gasset (diez tomos), en curso de edición.
Ortega y Gasset, José (1983), Obras completas, Madrid: Alianza, Revista de Occidente, doce 

tomos.
Redorta, Joseph (2004), Cómo analizar los conflictos. La tipología de conflictos como 

herramienta de mediación, Barcelona: Paidós.
Sartori, Giovanni (2003), ¿Qué es la democracia?, Madrid: Taurus.
Simmel, George (1955), Conflict (traducido del alemán al inglés), New York: Free Press.
Stiglitz, Josheph (2002), El malestar en la globalización, Madrid: Taurus. 



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropología del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

203

Tamayo, Juan José (2009), “Fundamentalismos y diálogo entre religiones”, en Núñez, Paloma 
et al. [comps.], Filosofía y política en el siglo XXI. Europa y el nuevo orden cosmopolita, 
Madrid: Akal.

Todorov, Tzvetan (2008), El miedo a los bárbaros: más allá del choque de civilizaciones, 
Barcelona: Galaxia Gutemberg, Círculo de Lectores.

Tzu Sun (2001), El arte de la guerra, Madrid: Trotta.
Valle de Frutos, Sonia (2008), “La antropología: marco referencial para el estudio de 

las relaciones entre culturas”, en Valle de Frutos, Sonia, Cultura y civilización. Un 
acercamiento desde las ciencias sociales, Madrid: Biblioteca Nueva.

Winkler, Eike y Josef Scheweikhardt (1985), “El compendio del cuerpo”, en Winkler, Eike 
y Josef Scheweikhardt, El conocimiento del hombre. Expedición por la antropología, 
Barcelona: Planeta.

Wolin, Sheldon (2008), Democracia S.A. La democracia dirigida y el fantasma del totalitarismo 
invertido, Madrid-Buenos Aires: Katz Editores.

Recursos electrónicos

Austin Millán, Tomás (1990), “La antropología del conflicto y los métodos de resolución 
de conflictos en otras culturas”. Disponible en: http:// www.lapaginadelprofe.cl/Ant/
antconflicto.htm y www.geocities.com/ tomaustin_cl/ (5 de julio de 2007).

De Haro Honrubia, Alejandro (2008), “Ética y antropología: dos disciplinas a la altura de los 
tiempos”, en Gazeta de antropología. Edición electrónica, núm. 24, Granada: Universidad 
de Granada. Disponible en: http://www.ugr.es/~pwlac/G24_07Alejandro_deHaro_
Honrubia.html (26 de febrero de 2011). 

Alejandro de Haro Honrubia. Doctor en Antropología Social en la Facul-
tad de Trabajo Social de Cuenca (España), Universidad de Castilla-La Man-
cha. Es también profesor de Patrimonio Etnográfico Español en la Facultad 
de Humanidades de Cuenca y profesor de Antropología Económica y de 
Lengua y Cultura en la Licenciatura de Antropología Social y Cultural de la 
Universidad de Castilla-La Mancha, título que expide la Universidad Com-
plutense de Madrid en convenio con la Universidad de Castilla-La Mancha. 
Doctor por la Facultad de Letras de Ciudad Real (Universidad de Castilla-La 
Mancha). Licenciado en Antropología Social y Cultural por la Universidad 
Complutense de Madrid y licenciado en Humanidades por la Universidad de 
Castilla-La Mancha. Es también profesor-investigador de la Fundación e Ins-
tituto Universitario de Investigación José Ortega y Gasset de Madrid. Ha co-
laborado como miembro del equipo de investigación y edición encargado de 
la nueva edición de Obras completas de José Ortega y Gasset, coeditadas por 
Taurus y la Fundación José Ortega y Gasset de Madrid. Miembro del equipo 
de redacción de la Revista de Estudios Orteguianos y evaluador externo de esta 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

204

revista y de la Gazeta de Antropología (Universidad de Granada, España). Pu-
blicaciones recientes: Élites y masas: filosofía y política en la obra de José Ortega 
y Gasset, Madrid, España (2008); La dialéctica masa-minoría en la filosofía de 
Ortega y Gasset: contribución al análisis de las diferentes dimensiones que los 
conceptos “Hombre masa” y “Hombre minoría” adoptan a lo largo de la evolu-
ción del pensamiento orteguiano), Ediciones de la Universidad de Castilla-La 
Mancha: Colección Tesis Doctorales, núm. 269 (2009) [la comercializa-
ción de este título se realiza en la web especializada en este mercado de tesis 
doctorales, en el link http://proquest.umi.com/login, con el AAT3377681 
e ISBN 978-1-109-42716-5, de Proquest Digital Dissertations, para la co-
mercialización conjunta del título]; “La ética del cuidado entre las personas 
mayores: un estudio etnográfico en una institución residencial”, en Gazeta 
de Antropología, núm. 27 (2011) [puede consultarse en el siguiente enlace: 
http://www.ugr.es/~pwlac/G27_03Alejandro_deHaro_Honrubia.html].

Recepción: 25 de febrero de 2011.
Aprobación: 17 de agosto de 2011.


