CONVERGENCIA

Revista de Clencias Sociales

Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el
nuevo orden global

The anthropology of conflict; reflections on the new global order

Alejandro de Haro-Honrubia
Universidad de Castilla-La Mancha, Espania/Alejandro.Haro@uclm.com

Abstract: This essay develops a theory of conflict in an anthropologic key. The conflict does
not have to be conceived in strictly political or warlike terms. It is something existential that
concerns human life. It is something that accompanies us irremediably as human beings
in our circumstantial becoming. It is necessary to avoid an exclusively political or warlike
reading concerning the conflict. There are phenomena as, for example, the terrorist attacks
occurred on September 11 2001 in the USA and on March 11% 2004 in Spain which have
finished motivating a global perception of social life as territory of conflict. The community
model of Aristotle, which came up to modern times, is replaced by the individualistic and
troubling hobbesian model, still today too much current, that declares a free-for-all war.

Key words: conflict, crisis, anthropology, globalization, terrorism.

Resumen: Este ensayo desarrolla una teorfa del conflicto en clave antropolégica. El conflicto
no se ha de concebir en términos estrictamente politicos o bélicos. Es algo existencial que
atafie a la vida humana de cada cual. Es algo que nos acompafia irremediablemente como
seres humanos en nuestro devenir circunstancial. Aun cuando hay que evitar una lectura
exclusivamente politicista o belicista en torno al conflicto, se han dado, sin embargo,
fenémenos, como por cjemplo los conocidos atentados terroristas yihadistas del 11 de
septiembre de 2001 en EUA y del 11 de marzo de 2004 en Espana, que por su magnitud e
impacto medidtico han acabado motivando esa lectura y, en especial, una percepcion global
de la vida social como territorio de conflictividad. El modelo comunitario aristotélico que
llegd hasta la época moderna es sustituido por el, todavia hoy excesivamente vigente, modelo
individualista y conflictivista hobbesiano que declara la “guerra de todos contra todos”

Palabras clave: conflicto, crisis, antropologfa, globalizacién, terrorismo.

ISSN 1405-1435, UAEM, num. 60, septiembre-diciembre 2012, pp. 177-204



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Presentacion del tema, conflicto y crisis en un mundo global

Comenzaré este ensayo plantedndole al lector las siguientes interrogantes,
algunas de las cuales puede pensarse —mds de un lector posiblemente asi lo
haréd— que en el fondo no son otra cosa més que serias afirmaciones: ;Vivimos
en un mundo global en permanente conflictividad y crisis a la vista de los
acontecimientos que por todos lados nos acechan y no hacen otra cosa, la ma-
yorfa de ellos, sino volvernos a todos los seres humanos, independientemente
de nuestra adscripcion y/o procedencia territorial, étnica o cultural..., cada
vez mas fragiles y vulnerables? ; Qué entendemos por ambos conceptos, con-
flictoy crisis, y concebidos ambos en su multidimensionalidad social o antro-
polégicamente? ¢Qué significado adoptan mayoritariamente? ; Cabe asumir
respecto del devenir del mundo actual, y ante la crisis en esta segunda moder-
nidad de la idea de progreso —sobre todo moral-, y algunos de sus derivados
(mito de la perfectibilidad humana, de la conquista de la naturaleza y de la
felicidad), una postura decadentista o catastrofista cada vez mas aceptada por
algunos sectores sociales, y por algunos medios difundida, y que por ejemplo
en Occidente concebiamos como caracteristica de otras épocas que creiamos
ya olvidadas o desterradas del imaginario social? ;Vivimos en un mundo, en
definitiva, cada vez mas globalizado (interconectado), pero también cada vez
mas estremecido o acongojado existencialmente?

Estas y otras muchas cuestiones que desde las antes planteadas irdn sur-
giendo al hilo del discurso hilvanado a lo largo de este trabajo se intentard ir
respondiendo. Si bien es verdad que la perspectiva ofrecida en este ensayo es
especialmente pesimista respecto a nuestra época o siglo y en relacién con
las multiples situaciones de crisis y conflicto, no por ello se niegan los logros
(consensos y acuerdos, por ejemplo, en temas de derechos individuales y so-
ciales) y progresos —aspectos positivos— conseguidos en nuestras sociedades,
sobre todo occidentales, en especial en los dos ultimos siglos. Avances socia-
les y posiblemente los que mds interesan: médico-sanitarios y cientifico-téc-
nicos, que han mejorado nuestra existencia indudablemente, nuestra calidad
y esperanza de vida.

Somos mds y en general vivimos mejor, aunque el crecimiento demogré-
fico despierte cierta preocupacidn, ya que los recursos disponibles escasean
siendo insuficientes, segun se plantea, para alimentar a tanta poblacién: so-
mos ya 7000 millones de personas. Al margen de esta cuestion, tengo que
decir que aunque no soy ajeno y aplaudo los avances en muchos campos lo-
grados, en este ensayo inclino la balanza hacia los aspectos mas negativos de
las diferentes crisis y conflictos. Légicamente soy consciente de que no todos

178



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

los autores que han reflexionado sobre el conflicto comparten mi perspec-
tiva. No tienen por qué hacerlo, particularmente aquellos que se dedican a
investigaciones para la paz y la concordia en un mundo global. Solamente
afirmo que, desde mi punto de vista, el conflicto en su aspecto més peyora-
tivo presenta un mayor predominio en la actualidad. En otros momentos si
que compartirfa con Salvador Giner que “la vida social es conflictiva, por lo
menos en la misma medida en que es consensual”

Para Salvador Giner, “el conflicto es una de las categorias mds vastas de
la vida social. Toda ella es conflicto o integracién: las més de las veces, ambas
cosas a la vez. Frente a la accién social integradora o funcional, basada en
un mayor o menor grado de cooperacion, se alza la otra gran categoria de la
conducta humana, la actividad opositiva o conflictiva” (Giner, 1995: 62 y
70). El desequilibrio actual es, a mi juicio, a favor del conflicto. La sociologia,
que tiene en Salvador Giner a uno de sus principales representantes, no ha
obviado el estudio del conflicto, si bien este trabajo va més all4, por cuanto
son diversas las lecturas sobre todo del campo de las ciencias sociales' —como

1 El campo de la antropologia como ciencia social es plenamente fecundo en relacién con el
estudio del conflicto. Son varios los autores atraidos por este asunto. Por ejemplo, Georges
Balandier, Paul Bohannan o Sun Tzu. En sus teorfas del caos y del conflicto, Balandier dice
que el hombre no es conflictivo por naturaleza, como pensaba, por ejemplo, el socidlogo
Max Weber. Son los aspectos socioculturales o el desequilibrio entre la estructura social y
culturallos que causan, por ejemplo, los conflictos bélicos. El origen de la agresién radicaen la
frustracidn, la escacez, la carencia de territorios, de recursos naturales, de poder, deliderazgo,
entre otros. Segtin Austin (1990), “el ambiente de interrelaciones en que se desenvuelve
el ser humano, con su consiguiente resultado de conflictos, paz y statu quo, parece haber
preparado al hombre biolégicamente para la lucha fisica o verbal, que es la forma mds activa
y directa con la cual comtinmente entendemos al conflicto”. En los estudios de antropologia
politica o antropologia del poder, como la llama Lépez Lara, hay que senalar los trabajos
del citado Georges Balandier, donde se analizan los sistemas politicos propios de sociedades
llamadas primitivas y se ofrece una explicacién acerca del binomio orden-desorden en
el marco de la relacién entre el poder y lo sagrado, y donde lo ritual aparece como una
purificacion del orden social secular, coincidiendo asi con la tradicion de Edmund Leach
y Max Gluckman en cuanto a que los sistemas primitivos son perfectamente equilibrados.
En este sentido, Loépez Lara afirma que Gluckman, “a diferencia de Durkheim, que relaciona
las practicas rituales con la solidaridad y el orden, descubre en los rituales y ceremonias la
manifestacién de fracturas, descontentos, rebelién y reajuste, como queda claro con los
rituales de inversién de estatus, siendo asf que el rito funciona como un mecanismo de
liberacién catértica” (Lépez Lara, 1996: 199-202). En el campo de la teorfa del conflicto,
que tiene una larga trayectoria, podemos mencionar a algunos otros autores mds, algunos
de los cuales apareceran en las paginas que componen este trabajo: Heréclito, Ibn Khaldun,

179



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

podra ir comprobando el lector en las paginas que siguen— las que me han
conducido a elaborar este articulo sobre conflictividad y crisis en las socie-
dades contemporéneas y globales del, hasta el momento en muchos aspectos
ciertamente desalentador, siglo XXI, que contintia con los desajustes gesta-
dos especialmente en los dos siglos anteriores.?

La perspectiva epistemoldgica que subyace en este trabajo es antropolé-
gica: holistica o, como a mi me gusta decir, forjada desde la interdisciplinarie-
dad, evitando por tanto estériles reduccionismos o particularismos que sélo
ofrecen verdades a medias, visiones parciales y consecuentemente incomple-
tas de la realidad social. Se aportan, desde las distintas ciencias, conocimien-
tos pero siempre parciales nunca totalmente completos.

_Aqui reside, no obstante, la esencia y eterna longevidad del conocimien-
to. Este morirfa de estupor si estuviera por completo satisfecho. No otra cosa
es esto que su miseria y esplendor. Las diferentes disciplinas que conforman
el mundo del conocimiento humano deberian, aunque queden circunscritas
a su propio campo de accién, donde son legitimamente soberanas, dialogar

Miyamoto, Maquiavelo, Bodino, Karl Marx, Katl von Clawsewitz, Thomas Hobbes, Georg
Simmel, Henry Kissinger, autores todos ellos incluidos dentro de la denominada postura
clasica. La postura contemporanea la componen las tesis de Louis Kriesberg, Lewis Coser,
Herbert Marcuse, Erich Fromm, Randall Collins, el ya citado Georges Balandier y Elton
Mcneil, pero también Joseph Redorta, Juan Luis Pintos, Robert Fisk o R. Kauchinsky, entre
otros. Todos ellos sentaron las bases tedricas de esta importante perspectiva socioldgica. En
el siglo XIX aparecieron dos formas de la ideologia del conflicto: el socialismo marxista y el
darwinismo social. En el siglo XX, considerando las experiencias de los conflictos bélicos, la
teorfa del conflicto ha tenido un desarrollo importante. Los teéricos del conflicto afirman
que para entender plenamente la sociedad se deben analizar los procesos de conflicto,
desorden, desacuerdos y de hostilidad entre los diversos grupos sociales. De acuerdo con este
enfoque, el conflicto es una constante sociolégica, pues estd presente en todas las sociedades
y grupos humanos. Contrario a lo planteado por los funcionalistas, los teéricos del conflicto
consideran que éste puede llevar a la definicién de problemas y a la transformacién de la
sociedad. Critican la vision funcionalista, de que existe un consenso social universal. Para los
tedricos del conflicto, los grupos dominantes coaccionan y presionan al resto de la poblacién
a la sumisién y conformidad. El orden social, piensan aquéllos, es mantenido no por el
consenso, sino por la fuerza; la amenaza de la fuerza u otras formas sutiles de dominacién.
Puede el lector aproximarse mds detenidamente a las aportaciones concretas de algunos de
los autores citados y también a las ideas anteriormente expuestas, consultando el trabajo de
Asael Mercado Maldonado y Guillermo Gonzélez Veldsquez (2008).

2 Muchos han sido los logros (sociales, politicos, cientificos) conseguidos en los siglos XIX
y XX, pero también muchos los desequilibrios/desajustes que todavia hoy seguimos arras-
trando, como lo muestro en este trabajo.

180



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

entre si y complementarse para lograr un conocimiento mas verdadero, o més
cercano a la realidad de los hechos. No otra cosa se persigue que lograr una
perspectiva mds integra y, de este modo, privilegiada sobre cualquier tema
que les sea comun. Finalidad consustancial a los estudios antropoldgicos que
tradicionalmente han venido persiguiendo la complementariedad interdisci-
plinar o una visién integral de la realidad. Son, por fortuna, cada vez mis los
campos cientificos que dotan, hasta hoy, de cierto barniz antropoldgico sus
estudios disciplinarios mas especificos, como asimismo exige el “espiritu de
los tiempos” que insta a evitar lo que el filésofo espafiol José¢ Ortega y Gasset
denominaba en 1930 en su obra cumbre La rebelion de las masas, “la barbarie
del especialismo”. Podemos traer a colacién un fragmento de la obra de Orte-
gay Gasset para ilustrar lo que aqui venimos defendiendo:

La ciencia necesita —afirma Ortega— la colaboracion, en que lo sabido por uno se acu-
mula a lo descubierto por otro. La vista de cada investigador es limitada: cada cual po-
see un dngulo visual diferente, que excluye otros modos de ver, y, por tanto, le ciega para
ciertas facetas de los hechos. S6lo la integracion de muchos puntos de vista enfocados
sobre un mismo tema arrancan a éste su plena fecundidad (Ortega, 2004: 723).

Ortega, como es denominado en los circulos orteguianos, destaca en
muchos puntos de su obra la necesidad de ayuda mutua en que se encuentran
las distintas especialidades cientificas. El saber de uno se debiera articular en
el hueco que es la ignorancia del otro. Asi se obtendria “un saber compacto,
sin agujeros” (Ortega, 1983: 443). Saber compacto ¢ integral absolutamente
necesario en un mundo global que demanda para su completa comprension
altas dosis de interdisciplinariedad. Muchos de los fenémenos y/o aconteci-
mientos sociales, situaciones particulares o locales que interesan y que acon-
tecen en el mundo actual se han de comprender en clave interdisciplinar, ast
como atendiendo, siempre que sea posible, a su significacion a nivel global.
Es lo que desde el campo de la antropologia se entiende como glocalidad.
Volviendo nuevamente a Ortega podriamos decir lo siguiente:

Lo que es parte s6lo puede entenderse si lo referimos al todo de que ello es parte —sélo
en relacién con ese todo es lo que es y tiene su verdadero sentido. La parte es asf un 6r-
gano de un organismo. Si la parte s6lo tiene sentido cuando vemos su puesto en el todo
a que pertenece, quiere decirse que, por siy aislada, carece de sentido precisamente
porque es sélo parte, por tanto, algo incompleto, puro fragmento. De donde resulta
que sdlo tiene por si mismo sentido, significacién algo cuando no es fragmento, sino,

por el contrario, realidad completa y genuino todo (Ortega, 1983: 562-563).

Ofrecida esta breve introduccién general sobre la necesidad del enfo-
que antropoldgico en cualquier estudio de la vida social y que aqui cruza-

181



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

mos con la perspectiva del conflicto social en sentido amplio, en el siguiente
apartado atendemos a la idea de conflicto y crisis desde la globalidad, es de-
cir, multidimensionalmente, mencionando algunos, e ilustrativos, ejemplos.
En un tercer apartado, reflexionamos sobre la conflictividad en una socie-
dad global que ha renunciado radicalmente al modelo aperturista, altamen-
te socializador y comunitario que inauguré hace muchos siglos atrds, nada
menos que en la clasica Antigtiedad? el filésofo iusnaturalista Aristoteles y
que se ha acogido con fuerza —en realidad se comenzé a acoger al mismo
desde los comienzos de la primigenia Modernidad, que es cuando aquella
sociedad comenzé a caminar— a un modelo dicotémico, cerrado y conflicti-
vista e individualista —denominado en el 4mbito intelectual, y por muchos
tedricos, como hobbesiano—.

Este tltimo modelo no serfa, por tanto, solamente caracteristico —o pri-
vativo— de un, por otro lado hipotético, estado natural anrquico o sin ley
ni orden, al que por cierto se referia Thomas Hobbes en su cldsica obra de
filosofia politica titulada Leviatin (Hobbes, (1980) [1651]: 222 y 223). El
individualismo como ideologia —como Weltanschauung— gobierna, haga-
mos hincapié en esta idea, el conjunto de la vida social de casi la totalidad
de la humanidad, inmersa en un mundo global. Como estilo de vida, que
responde a un sistema ideoldgico o de pensamiento, el individualismo queda
en evidencia en la mayorfa de, por no decir en todas, nuestras acciones y/o
comportamientos. Vertebra nuestro mundo capitalista, competitivo y con-
sumista que domina practicamente la vida social a escala mundial y que nos
permite hablar hasta cierto punto de una “guerra de todos contra todos” y
casi consecuentemente del “hombre como un lobo para el hombre”.

Aunque esta célebre expresion no deja de ser una gran metafora, para
algunos autores es, literalmente hablando, poco cierta. Es el caso de Erich
Fromm, uno de los principales tedricos del conflicto, quien, traduciendo este
tltimo en términos especialmente de agresividad y/o destructividad, parte de
la consideracién de que el hombre es mucho mas destructivo y cruel que el
animal: “El animal no es sidico, no es hostil ala vida, pero la historia humana
es un documento de la inimaginable crueldad y la extraordinaria destructivi-

dad del hombre”.

Para Erich Fromm, si la humanidad tuviera el monto de agresividad que
muestran los chimpancés,

3 Aun cuando la sociedad ateniense, el mundo cldsico en gcneral, era esclavista, machista

y elitista, también es verdad que existia un predominio de la sociedad o comunidad —de los
intereses comunes— sobre el individuo a cuyo servicio éste debia estar.

182



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

no deberfamos preocuparnos en absoluto por la guerra y la agresién. Lo mismo se obser-
vaen el caso de los lobos. Los lobos entre si no son en absoluto agresivos, sino muy amis-
tosos. Por lo tanto, me parece injustificado describir la agresividad entre los hombres
comparéndola con la de los lobos cuando se dice: un hombre se comporta respecto del
otro como un lobo respecto del otro (homo homini lupus)” (Fromm, 2011: 81, 84, 85).

Repetimos que esta férmula es utilizada en este trabajo a modo de gran
metafora, considerando su parte de verdad, que la tiene. Lo que nos interesa
destacar, en relacién con Erich Fromm como estudioso del conflicto, es que
este autor sitda las raices de la agresividad, no en la animalidad del hombre,
sino que al ser la agresividad humana mayor que la de los animales, “la pri-
mera debe originarse en las condiciones especificas de la existencia humana”

(Fromm, 2011: 81, 82).

Condiciones especificas que, como en este trabajo mostraremos, actual-
mente suscitan una mayor agresividad, conflicto o destruccién en el individuo
en su relacién con los demds, que, segtin Fromm, preexiste biolégicamente en
éste como disposicién o posibilidad: “La agresividad es una posibilidad que
reside en el hombre, en todos nosotros, y que se manifiesta cuando uno no se
ha desarrollado de una manera més adaptada y madura” (Fromm, 2011: 82).

En su ensayo Anatomia de la destructividad humana, Erich Fromm dice
que existen dos tipos de agresion en el hombre: una maligna o destructiva
y otra benigna y defensiva, filogenéticamente programada y biolégicamente
adaptativa, al servicio de la supervivencia del individuo y de la especie, y que
el hombre comparte con el resto de los animales. Interesdndose en la natura-
lezay condiciones de la primera forma de agresion, la mas dafina, establece la
que para él es una de las principales diferencias entre el hombre y el animal. El
hombre, dice Fromm, “difiere del animal por el hecho de ser el inico primate
que mata y tortura a miembros de su propia especie sin razén alguna, biolé-
gica ni econdmica, y siente satisfaccion al hacerlo. Es esta agresion maligna,
biolégicamente no adaptativa y no programada filogenéticamente, la que
constituye el verdadero problema y el peligro para la existencia del hombre
como especie” (Fromm, 2004: 18-19).

A partir de estas ideas sobre la condicién humana, ciertamente pesimis-
tas, en el cuarto apartado de este trabajo analizamos la relacién entre glo-
balizacion, terrorismo y conflictividad intercultural. En un quinto y tltimo
apartado, a modo de conclusién, reflexionamos sobre el conflicto en su rela-
cién con la situacion de incertidumbre e inseguridad que se vive en el mundo
actual o a nivel global.

183



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Conflicto y crisis desde la globalidad

Es desde el horizonte epistemoldgico de lo global interdisciplinar donde hay
que comprender los diferentes conflictos y crisis que en todas sus dimensio-
nes (politica, econdmica, social, cultural) afectan a buena parte de —aunque
posiblemente habria que decir en muchos sentidos a toda— la humanidad en
general, aun cuando naturalmente la significatividad y/o el impacto de esos
fenémenos conflictivos y de crisis —léase en sus diferentes versiones— sea en
términos generales sensiblemente desigual segtin la zona o territorio del pla-
neta que nos ocupemos de analizar o estudiar.

Cualquier ciudadano medio de por ejemplo nuestro mundo occidental,
con plena conciencia de la realidad, lo que supone entre otras cosas situarse
mis alld de esas, como decia Ortega, formas de hemiplejia moral que supone
ser, de manera absolutamente radical, de izquierdas o de derechas, es decir,
mas alld de todo ideologismo o politicismo integral que nos ciega a la hora
de intentar comprender el auténtico sentido de nuestra realidad mas inme-
diata o circunstancial en toda su complejidad, y sobre todo con un minimo
de sensibilidad respecto de las malversas circunstancias que a todos, aunque
en diferente medida, nos acechan a nivel “global’, dificilmente puede ignorar,
mds si cabe en estos gravemente convulsos momentos de comienzos del siglo
XXI el cada vez més preocupante panorama mundial —del que es respon-
sable en varios puntos el mundo occidental- en distintos frentes o 4mbitos
(econdmico —laboral-, ecolégico o medio ambiental, ideoldgico-politico,
étnico-religioso y/o intercultural).

Son numerosos los conflictos que subyacen a esos dmbitos mencionados.
Ambitos que destacan, al menos gran parte de ellos, por su interdependencia
como esl6gico en un mundo tefiido de globalidad. El trato dispensado al Otro,
no necesariamente al inmigrante, los enconados enfrentamientos, conflictos o
choques entre paises (entre civilizaciones dirfa Samuel P. Huntington), grupos
étnicos y/o culturales, la atroz explotacién de los paises oprimidos y de los
desheredados victimas de este “globalizado” sistema capitalista (hoy en crisis)
que cada vez destruye mds empleo, la desertizacion y la destruccion, a través
la mayoria de las veces de nuestra capacidad de accién —sobre todo abuso—
tecnoldgica, del medio ambiente..., aunque también podemos mencionar en
relacidn con nuestro poderio técnico-cientifico (biomédico), la clonacién, la
manipulacion/alteracién genética descontrolada, la eugenesia, el empleo de
elementos nucleares bacterioldgicos con fines destructivos para la humanidad,
la seleccion genética o “cria selectiva” llevadas osadamente al limite, la experi-
mentacion con humanos, etcétera.

184



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

Todos ellos son ejemplos mds que significativos y generadores de dis-
tintos conflictos: culturales, politicos o morales, entre otros. Un tema harto
debatido por multiples actores y/o agentes sociales y que suscita una gran
cantidad de conflictos, a tenor también de la importancia dada en las ulti-
mas décadas al cambio climatico, es la contaminaciéon del medio ambiente
que afecta sensiblemente a los paises pobres y a los més pobres en los paises
desarrollados y avanzados, lo que se debe a que son los paises ricos, y los més
ricos dentro de estos ultimos, los que mayor nivel de consumo y progreso
usufructdan y, por ende, los que mds contaminan.

Lalucha por los recursos naturales escasos a nivel mundial, que subyace a
la situacién anterior, conduce a situaciones de conflictividad politica y social.
Son las potencias mas poderosas las que generalmente se acaban imponiendo
a nivel mundial en detrimento de las mas débiles que, amén de explotadas,
son también las que acaban sufriendo las consecuencias (medioambientales,
sociales) de la vordgine consumista de los paises ricos.

Esta lucha por los recursos escasos entre paises y sus consecuencias, que
aqui definimos como generadora de conflictividad politico-social, ha sido
destacada por Lewis A. Coser (1956) en su trabajo: The Functions of Social
conflict. Dice aquél: “El conflicto social es una lucha por los valores y por el
estatus, el poder y los recursos escasos, en el curso de la cual los oponentes
desean neutralizar, dafar o eliminar a sus rivales” (Coser, 1956: 8). Cier-
to es también que el conflicto generalmente cohesiona a nivel interno a los
grupos, colectividades o paises oponentes o en pugna. Aspecto este tltimo
destacado tanto por Lewis A. Coser como también por el socidlogo y filé-
sofo alemén George Simmel. Este, en vez de centrar su atencién sobre los
aspectos disfuncionales y destructivos del conflicto, se ocup6 de los efectos
que podriamos llamar positivos, las funciones integrativas del conflicto a ni-
vel interno de grupo.

George Simmel vio en el conflicto una de las fuerzas integrativas mas
potentes con que un grupo pueda contar, pues, entre otras cosas, aumenta
la solidaridad interna (Simmel, 1955: 18).* Aun cuando somos conscientes
de la dimension positiva del conflicto, en este trabajo, como ha quedado ex-
plicitado, nos interesa reflexionar sobre la faz negativa o mds peyorativa del
mismo que, como antes hemos dicho, puede, por ejemplo, suscitar la lucha
por los recursos escasos entre paises o Estados.

4 Otro delos autores que se ha ocupado extensamente de la teorfa del conflicto social es T. B.
Bottomore, quien demanda una teorfa adecuada y unificada del conflicto. Véase Bottomore

(1970: 138).

185



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Vinculado estrechamente con esta cuestion de lucha por los recursos del
planeta, se encuentra el conjunto de riesgos anexo a nuestro, ya mencionado,
uso desmedido de la tecnologia que, aunque nos ha facilitado la vida,’ tam-
bién ha remarcado més las diferencias en un mundo que presume de ser glo-
balizado, ademads de que estd produciendo verdaderos estragos en el medio:
habitat naturales destruidos, especies amenazadas y extintas, suelos degrada-
dos, altos niveles de polucién y —la ya aludida— contaminacién ambiental,
calentamiento mundial y pérdida de biodiversidad, etcétera.

Si estos son hechos destacables y generadores de preocupacién y con-
flictividad, en estos tltimos afios hay un fenémeno, no obstante, que destaca
holgadamente por encima de todos los demas y que hace aflorar, entre otras
cosas, el resentimiento y el odio en materia intercultural: la guerra fictica
¢ ideolédgico/politica contra el terrorismo fundamentalista como fenémeno
conflictivo global.

A partir del 11 de septiembre de 2001, con el atentado terrorista yi-
hadista ocurrido en EUA, refrendado el 11 de marzo de 2004 en Espana
—aunque también se podrian mencionar otros muchos lugares afectados
por esta situacion de horror—, el mundo “cambid’, asi como también nues-
tra manera de concebir la globalizacién, en tanto tomamos conciencia de
forma multitudinaria de nuestra vulnerabilidad global, de que los peligros
y amenazas también se han convertido en globales y no sélo la economia, el
conocimiento, la informacién, que dispensan los distintos medios de comu-
nicacién, u otros fenémenos o hechos culturales: “El 11 de septiembre de
2001 supuso —segtin Edgar Morin— un electroshock decisivo en el devenir
de la sociedad-mundo vy, a partir de la desintegracion de las dos torres de
Manhattan, extendié por el mundo el sentimiento de una amenaza planeta-

ria” (Morin, 2009: 65).

Gille Lipovetsky y Jean Serroy afirman que lo ocurrido en Nueva York el
11 de septiembre de 2001 no debe entenderse tanto como ingreso en un nue-
vo periodo cuanto como acentuacién o remate del proceso multiforme de

desorganizacién hipermoderna de los referentes. El santuario de paz que representaba
Estados Unidos ha dejado de serlo. La hiperpotencia del mundo se ha vuelto vulnera-
ble, frégil, objeto de destruccién masiva. Por insélito que sea, el fendmeno no ha hecho
sino inscribirse en la continuidad de la desorientacién general del mundo, pasando a ser
una de sus caras més trdgicas y emblematicas (Lipovetsky y Serroy, 2010: 21 y 22).

Como una amenaza planetaria que también desorienta, aunque en otro
nivel —si bien pueden obviamente encontrarse conexiones entre ambas-—,

5 La tecnologia también puede llegar a ser un instrumento de control social.

186



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

se interpreta en la actualidad la crisis que a nivel mundial o global acontece
en el macrodmbito econémico —de la que se ha ocupado extensamente por
ejemplo el Premio Nobel de Economia Joseph E. Stiglitz—. Crisis econémica
global con indudables interferencias politicas y de otra indole social y con un
fuerte impacto a nivel local 0 de microcomunidad, y sobre todo generadora
de conflictividad.

Joseph E. Stiglitz tiene claro, en primer lugar, que la globalizacién —en
el seno de la cual ubicamos, como ¢l también hace, la crisis econdémica plane-
taria del momento actual- tal y como estd planteada es fuente de conflicto y
crisis social por el sinfin de contradicciones a aquélla consustanciales.

En su obra El malestar en la globalizacién (2002), Joseph E. Stiglitz ex-
pone fundamentalmente las deficiencias de la globalizacién en su dimension
econdmica, advirtiendo sin embargo de su impacto social. En escritos poste-
riores, articulos de opini6n, conferencias y entrevistas, ha atendido a la glo-
balizada y prolongada crisis econémica. Es ésta, como ¢l también entiende,
motivo de una enorme conflictividad y pesimismo social.

Crisis y pesimismo agravados por la sistematica falta de acuerdos y/o
consenso entre lideres politicos mundiales sobre como solventarla y también
sobre otras cuestiones globales de la méxima urgencia y vinculadas, algunas
de ellas de forma més estrecha que otras, al campo de lo econémico, por ¢jem-
plo: las crisis ecolégica o medioambiental —la destruccién de la biosfera—, y
sobre todo alimenticia y humana en determinadas zonas del planeta sumidas
en la mas absoluta miseria, lo cual aumenta la desesperanza de aquellos que la
padecen cada dia un poco mis.

Preocupa y mucho la ausencia o, casi lo que es lo mismo, lo estéril del
didlogo politico e institucional en torno a estos asuntos. Las élites politicas
de los distintos paises democraticos, que cada vez son afortunadamente mds
a nivel mundial, ya que la democracia “encaja” en una personalidad humana
amplia, comtn a muchas culturas (Fukuyama, 1992: 333), debieran aunar
esfuerzos y dialogar entre si mas constructivamente y también con los repre-
sentantes de las grandes corporaciones y plataformas empresariales e impe-
rios financieros y mercantiles, que también debieran poner de su parte, sobre
cémo abordar los nuevos retos en estos no menos nuevos, globales e intem-
pestivos tiempos y en ese decisivo campo (econdémico) del espectro social
que tanto repercute en la vida y en la cotidianidad de millones de personas a
nivel mundial.

No debemos olvidar, no obstante, que el motor de la globalizacién, con
sus progresos y regresiones, desigualdades y conocidas injusticias, se encuen-

187



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, ntim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

tra en el mundo occidental que debiera ser el primero en mostrar ejemplari-
dad.® Es fruto aquélla de nuestra Modernidad, hoy en crisis como la civiliza-
cién occidental y también mundial.

Como afirma Joseph E. Stiglitz es necesaria una globalizacién que fun-
cione para todos y no sélo para los ricos y los paises industrializados, sino
también “para los pobres y las naciones en desarrollo, vamos a hacer que la
globalizacién funcione para los miles de millones de personas para las que
atin no ha funcionado, vamos a lograr una globalizacién de rostro humano”
(Stiglitz, 2002: 314).

La humanizacién de la globalizacién de la que habla Joseph E. Stiglitz
también ha sido una idea defendida, en el terreno de los estudios culturales,
por el antropélogo Arjun Appadurai. Con la globalizacién, tal y como esta
planteada, predomina, dice Arjun Appadurai, el rechazo y el odio que se pro-
yecta sobre grupos minoritarios,

sobre minorias, que no son gratas a causa de sus identidades y lealtades andmalas. Las
minorfas encarnan el problema central de la globalizacién misma para muchos Esta-
dos-nacién. La globalizacion de la violencia contra las minorfas representa una pro-
funda angustia en relacion con el proyecto nacional y su propia relacién ambigua con
la globalizacién. Y la globalizacion, puesto que es una fuerza sin rostro, no puede ser
objeto de etnocidio. Pero las minorfas st (Appadurai, 2007: 51y 52).

Entre las minorias, Arjun Appadurai incluye no solamente a los extran-
jeros, sino también a “los enfermos, los némadas, los disidentes religiosos y
similares grupos sociales minoritarios” que han sido siempre el blanco “del
prejuicio y la xenofobia” (Appadurai, 2007: 52), que desgraciadamente estdn,
como popularmente se dice, a la orden del dia. En el campo de lo étnico-
religioso, en efervescencia ahora, han destacado multiples teéricos y también
antropologos de la religién, donde encontramos multitud de asperezas y con-
flictos que debemos comprender interculturalmente. De entre estos tedri-
cos podemos destacar, por ejemplo, y siendo conscientes de que olvidamos a
otros muchos también importantes, a Jonathan Friedman (mencidn especial
merece su trabajo Identidad cultural y proceso global, Buenos Aires, 1994) y
a Samuel P. Huntington (su obra mas conocida es E/ choque de civilizaciones
y la reconfiguracion del orden mundial, Barcelona, 2003). También abordan

6 El mundo o la cultura occidental debiera mostrarse ejemplar en muchas otras cuestio-
nes mds, como por ejemplo abandonar la agresividad y la violencia a la hora de resolver los
conflictos, transformando pacificamente los mismos. La transformacién pacifica de los con-
flictos, inherentes a la propia condicién humana, es uno de los grandes desafios que tiene la
humanidad para la creacién de una cultura de paz.

188



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

esta cuestién de “regreso” de lo religioso, aunque no profundizando tanto en
el asunto, Gilles Lipovetsky y Jean Serroy, en La cultura-mundo. Respuesta a
una sociedad desorientada (Barcelona, 2010).

La emergencia de lo religioso en estos tltimos tiempos, “la Revancha de
Dios” que dice Juan J. Tamayo (2009: 57), retomando esta idea de un autor
llamado Gilles Kepel, se ha extendido por todos los continentes, “todas las
civilizaciones y practicamente todos los paises” (Huntington, 2003: 113).

Ese renacimiento de la religion ha convertido también algunos espacios,
como el occidental, en un auténtico “coctel’, a veces explosivo por las renci-
llas étnico-culturales que diferentes posturas religiosas enfrentadas suscitan:
« 13 . . ’ . 4

Uno de los principales retos que tiene ante si el siglo XXT es el fenémeno de
las religiones [...], se ha producido un despertar de las religiones contra todo
prondstico, que ha sorprendido a propios y extranios por la radicalidad de sus
posiciones y por el amplio radio de influencia de sus propuestas” (Tamayo,

2009: 57).

Es en Occidente como espacio sociocultural donde se ha producido una
gran concentracién de propuestas de indole religiosa. Un espacio donde se
mezclan ideas/creencias de distinta procedencia, a las cuales se dota de una
significacién moral en la mayoria de ocasiones de base religiosa que en muchos
momentos se convierten en motivo de disputa o conflicto entre diferentes
grupos ¢étnico-culturales. Dice Samuel P. Huntington: “Las divisiones més
fundamentales de la humanidad, en funcién de la etnicidad, las religiones
y las civilizaciones, permanecen y generan nuevos conflictos” (Huntington,

2003: 77).
La “guerra de todos contra todos” en la nueva era global

Comencemos este apartado recordando la tesis del viejo Aristételes de que
el hombre, en cuanto animal politico o social, logrard su mas completa per-
feccidn o entelequia en sociedad o comunidad, pero nunca aislado o fuera del
todo social. El hombre es, pues, definido por Aristételes, y por los griegos
en general, como un “Zoon politikon”, “Homo politicus™: el hombre como
animal social, pero también al mismo tiempo como ser racional, es el creador
de complejos sistemas sociales y formas estatales (Winkler y Scheweikhardt,
1973: 15).

La racionalidad social del ser humano es aquello que le distancia del mun-
do animal instintivo e irracional.” La preeminencia otorgada a lo social por

7 Prefiero utilizar el término ser humano o incluso “individuo” en lugar del término hombre,

189



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

encima de lo individual queda en evidencia en el momento en que los griegos
afirman que la sociedad en sus diferentes formas o manifestaciones es anterior
al individuo, aunque bien es verdad que éste presenta una innata predisposi-
ci6n a aquélla. Es evidente que la ciudad, afirma convencidamente Arist6teles,
es anterior a la casa y a cada uno de nosotros, puesto que el todo es necesaria-
mente anterior a la parte. Entonces, estd claro que la ciudad, dice Arist6teles:

Es por naturaleza y es anterior al individuo; porque si cada uno por separado no se bas-
ta a s mismo, se encontrard de manera semejante a las demds partes en relacién con el
todo. Y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada para su propia suficien-
cia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un Dios (Aristételes, 1996: 17-18).

El ser humano solitario es ser a nivel animal. Algo casi incomprensible,
ininteligible para el pensamiento griego, que consideraba al hombre necesa-
riamente como miembro de una polis o ciudad-estado, que es el lugar donde
aquél podria llegar a ser plenamente humano, civico, virtuoso. El individuo
comenzaba por ser miembro de una ciudad, y s6lo como tal tenia existencia
humana. El griego y el romano sentian asi. El individuo no tenfa valor como
ente privado. Por lo mismo, no tenia derechos como ser individual o persona.
El Estado los asumia todos.

Si cabe hablar de algun tipo de libertad entre los antiguos es una liber-
tad colectiva o social, no propiamente individual. Pero muchos pensadores
niegan que la libertad de los antiguos sea auténticamente libertad, pues no
reconoce los valores o principios individuales y/o personales. La libertad de
los antiguos se resolvia sin mengua en el gobierno colectivo. Una libertad que
aparecia como tal en el momento en que el individuo formaba parte y parti-
cipaba en el poder colectivo o politico.

El pensamiento griego era sabedor de la libertad individual, pero no la
reconocia ni la protegia. El hecho, dice el tedrico Giovanni Sartori, de que
un prepotente instinto individualista atraviese toda la experiencia de la de-
mocracia de tipo ateniense, no desmiente que el individuo quedara ahi inde-
fenso y a merced de la colectividad. Aquella democracia no tenia respeto por
los individuos, mas bien se caracterizaba por la sospecha hacia los individuos
(Sartori, 2003: 206). Grecia —afirma Ortega— “ignora solo una cosa: esta idea
del yo. Curioso es, aun a primera vista, que no emplea este término en sus
filosofias: hablan siempre del yo no como nosotros —no como el sujeto de la
conciencia— sino como un sujeto social y colectivo: Platén mismo dice siem-

pre nosotros” (Ortega y Gasset, 2004 (VII): 449).

si bien es verdad que en el texto respeto el concepto genérico hombre cuando es utilizado por
corrientes de pensamiento o por autores que no soy yo mismo.

190



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

La importancia del individuo, en la época griega, en el mundo antiguo
en general, radicaba en su participacion en el ejercicio colectivo del poder. El
mundo de la Antigtiedad clésica —representado por las civilizaciones griega
y romana-— no conocia al individuo-persona como tal y no podia valorar lo
privado como esfera moral y juridica liberadora y promotora de autonomia
o de autorrealizacion:

Para el romano, el poder publico no tiene limites: el romano es totalitario. No concibe

siquiera qué pueda ser un individuo humano aparte de la colectividad a que pertenece.

El hombre, a su juicio, no es hombre sino como miembro de una ciudad. La ciudad no

es una suma de individuos, sino un cuerpo legalmente organizado, con su estructura

propiamente colectiva. El individuo no existe politicamente, ni puede actuar, sino al

través de drganos publicos. Como individuo y directamente, no puede hacer nada. Vi-

vir era convivir con los dioses, que son, ante todo, los dioses de la colectividad (Ortega,

2004 (V1): 109).

La colectividad era lo que conferfa al individuo su identidad. El caracter
humano de aquél se calibraba en funcién de su grado de inmersién y/o par-
ticipacién en el mundo social de la colectividad. Sin caer en los extremismos
del mundo antiguo, si podemos afirmar que la humanidad especifica del ser
humano y su socialidad —cosa distinta es su sociabilidad— estdn entrelazadas
intimamente. El homo sapiens es siempre y en la misma medida homo socius

(Berger y Luckmann, 1986: 72).

El ser humano es un ser social por naturaleza. La unién del ser humano
con su sociedad se nos aparece como algo zatural. El individuo es una misma
cosa con la sociedad donde vive. Es un nudo de relaciones sociales, un punto
de interseccién. Los individuos son el término sustantivo de la realidad social
humana. Pero no s6lo el ser humano es un animal social que se limita a vivir en
sociedad, sino que como indica Maurice Godelier, de la escuela antropoldgica
marxista y estructuralista francesa, es también un ser que produce la sociedad
para vivir (Godelier, 1990: 7); aunque bien es verdad, sin 4nimo alguno de
llevar la contraria a Maurice Godelier, que en muchas ocasiones se muestra
aquél socialmente improductivo. La sociedad es un sistema de relaciones in-
trasociales o intersociales, entre individuos o sociedades, respectivamente.

Esta forma de pensamiento responde al modelo aristotélico, plural y
abierto, del hombre como ser social o animal politico (naturaliter social) que
aspira a la virtud o arezé (excelencia civica y moral) en comunidad con los de-
mas y que llegd hasta la época moderna (Hugo Grocio), cuando es sustituido
por el modelo dicotdmico, cerrado, individualista y metodoldgico hobbesia-
no, el cual se ha acabado imponiendo. Este sustituye la tesis aristotélica del
hombre como animal social o politico por aquella otra, como argumentan

191



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Norberto Bobbio y Michelingelo Bovero, al predicar que el hombre es un
lobo para el hombre (homo homini lupus) (Bobbio y Bovero, 1986: 51-52).
Modelo hobbesiano que domina la vida social y cultural contemporinea
précticamente a nivel global convirtiéndola en cierta medida, como también
dirfan los tedricos realistas, en una “guerra de todos contra todos”

Recurriendo a Hobbes y a Hegel, aunque salvando las distancias entre
los dos, Francis Fukuyama argumenta en su obra E/ fin de la historia y el ilti-
mo hombre (1992) que para ambos tedricos la realidad social primaria no es
el amor o la concordia, sino una “guerra de todos contra todos” (Fukuyama,
1992: 220). A aquel modelo, sustentado en la discordia y el conflicto, y que
también tiene, por asi decirlo, una larga tradicién en la historia del pensamien-
to occidental —en cuanto podriamos remontarnos al fildsofo presocrético He-
raclito, para quien la guerra era la fuente de todas las cosas—, es permeable
toda dimensién de la vida social, y no solamente la vida econdémica, como
comunmente se suele afirmar, aunque el 4mbito de lo econémico es, en su
forma moderna de capitalismo neoliberal, uno de los que mas contribuye a la
difusién de ese modelo basado en el conflicto y en la agresiva competitividad.

El hobbesianismo como ideologia conduce el actual sistemna de eticidad
que premia el individualismo economicista —definido éste en términos es-
trictamente hobbesianos—, el cual solemos interpretar en términos de afén de
lucro, busqueda incansable del beneficio al minimo coste y agresiva competi-
tividad interpersonal que motivan la conflictividad, pero no exclusivamente
en el campo de lo econémico sino también en el resto de esferas de la socie-
dad, pues éstas estdn atravesadas por el nervio de la mercancia y del capital
que es para muchos el origen o causa del mal.

El mundo global ha incorporado este modelo basado en el conflicto fren-
te al anterior modelo aristotélico pacifista, plural, abierto y social; es decir,
celoso de la vida en comunidad como lugar dénde alcanzar la virtud (arezé)
y, por tanto, la plenitud civica y existencial. El estoico Marco Tulio Cicerén
(1989: 41-42) ahondaba en este tltimo modelo, a partir del cual destacaba
la importancia del respeto de cada uno como ser social para con todos los
demais; es decir, el reconocimiento mutuo como acto constitutivamente hu-
mano garante de la dignidad, la libertad y humanidad de cada cual, siendo
el objetivo final construir civicamente una comunidad. Sin embargo, en el
nuevo orden global, lo que destaca es sobre todo el conflicto, la discordia, la
guerra, el distanciamiento y el odio o resentimiento entre culturas, socieda-
des e individuos.

El Otro es hoy en dia un permanente extrano, un, la mayoria de las ve-
ces, fugaz y competidor enemigo. Los “otros” (entendidos como unos otros

192



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

extrazios, andnimos, sin rostro, con quienes nos cruzamos diariamente de pa-
sada o pululando por nuestras densamente pobladas urbes) son, como dice
Zygmunt Bauman en Miedo liquido. La sociedad contemporinea y sus temores
(2008), fuentes de las que emana una amenaza vaga y difusa para nosotros,
“lejos de transmitirnos una sensacion de seguridad y proteccion frente al pe-
ligro. Ni esperamos solidaridad alguna de ellos ni despiertan en nosotros soli-
daridad alguna cuando los vemos. Mantener las distancias parece ser el unico
modo razonable de proceder”.

Las relaciones humanas que conforman sobre todo los espacios urbanos
vitales y sociales que definen nuestras sociedades contempordneas occidenta-
les multiculturales, han dejado de ser dmbitos de certeza, tranquilidad y so-
siego espiritual. En lugar de ello, “se han convertido en una fuente prolifica de
ansiedad, una ansiedad perpetua y una vida en constante alerta. Las sefiales
de angustia no dejardn nunca de encenderse y parpadear. Las relaciones no se
fortalecen, los miedos no desaparecen” (Bauman, 2008: 93-94).

El individualismo radical como ideologia eminentemente contempora-
nea cada vez mis globalizada define nuestro periodo histérico frente a otros
periodos o épocas anteriores que valoraban la comunidad y los lazos sociales
e interpersonales muy por delante de los intereses puramente individuales.

Desde el campo de la antropologia también se ha prestado, y se sigue
prestando, atencidn a esta cuestiéon. Desde su nacimiento en el siglo XIX,
los estudios de antropologia han mostrado el contraste entre el modo de vida
capitalista e individualista, sobre todo europeo, y el estilo de vida de otros
pueblos, denominados “primitivos” —barbaros o salvajes— contemporaneos,
ubicados en distintos territorios no europeos —de Asia, Africa, América o
Australia— y también de otras épocas histéricas, cuando predominaba lo co-
munitario muy por encima de lo individual.

Estilo de vida comunitario esbozado por algunos de los mas destaca-
dos antropélogos evolucionistas decimondnicos: Taylor, Ferguson, Maine o
Morgan. Autores clasicos de la antropologia como ciencia social que, desde
una perspectiva histérica-diacrdnica, nos hablan en sus obras especialmente
de la existencia de una fase/etapa de la evolucién humana anterior al naci-
miento del conflictivista y contractualista capitalismo individualista, carac-
terizada por el predominio de los intereses grupales muy por delante de los
intereses individuales. Una etapa en que predominaba en términos generales
un mayor espiritu comunitario, consecuentemente menos individualista y
también menos conflictivo o agresivo —aunque existian disputas y enfren-
tamientos, éstos no resultaban tan moralmente (o simbdlicamente) dafiinos
como en el momento presente—, menos competitivo, en cuanto aquella etapa

193



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, ntim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

aparecia jalonada por las relaciones humanas de parentesco que favorecian
la reciprocidad —especialmente en su forma generalizada o equilibrada—, o
el intercambio entre los socialmente iguales y la redistribucion —preferente-
mente igualitaria— como formas alternativas de comportamiento econdmico

y social (De Haro, 2008).

Elantropélogo Jonathan Friedman argumenta, atendiendo al mundo ac-
tual, que el individualismo moderno camina de forma paralela al crecimiento
de los sistemas capitalistas comerciales, los cuales arrancan a las personas de su
insercién en relaciones “tradicionales” (basadas en formas de comportamien-
to reciproco y redistributivo, asi como mds familiar, interpersonal, més cer-
cano y emotivo...) y las reintegran como sujetos individuales en un conjunto
més abstracto de relaciones contractuales y monetarias, donde las relaciones
personales y de parentesco quedan cada vez mds marginadas y atrofiadas y se
convierten a menudo en mecanismo de supervivencia en el mundo.

Un mundo donde se da cada vez mds una forma de reciprocidad de na-
turaleza negativa: el engafo, el robo o el subterfugio que son por si mismos
generadores de conflictividad (Friedman, 1994: 53). Este empobrecimien-
to de las relaciones humanas interpersonales también ha sido destacado por
Zygmunt Bauman, quien nos habla de una “Cultura de residuos” (Bauman,
2005: 166). Esta es una expresién que él suele utilizar muy a menudo para de-
finir el estado de degradacion cultural especialmente del mundo occidental.
En el mundo actual —no sélo en el occidental- dominado por la impersonal
y capitalizada cultura del consumo de masas, “la solidaridad tiene pocas po-
sibilidades de brotar y echar raices. Las relaciones destacan sobre todo por su
fragilidad y superficialidad” (Bauman, 2005: 166-167). Ast lo han entendido
también Gilles Lipovetsky y Jean Serroy. En su ensayo La cultura-mundo.
Respuesta a una sociedad desorientada (2010), ambos autores diseccionan so-
ciolégica y antropolégicamente la por ellos denominada hipermodernidad,
organizada sobre la base de cuatro polos que son el hipercapitalismo, la hi-
pertecnologia, el hiperindividualismo y el hiperconsumo, “principios estruc-
turadores del mundo que se avecina’.

La conjuncién de todos ellos suscita nuevos temores y cautelas. Bajo el
nuevo orden global definido por aquellos cuatro polos, desaparecen, segiin
Lipovetsky y Serroy, la sociabilidad y la solidaridad, todos los valores ¢ ideales
que definen el humanismo moderno: “;Qué serd de los vinculos comunita-
rios, de las relaciones basadas en el respeto y la devocién, en sociedades que
no conocen mas que las transacciones con IVA? ;No representa esto un nue-
vo paso hacia el nihilismo?” (Lipovetsky y Serroy, 2010: 68 y 122).

194



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

Estamos asistiendo al espectaculo de una precariedad sin precedentes de
los vinculos humanos, que podemos entender en forma de fugacidad de las
lealtades comunales y en forma de fragilidad y revocabilidad de los compro-
misos y las solidaridades. El nuevo individualismo, el debilitamiento de los
vinculos humanos y el languidecimiento de la solidaridad estan grabados en
una de las caras de una moneda cuyo reverso lleva el sello de la Globalizacién

(Bauman, 2008: 174-175).

Globalizacién, terrorismo y conflicto intercultural

La globalizacién del conflicto, de la disputa o del enfrentamiento y del con-
secuente resentimiento moral humano e intercultural, asi como del distancia-
miento interpersonal motivado por el modelo consumista capitalista y con-
tractualista neoliberal, y también de la fragilidad y superficialidad de las rela-
ciones humanas, es una situacién que a muchos de nosotros nos da, al menos,
qué pensar. La visién conflictiva o, como aqui la denominamos, hobbesiana
del ser humano y de la cultura perfora el imaginario social de gran parte de la
humanidad.

Esta visién conflictiva se ha visto reforzada por determinados sucesos
y/o acontecimientos, como por ejemplo los brutales atentados terroristas
yihadistas del 11 de septiembre de 2001 en Nueva York (EUA) y del 11 de
marzo de 2004 en Madrid (Espana), aunque también han ocurrido y estin
ocurriendo atentados de esta naturaleza —sin entrar a valorar aqui la magni-
tud, en cuanto al nimero de pérdidas de vidas humanas, de estos execrables
hechos— en otras partes del planeta; sin eximir de responsabilidad en este
tema a algunas de las grandes potencias occidentales que también han llevado
-y llevan— a cabo intervenciones si no terroristas, si de caracter bélico, con-
trarias a los propios derechos humanos que curiosamente desde Occidente
desde hace mucho tiempo venimos proclamando. Atendiendo al primero de
los atentados mencionados y sefialindolo como causante del retorno al “cho-
que de civilizaciones” que ya senalé Samuel P. Huntington, el profesor de la
Universita degli Studi de Perugia Massimo Borguesi dice lo siguiente:

El colapso de las Torres Gemelas en Nueva York representa el retorno a la vision con-
flictiva de la cultura. Después del 11 de septiembre el mundo aparece nuevamente di-
vidido, marcado por el conflicto y la guerra. El redescubrimiento del Islam en clave
antioccidental lleva a aquel chogue de civilizaciones diagnosticado lucidamente por
Samuel Hungtinton. El libro de Hungtinton rebatia la tesis de Francis Fukuyama que
plantcaba que, después de 1989, el mundo se encaminaba hacia el fin de los conflictos,
hacia una progresiva homologacién del modelo econémico-juridico-politico occiden-
tal (Borguesi, 2009: 207-208).

195



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Acontecimientos de esta naturaleza terrorista y belicista refuerzan nues-
tra concepcion negativa del fendmeno de la globalizacién. Son, en mi opi-
nion, las dimensiones mas temidas y siniestras de lo global las que se acrecien-
tan, sobredimensionando el espectro de incertidumbre que se cierne sobre el
mundo convertido en una zona fronteriza global. El terrorismo globalizado
nos convierte a todos nosotros en candidatos potenciales para el papel de
victimas colaterales “en una guerra que no hemos declarado y para la cual no
hemos dado nuestro consentimiento” (Bauman, 2005: 120-122).8

A aquellos acontecimientos mencionados expresamente, hay que sumar,
como ya he dicho, algunos otros de esta misma naturaleza bélica (guerras,
atentados, genocidios o matanzas) que pricticamente ocurren a diario en
otras zonas del planeta (por ¢jemplo, en Oriente Medio y Préximo, en al-
gunas otras zonas especialmente del centro y sur de Africa, en Asia)’ y de los
cuales nos informan a muchos de nosotros acongojandonos continuamente,
aunque ya estemos mds que “acostumbrados’, los distintos medios de comu-
nicacién de masas (los cada vez més poderosos Mass media), cuya visién de
los hechos, aquella que nos transmitan, en la mayoria de la ocasiones se en-
cuentra tergiversada de acuerdo con intereses politicos.

La visién conflictiva global de las relaciones humanas e interculturales
que ocasionan tales acontecimientos se tramita en Occidente sobre la base
de una concepcién maniquea de la realidad polarizada en torno al “bien” y

8 El terrorismo como proceso de resistencia también es estudiado por la teorfa del conflicto
que hemos seguido en este trabajo.

9 Espectadores de excepcién de los conflictos ocurridos en estos territorios mencionados
son los reporteros o periodistas de guerra, como por ejemplo Robert Fisk, periodista y es-
critor inglés. Corresponsal en Oriente Medio para el periddico britdnico Zhe Independent
y columnista del periddico Piblico. Vive en Beirut, Libano, donde reside desde hace més
de 25 afios. Robert Fisk trabajé en la guerra civil del Libano (iniciada en 1975), la invasién
soviética de Afganistdn (1979), la guerra Irak-Irdn (1980-1988), la invasién israeli del Liba-
no (1982), la guerra civil en Argelia y las guerras de los Balcanes. Asimismo, ha cubierto el
conflicto palestino-israeli y realizé el seguimiento desde el mismo frente de la Primera Gue-
rra del Golfo Pérsico (1990-1991) y la Segunda Guerra del Golfo Pérsico (2003). Conside-
rado como uno de los mayores expertos en los conflictos de Oriente Medio, ha propiciado
la divulgacién internacional de las masacres de la guerra civil argelina, de los asesinatos de
Saddam Husein, de las represalias israclies durante la Intifada palestina y de las actividades
ilegales del gobierno de los Estados Unidos en Afganistdn ¢ Irak. Ha entrevistado en profun-
didad (siendo de los pocos periodistas internacionales que lo ha conseguido) a Osama Bin
Laden, lider de A/-Qaeda, protagonista de sangrientos atentados mundiales (entre los més
conocidos, y mencionado en este trabajo en diversas ocasiones, el ocurrido en Nueva York,
el 11 de septiembre de 2001).

196



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

el “mal’, que recrean en clave cultural los conceptos que parecian caducos o
trasnochados por simplistas, de “civilizado” frente a “incivilizado o primitivo”
—léase barbaro o salvaje—. Ante situaciones conflictivas en general, en Occi-
dente, como dice la profesora Irene Comins Mingol (2009: 76), mostramos
amenudo tendencias maniqueistas de considerar las cosas dicotémicamente:
el bueno y el malo, la victima y el verdugo, el bien y el mal. Por fortuna, la
realidad no es tan sencilla, sino mucho mas compleja. El emblema etnocén-
trico occidental: “civilizacién contra barbarie” subyace, sobre todo a partir
de los atentados del 11 de septiembre de 2001 en Nueva York, a la politica
destructiva y opresora de EUA en algunas partes del mundo, segin denuncia
expresamente Sheldon S. Wolin en su obra Democracia S.A. La democracia
dirigida y el fantasma del totalitarismo invertido (Wolin, 2008: 32-33). Esta
politica destructora de EUA —que histéricamente ha venido proclamando
la hegemonia de la identidad occidental civilizada o modernista, hoy en cri-
sis— en diversas zonas del plantea, a muchos nos hace pensar que los autén-
ticos “bdrbaros”, entendiendo por tal a aquellos que no reconocen la plena
humanidad y dignidad del otro, ni son los habitantes de otros paises defini-
dos como culturalmente inferiores o “primitivos” ni tampoco los extranjeros
que han venido de fuera al mundo “civilizado”, como los “grandes bérbaros
blancos” del siglo V, sino que estan entre nosotros. El no reconocimiento de
la dignidad o completa humanidad del otro nos arroja irremediablemente a
la barbarie y ha sido, en palabras de Francis Fukuyama, el origen del conflicto,
la indignacién, el resentimiento y el odio: “Hay también un lado oscuro en el
deseo de reconocimiento, un lado oscuro que ha conducido a muchos filéso-
fos a creer que es la fuente fundamental del mal en el hombre”. El sentimiento
de respeto que emana de cada individuo hacia su propia persona, el senti-
miento de “autoestima’, o lo que es igual, la exigencia de reconocimiento que
demandamos cada uno de nosotros hacia nosotros mismos como personas, se
debe completar con el reconocimiento y respeto que debemos sentir hacia los
demds. Esto es fundamental para lograr una convivencia socialmente civicay
racional. Cuando no existe tal actitud que debe ser, como indico, mutuamen-
te compartida, nos encontramos en “el punto de partida del conflicto huma-
no’, como dice Fukuyama. La ausencia de respeto y reconocimiento de unos
individuos, pero también de paises o sociedades, hacia otros, posiblemente
esté en la base de muchos de los acontecimientos antes mencionados. Francis
Fukuyama, recuperando algunas ideas de Hobbes, afirma que segun éste los
hombres pueden luchar por cosas necesarias, pero “a menudo luchan por 7i-
miedades; en otras palabras, por el reconocimiento’, siendo el reconocimiento
racional a escala universal por el cual todos “reconocen la dignidad de cada

197



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

uno como ser libre y auténomo” el reconocimiento supremo para Fukuyama
que se inspira en esta ocasion en el filésofo aleman Hegel (Fukuyama, 1992:
221,253,254, 277). Reconocimiento universal que posibilitarfa la paz mun-
dial, 0 al menos, como dice Francis Fukuyama, “la disminucién de la probabi-
lidad de guerra” (Fukuyama, 1992: 333). Sonia Valle de Frutos, profesora de
la Universidad Rey Juan Carlos de Madrid, tramita la idea de reconocimien-
to a partir de la idea de “xenofilia”. La xenofilia supone admiracién hacia el
otro, reconocimiento y respeto hacia su persona. El fenémeno de la xenofilia,
cuando acontece, indica “pasion por lo exético’, una actitud abierta hacia los
contactos, el auténtico cosmopolitismo. Con esta actitud lo que se intenta es
erradicar el fendmeno contrario, a saber: la xenofobia, que implica rechazo,
odio o aversién hacia el extranjero, extrafio o ajeno (Valle de Frutos, 2008:
121-123). El antropSlogo Claude Lévi-Strauss alude también a la idea de re-
conocimiento en clave estrictamente antropolégica o intercultural. Sostiene
que negando o no reconociendo la humanidad a los que aparecen como los
mas “salvajes” o “barbaros” de sus representantes, no se hace sino echar mano
“de una de sus actitudes tipicas. El barbaro es ante todo el hombre que cree
en la barbarie” (Lévi-Strauss, 2009: 310). Conviccidn que comparte Tzvetan
Todorov en El miedo a los barbaros: mds alld del choque de civilizaciones. Obra
en que siguiendo a Lévi-Strauss, Todorov, uno de los més influyentes tedricos
de la sociologfa en Europa, sostiene, en el marco de su reflexién sobre la dis-
tincién entre “bérbaros” y “civilizados”, que son bérbaros los que no recono-
cen la plena humanidad de los otros, “el que cree que una poblacién o un ser
no pertenece plenamente a la humanidad y que merece un tratamiento que
rechazarfa rotundamente aplicarse a si mismo” (‘Todorov, 2008: 38 y 73). Lo
que estos autores estan denunciando de forma clara es el hecho de que todas
estas situaciones son fuente de conflictividad humana y sociocultural.

A modo de breve conclusién: conflicto, incertidumbre e inseguridad en
el mundo actual

Las preguntas que enunciamos al comienzo de este trabajo han quedado sufi-
cientemente respondidas, siendo el lector quien debe sacar su propia conclu-
sion. La que aqui ofrecemos, en este tltimo apartado, no deja de ser una mera
exposicion final sobre la situacién de conflictividad que en todas sus formas
(econdmica, politica, social, cultural, religiosa) atenaza nuestra existencia en
la actualidad. En este ensayo hemos sido guiados por la estela del conflicto,
a partir del cual hemos podido comprender la fragilidad que se cierne en el
mundo actual sobre la vida humana individual. Esta se define antropolégica

198



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

y metafisicamente, entre otros atributos, por su radical inseguridad, acrecen-
tada por los miedos y temores globales que por todos lados nos acechan y
que nos convierten en mas indefensos y vulnerables si cabe. Algunos de los
fenémenos descritos, como los conflictos causados por el terrorismo, espe-
cialmente el fundamentalista, hacen que esté mas que justificado adoptar ac-
titudes pesimistas ¢ inclusive catastrofistas ante el devenir de la humanidad.
Pero como en este trabajo he tratado de evidenciar, no hay que reducir el
conflicto al terrorismo o al belicismo internacional. El conflicto no se ha de
concebir, como cominmente se hace, en términos estrictamente politicos 0
bélicos. Es algo existencial que atafe ala vida humana de cada cual, es decir, es
algo que nos acompana irremediablemente como seres humanos en nuestro
devenir més cotidiano o circunstancial y, por tanto, de nada sirve buscar res-
guardo en algun lugar. Asilo ha entendido, por ejemplo, el ensayista espanol
José Antonio Marina. En su obra La pasidn del poder. Teoria y prictica de la
dominacién (2008), reflexiona sobre el anhelo del poder como un instinto in-
herente a la condicién humana que mostramos cotidianamente en la mayor
parte de nuestras acciones y/o comportamientos. Ese anhelo suscita, segun
él, conflictos de lo mds variados en la vida del ser humano. De entre ellos, José
Antonio Marina destaca los siguientes:

Los conflictos de poder se dan sobre todo en la administracion del dinero, en las rela-
ciones sexuales, en el reparto de las tareas de casa y en la relacién con los nifios. Surgen
porque los deseos y los intereses de las personas que conviven pueden no coincidir, por
lo que estas tensiones de poder no son més que el deseo de satisfacer el propio deseo.
Vistas asi las cosas, parece imposible librar a las relaciones de convivencia de verse con-
taminadas por relaciones de poder” (Marina, 2008: 156).

La teoria del conflicto se ha encargado de estudiar y explicar cuestiones
relacionadas, precisamente, con la lucha de poder que tamiza la vida social,
por eso el conflicto inherente a aquélla no puede ser, como decia Max We-
ber, excluido de ésta (Maldonado y Gonzélez, 2008: 213). El conflicto, que
implica siempre relaciones de poder, desigualdades, desequilibrios, se nutre
asimismo de otros muchos y diferentes motivos. En cualquier caso, es lo que
mds predomina en la actualidad en cualquier esfera de la vida social y prac-
ticamente a nivel mundial. El conflicto ha doblegado en nuestras sociedades
al consenso que es el tnico que posibilita la convivencia civica y racional.
Esto hace que vivamos en un mundo global cada vez mas estremecido existen-
cialmente, cada vez mas vulnerable, donde todos estamos en peligro y todos
somos un potencial peligro para los demds. En realidad, tres son los papeles
posibles por representar en el mundo actual: el de perpetradores, el de vic-
timas y el de “danos colaterales”. Y, como dice Zygmunt Bauman, si para el

199



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

primero de ellos no faltan aspirantes, las filas de los elegidos para interpretar
el segundo y el tercero crecen de forma imparable (Bauman, 2008: 127-130).
Una situacién que estremece vitalmente y sobre la cual también ha meditado
en cierto sentido el antropdlogo Jonathan Friedman, quien se refiere a la mis-
ma en términos de desorden mundial. Esta es, dice aquél,

una era de desorden, y hasta de desorden cada vez mas grande. El desorden es de natu-
raleza global, pero la manera de experimentarlo es, para la mayoria de la gente, marca-
damente personal: creciente violencia e imaginacion de violencia, cada vez mds temor
a la catdstrofe, a las enfermedades peligrosas, al sida, a los asesinos seriales, a la desocu-
pacion, a la bancarrota y la pérdida de la propiedad. Se trata de una era de creciente
movilidad descendente, un mar cada vez mas grande de pobreza que rodea pequenas

islas de lujo yuppy (Friedman, 1994: 352).

En un capitulo de su obra Antropologia estructural. Mito, sociedad, hu-
manidades, el también antropédlogo Claude Lévi-Strauss dice que vivimos en
un mundo mas cruel que nunca para el hombre, “donde cunden todos los
procedimientos de exterminio, las matanzas y la tortura, ahora que, acercada
por el efecto de un poblamiento mas denso que empequeniece el universo y
no deja porcién ninguna de la humanidad a resguardo de una abyecta violen-
cia, pesa sobre cada uno de nosotros la angustia de vivir en sociedad” (Lévi-
Strauss, 2009: 43). Estas palabras de Lévi-Strauss nos pueden hacer pensar en
los —citados en mds de una ocasion en este trabajo— atentados yihadistas
terroristas del 11 de septiembre de 2001 en EUA y del 11 de marzo de 2004
en Espana, pero también en muchos otros execrables actos de esta naturaleza
o similar, que han acabado motivando en los seres humanos pricticamente a
nivel mundial una visién de la vida como territorio de conflictividad. Con-
flictividad extensible, como hemos mostrado, a otros ambitos; por ejemplo,
se ha extrapolado alo que es la convivencia/contacto intercultural en una so-
ciedad global, en la que cada vez es mayor el desplazamiento poblacional a
nivel internacional. Sin embargo, también hay opiniones contrarias a esta tl-
tima conviccion. El multifacético Tzvetan Todorov dice, a propdsito del con-
flicto en clave intercultural, que el encuentro entre culturas no suele producir
el choque, el conflicto y la guerra, sino “la interaccidn, el préstamo y el cruce”
(Todorov, 2008: 133). No obstante, una mayorifa de tedricos destaca la visién
conflictiva de la cultura o de las relaciones humanas interculturales sobre todo
en estos tltimos tiempos y a raiz de los mencionados acontecimientos.

Voy a finalizar este trabajo, aludiendo, como empecé, a la visién con-
flictiva de la cultura a nivel global, pero esta vez tal y como ha sido expuesta
por Luis Diaz G. Viana, quien inspirdndose también en Claude Lévi-Strauss,
sostiene lo siguiente:

200



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

Las diferencias raciales, los odios étnicos que parecen resurgir con fuerza en el reino
de lo global, no son més que excrecencias de un régimen de intolerancia mds profundo
que hunde sus raices en el pasado —en un sistema de representacién del mundo basado
como el occidental en la exclusidn- y tiende sus tentéculos hacia el futuro que promete
mas la amalgama, la hibridacién cultural, la neutralizacién de las diferencias que el res-
peto de las mismas (Viana, 2003: 72).

Bibliografia

Appadurai, Arjun (2007), “Globalizacién y violencia’, en Appadurai, Arjun, E/ rechazo de las
minorias. Ensayo sobre la geografia de la furia, Barcelona: Tusquets.

Aristoteles (1996), La Polttica, Libro L, cap. 13, 1253a-1253b, traduccién y notas de Manuela
Garcia Valdés, Madrid: Planeta de Agostini.

Balandier, Georges (1976), Antropologia politica, Barcelona: Ariel.

Balandier, Georges (1989), El desorden: la teoria del caos y las ciencias sociales. Elogio de la
fecundidad del movimiento, Barcelona: Gedisa.

Bauman, Zygmunt (2005), Vidas desperdiciadas: la modernidad y sus parias, Barcelona:
Ediciones Paidés Ibérica.

Bauman, Zygmunt (2008), Miedo liquido. La sociedad contemporinea y sus temores,
Barcelona: Paidés.

Bauman, Zygtmun, (2011), 44 cartas desde el mundo liquido, Barcelona, Paidds.

Berger, Peter L. y Thomas Luckmann (1986), La construccién social de la realidad, Madrid:
Amorrortu Editores.

Bobbio, Norberto y Micheldngelo Bovero (1986), Sociedad y Estado en la filosofia moderna.
Elmodelo iusnaturalista y el modelo hegeliano-marxiano, México: FCE.

Bohannan, Paul (1967), Law and Warfare: Studies in the Anthropology of Conflict, N. Y.: The
Natural History Press.

Borghesi, Massimo (2009), “Interculturalidad y misién cristiana en la sociedad de hoy”, en
Prades, Javier ez al. [comps.], Los retos del multiculturalismo, prélogo del cardenal A.
Scola, Madrid: Ediciones Encuentro.

Bottomore, T. (1970), “Sociological Theory and the Study of Social Conflict”, en J. C.
McKinney y E. A. Tiryakian, Theoretical Sociology, New York: Appleton Century;
reimpreso en T. B. Bottomore, La sociologia como critica social, Barcelona: Peninsula
(1976).

Cicerén, Marco Tulio (1989), Sobre los deberes, estudio preliminar, traduccién y notas de
José Guillén Cabanero, Madrid: Tecnos.

Comins Mingol, Irene (2009), Filosofia del cuidar. Una propuesta coeducativa para la paz,
Barcelona: Icaria.

Coser, Lewis A. (1956), The Functions of Social conflict, New York: The Free Press (en
espanol: Las funciones del conflicto social, México, FCE, 1961); también Nuevos aportes
a la teoria del conflicto social, Buenos Aires: Amorrortu (1967).

201



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, nim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

Diaz G. Viana, Luis (2003), E/ regreso de los lobos. La respuesta de las culturas populares a la
era de la globalizacidn, Madrid: Departamento de Antropologia de Espafia y América,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Fisk, Robert (2006), La gran guerra por la civilizacion. La conquista de Oriente Préximo,
Ediciones Destino.

Fukuyama, Francis (1992), El fin de la historia y el #tltimo hombre, Barcelona: Planeta.
Friedman, Jonathan (1994), Identidad cultural y proceso global, Buenos Aires: Amorrortu

editores.

Fromm, Erich (2011), E/ amor a la vida, Barcelona: Paidés.

Fromm, Erich (2004), Anatomia de la destructividad humana, México: Siglo XXL

Giner, Salvador (1995), Sociologia, Barcelona: Ediciones Peninsula.

Godelier, Maurice (1990), Lo ideal y lo material, Madrid: Taurus Humanidades.

Hobbes, Thomas (1980) [1651], Leviatin, I Parte, cap. XIII, edicién preparada por C.
Moyay A. Escotado, Madrid: Edicién Nacional.

Huntington, Samuel P. (2003), E/ choque de civilizaciones y la reconfiguracion del orden
mundial, Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica.

Kriesberg, Louis (1975), Sociologia de los conflictos sociales, México: Trillas.

Lévi-Strauss, Claude (2009), Antropologia estructural. Mito, sociedad, humanidades, Madrid:
Siglo XXI.

Lipovetsky, Gilles y Jean Serroy (2010), La cultura-mundo. Respuesta a una sociedad
desorientada, Barcelona: Anagrama.

Loépez Lara, Alvaro (1996), “Hacia una sociologia del caos”, en Martinez Flores, Rogclio
[coords.], Teorias socz'olo'gims contempordneas, México: Universidad Auténoma
Metropolitana, Departamento de Relaciones Sociales, Unidad Xochimilco.

Meneil, Elton (1975), La naturaleza del conflicto humano, México: FCE.

Marina, José¢ Antonio (2008), La pasién del poder. Teoria y prictica de la dominacién,
Barcelona: Anagrama, Coleccién Argumentos.

Mercado Maldonado, Asael y Guillermo Gonzélez Veldsquez (2008), “La teorfa del conflicto
en la sociedad contemporanea’, en Espacios piblicos, febrero, ano/vol. 11, nam. 021,
Toluca, México: Universidad Auténoma del Estado de México.

Morin, Edgar (2009), s Hacia el abismo? Globalizacién en el siglo XXI, Barcelona: Paidés.

Ortega y Gasset, José¢ (2004), Obras completas, Madrid: Taurus/Fundacién José Ortega y
Gasset (diez tomos), en curso de edicién.

Ortega y Gasset, José (1983), Obras completas, Madrid: Alianza, Revista de Occidente, doce
tomos.

Redorta, Joseph (2004), Cémo analizar los conflictos. La tipologia de conflictos como
herramienta de mediacion, Barcelona: Paidds.

Sartori, Giovanni (2003), ;Qué es la democracia?, Madrid: Taurus.
Simmel, George (1955), Conflict (traducido del alemén al inglés), New York: Free Press.
Stiglitz, Josheph (2002), El malestar en la globalizacién, Madrid: Taurus.

202



Alejandro de Haro-Honrubia. Antropologia del conflicto. Reflexiones sobre el nuevo orden global

Tamayo, Juan José¢ (2009), “Fundamentalismos y didlogo entre religiones”, en Nuiiez, Paloma
et al. [comps.], Filosofia y politica en el siglo XXI. Europa y el nuevo orden cosmaopolita,
Madrid: Akal.

Todorov, Tzvetan (2008), E/ miedo a los barbaros: mds allé del chogue de civilizaciones,
Barcelona: Galaxia Gutemberg, Circulo de Lectores.

Tzu Sun (2001), E{ arte de la guerra, Madrid: Trotta.

Valle de Frutos, Sonia (2008), “La antropologfa: marco referencial para el estudio de
las relaciones entre culturas’, en Valle de Frutos, Sonia, Cultura y civilizacién. Un
acercamiento desde las ciencias sociales, Madrid: Biblioteca Nueva.

Winkler, Eike y Josef Scheweikhardt (1985), “El compendio del cuerpo’, en Winkler, Fike
y Josef Scheweikhardt, E/ conocimiento del hombre. Expedicion por la antropologia,
Barcelona: Planeta.

Wolin, Sheldon (2008), Democracia S. A. Lademocracia dirigiday elfantasma del totalitarismo
invertido, Madrid-Buenos Aires: Katz Editores.

Recursos electrénicos

Austin Milldn, Tomds (1990), “La antropologia del conflicto y los métodos de resolucién
de conflictos en otras culturas”. Disponible en: http:// www.lapaginadelprofe.cl/Ant/
antconflicto.htm y www.geocities.com/ tomaustin_cl/ (5 de julio de 2007).

De Haro Honrubia, Alejandro (2008), “Eticay antropologia: dos disciplinas a la altura de los
tiempos”, en Gazeta de antropologia. Edicion electydnica, nim. 24, Granada: Universidad
de Granada. Disponible en: http://www.ugr.es/~pwlac/G24_07Alejandro_deHaro_
Honrubia.html (26 de febrero de 2011).

Alejandro de Haro Honrubia. Doctor en Antropologia Social en la Facul-
tad de Trabajo Social de Cuenca (Espafia), Universidad de Castilla-La Man-
cha. Es también profesor de Patrimonio Etnografico Espanol en la Facultad
de Humanidades de Cuenca y profesor de Antropologia Econémica y de
Lenguay Cultura en la Licenciatura de Antropologia Social y Cultural de la
Universidad de Castilla-La Mancha, titulo que expide la Universidad Com-
plutense de Madrid en convenio con la Universidad de Castilla-La Mancha.
Doctor por la Facultad de Letras de Ciudad Real (Universidad de Castilla-La
Mancha). Licenciado en Antropologfa Social y Cultural por la Universidad
Complutense de Madrid y licenciado en Humanidades por la Universidad de
Castilla-La Mancha. Es también profesor-investigador de la Fundacién e Ins-
tituto Universitario de Investigacion José Ortega y Gasset de Madrid. Ha co-
laborado como miembro del equipo de investigacion y edicién encargado de
la nueva edicién de Obras completas de José Ortega y Gasset, coeditadas por
Taurus y la Fundacion José Ortega y Gasset de Madrid. Miembro del equipo

de redaccién de la Revista de Estudios Orteguianos y evaluador externo de esta

203



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, ntim. 60, 2012, Universidad Auténoma del Estado de México

revistay de la Gazeta de Antropologia (Universidad de Granada, Espana). Pu-
blicaciones recientes: Elites y masas: filosofia y politica en la obra de José Ortega
y Gasset, Madrid, Espafia (2008); La dialéctica masa-minoria en la filosofia de
Ortega y Gasset: contribucion al andlisis de las diferentes dimensiones que los
conceptos “Hombre masa” y “Hombre minoria” adoptan a lo largo de la evolu-
cidn del pensamiento orteguiano), Ediciones de la Universidad de Castilla-La
Mancha: Coleccién Tesis Doctorales, nam. 269 (2009) [la comercializa-
cién de este titulo se realiza en la web especializada en este mercado de tesis
doctorales, en el link http://proquest.umi.com/login, con el AAT3377681
¢ ISBN 978-1-109-42716-5, de Proquest Digital Dissertations, para la co-
mercializacién conjunta del titulo]; “La ética del cuidado entre las personas
mayores: un estudio etnografico en una institucién residencial’, en Gazeta
de Antropologia, nim. 27 (2011) [puede consultarse en el siguiente enlace:
http://www.ugr.es/~pwlac/G27_03Alejandro_deHaro_Honrubia.html].

Recepcién: 25 de febrero de 2011.
Aprobacién: 17 de agosto de 2011.

204



