
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 60, septiembre-diciembre 2012, pp. 289-298

Un purépecha entre mixtecos y triquis
A Purepecha among Mixteco and Triqui people

Hilario Topete-Lara
Escuela Nacional de Antropología e Historia del Instituto Nacional de Antropología e 

Historia, México / topetelarah@yahoo.com.

Velásquez Gallardo, Pablo (2012), Las mixtecas y la región triqui de Oaxaca. 
Estudio etnográfico de Pablo Velásquez Gallardo (1954), México: Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, 351 pp. ISBN 978-
607-718-001-2.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

290

Pablo Velásquez Gallardo, indígena oriundo de San Antonio Charapan, Mi-
choacán, hablante purépecha, profesor rural, bibliotecario y antropólogo, 
fue uno de los primeros estudiantes inscritos en el Departamento de Antro-
pología del Instituto Politécnico Nacional (IPN), de cuyo seno nacería la 
Escuela Nacional de Antropología. También, como hicieran algunos de la 
primera generación, abandonó, pero apareció años más tarde y presentó su 
examen profesional en 1949. Su tesis, publicada (post morten) bajo el título 
La hechicería en Charapan gracias al esfuerzo de Carlos García Mora (2000), 
se sumaría al que fue, quizá, el libro más conocido del charapense: Diccio-
nario de la lengua phorhépecha. Español- phorhépecha. Phorhépecha-español 
(Velásquez, 1978). 

De manera póstuma, también, bajo la coordinación de la Serie Pione-
ros del Indigenismo en México en manos de José Martín González Solano 
(2012), ha salido a la luz pública una serie de informes y estudios que hiciera 
Velásquez Gallardo a mediados del siglo XX. El título: Las mixtecas y la región 
triqui de Oaxaca. Estudio etnográfico de Pablo Velásquez Gallardo (1954).

La hechicería en Charapan, un libro polémico entre quienes hemos rea-
lizado investigaciones en alguna localidad de la Meseta Purépecha, es, pese 
a todo, un documento de referencia obligada: de ser un documento antro-
pológico —que lo sigue siendo—, se ha convertido en un documento his-
tórico; asimismo, su diccionario, pese a las críticas que ha recibido durante 
décadas, también lo es. Estas certezas hubimos de experimentarlas en carne 
propia cuando, como respuesta a una invitación que hiciera el presidente del 
H. Ayuntamiento de Charapan (1998), Leonardo Mulato, para hacer una 
monografía etnográfica del municipio, un pequeño grupo de alumnos de la 
Escuela Nacional de Antropología e Historia incursionó en la localidad y, al 
buscar antecedentes y fuentes, debimos leer tesis, artículos, libros sobre la ca-
becera municipal y las jefaturas de tenencia sujetas a él. Dos investigadores, 
Catalina Rodríguez Lazcano y Carlos García Mora, fueron de lectura tan 
enriquecedora como ineludible; la obra de Pablo Velásquez Gallardo tam-
bién lo era. 

El Proyecto Etnografía de las Regiones Indígenas de México en el Nuevo 
Milenio (PERINM), auspiciado por el Instituto Nacional de Antropología e 
Historia, a través de la Coordinación Nacional de Antropología y el Consejo 
Nacional de Ciencia y Tecnología, cuando incorporó al equipo Michoacán 
(coordinado a la sazón por Aída Castilleja González), habría de unir —sin 
proponérselo— a Carlos García Mora y al autor de las presentes líneas, por 
vez primera, en un recorrido por las fronteras de la etnorregión, según la pro-
puesta de Robert C. West (1948). 



Hilario Topete-Lara. Un purépecha entre mixtecos y triquis

291

A petición del citado etnohistoriador desviamos un poco el curso del 
periplo para visitar San Antonio Charapan —donde yo realizaba estancias 
de campo a finales del siglo y milenio anteriores— y en el trayecto escuché 
sobre Pablo Velásquez Gallardo: un charapense purépecha hábil, inteligente, 
tenaz, trabajador y, en cierta forma, aventurero. Un antropólogo que conocía 
y hablaba su lengua originaria, se desenvolvía excelentemente en español y su 
manejo del inglés era envidiable. Casualidades más, casualidades menos: el 
área recorrida para el PREINM fue la misma en la que Velásquez había acom-
pañado a West para realizar un estudio de geografía cultural, financiado por 
el Instituto de Antropología Social de la Smithsonian Institution (García, 
2000: 29).

Más tarde, lectura de por medio de La hechicería en Charapan (García, 
2000: 11-108), más una conversación con Margarita Sosa Suárez, completé 
un imagen de la persona de Pablo Velásquez Gallardo: un funcionario que 
podía desempeñarse lo mismo en el rol de etnógrafo que de bibliotecario o 
empleado al servicio del gobierno; que vestía con propiedad lo mismo un 
sarape charapense que un sport sweater o un traje con saco de doble abotona-
dura; que lo mismo montaba a caballo o atravesaba arroyos a pie, que condu-
cía su Volkswagen con habilidad; que salía al monte a buscar alimentos o se 
sentaba a la mesa de un restaurante y yantar de las mejores viandas; que, en 
suma, vivía la interculturalidad en sí mismo antes de que la interculturalidad 
apareciese en la escena conceptual antropológica, y podía cruzar fronteras 
geopolíticas (sobre todo hacia Estados Unidos de América) y las sociocultu-
rales (Ibídem passim).

El estudio etnográfico referido, ya se dijo, no fue ni la primera investiga-
ción profesional ni la primera publicación del antropólogo purépecha; más 
aún, no parece que fuera escrito para ser publicado (la función expresa de los 
documentos es informar al Dr. Alfonso Caso, director, en su momento, del hoy 
extinto Instituto Nacional Indigenista), lo que de ninguna manera debe enten-
derse como que no fuese digno de ser publicado. Méritos los tiene, y muchos. 

De hecho, Pablo, desde su inicial bilingüismo (más tarde trilingüismo) y 
su colaboración en el Proyecto Tarasco, se permitió conocer a —y colaborar 
con— Morris Swadesh, Donald Dilworth Brand, José Corona Núñez, al ya 
mencionado Robert C. West y a Ralph Leon Beals, algunos de los cuales lo 
trataron en calidad de informante y/o de colaborador. Su ingreso al Departa-
mento de Antropología del IPN pudo haberse motivado por estas relaciones. 
Asimismo, cuando produjo el mecanoscrito de su tesis, hoy en libro, ya había 
colaborado con George MacLelland Foster, Robert Weitlaner, Pedro Carras-
co y Robert Heywart Barlow (García, 2000: 19-28).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

292

Por supuesto, con apoyo de la Smithsonian Institution (de Washington) 
ya había publicado, nueve años atrás, “Dioses tarascos de Charapan”, y agre-
gamos a su obra la traducción de una pastorela que publicó Robert Heywart 
Barlow; asimismo, había escrito reseñas y otros artículos de antropología e 
hizo paleografía. Su oficio en el terreno de la escritura y su facilidad para 
clasificar y organizar meticulosamente le permitió realizar constantemente 
amplios informes y etnografías (García, 2000: 26-29).

Viajero entusiasta a los Estados Unidos (abiertamente gustaba del —y 
admiraba al— American way of life, americanas incluidas), a donde se trasla-
dó para realizar estudios universitarios, en uno de sus regresos se enroló con 
el Instituto Nacional Indigenista (INI), dirigido a la sazón por Alfonso Caso 
y fue a parar, en plena época de la efervescencia por la fundación de centros 
coordinadores indigenistas, a San Cristóbal de Las Casas, donde realizó estu-
dios etnográficos y funciones de gestión) (Nahmad, 2012: passim). Más tar-
de, en 1954, se trasladó a La Mixteca con la encomienda de hacer un estudio 
prospectivo encaminado a situar convenientemente un Subcentro Coordina-
dor Indigenista en las Mixtecas del que, por cierto, a la postre sería director.

En este último episodio se gestaron tanto el estudio etnográfico, como 
los informes y anexos que conforman la columna vertebral de Las mixtecas 
y la región triqui de Oaxaca. Estudio etnográfico de Pablo Velásquez Gallardo 
(1954), documentos que, es justo decirlo,  gracias al espíritu de profanador 
de archivos que es José Martín González Serrano, cuya última “fechoría” es 
este rescate de las cajas del casi olvido, habrán de engrosar las filas de la litera-
tura antropológica y, de paso, conformar el cuarto volumen de la serie Pione-
ros del Indigenismo en México de la Comisión Nacional para el Desarrollo 
de los Pueblos Indígenas (CDI). 

Etnografía e informes

Las mixtecas… no está convocado para ser un best seller, tampoco debería 
ser candidato a ejemplar coleccionable o un libro objeto de culto, aunque 
se le puede convertir en una u otra cosa o cualesquiera combinaciones de 
ellas. Quizá, sí, se puede anticipar, es una obra que leerán con curiosidad e 
interés algunos habitantes de las localidades estudiadas (cronistas, autori-
dades locales, intelectuales y público en general); también quienes preten-
dan fundar ONG´s o que ya trabajen para alguna y realicen diagnósticos 
o registros acuciosos, son algunos de los destinatarios del equipo que hizo 
posible el libro.



Hilario Topete-Lara. Un purépecha entre mixtecos y triquis

293

Asimismo, debería ser lectura obligatoria entre los círculos formadores 
de —y entre— entre antropólogos, etnohistoriadores e historiadores (de he-
cho es ya una fuente para estudiosos del indigenismo y de los indigenistas), 
para enterar a los estudiantes sobre las condiciones de trabajo del antropólo-
go del siglo y milenio pasado: transportación a pie y a caballo, alimentación 
escasamente variada y nutritiva, nula comunicación hacia el exterior de las 
localidades, riesgo constante de enfermedades gastrointestinales o transmiti-
das por fauna nociva (chinches, pulgas, piojos, liendres, moscas y mosquitos) 
o por prácticas de fecalismo al aire libre, entre muchas otras que hoy parecen 
muy alejadas de la práctica etnográfica.

El libro es transparente: se presta para leerlo acompañado de nuestro pe-
queño Hermes a quien hay que enviar a través de las imágenes en blanco y 
negro, que nos hablan de la mirada antropológica del autor y de su misión 
en La Mixteca y La Triqui. Y hay que enviarlo con la misión de ayudarnos a 
comprender la mirada que construye sentido quizá personal, quizá institu-
cional o tal vez generacional; la etnografía lo permite. Y a ese Hermes hay que 
hacerle la encomienda de viajar por todo el texto para comprender lo que era 
la antropología aplicada de los comienzos del indigenismo y para entender 
lo que era el indigenismo, del cual mucho se habla y se critica, pero del que 
escasa o nulamente se lee.

 Este ejemplar de la serie, al igual que los tres que le antecedieron, nos 
permite aproximarnos al oficio del etnógrafo indigenista de mediados del 
siglo XX, a la forma de hacer estudios para el extinto Instituto Nacional In-
digenista (INI) y sus Centros Coordinadores Indigenistas (CCI) orientados 
a investigar para intervenir asistencialistamente en materia de promoción de 
caminos, educación y salud, así como de asesoría y apoyo en problemas ju-
rídicos y político-administrativos; pero también nos habla de la inexistente 
homogeneidad de investigadores que reclutó aquella institución. 

Por ello, la visión fustigadora de quien sostiene que todos los antropó-
logos indigenistas fueron conscientes etnocidas, luego de la lectura de los 
pioneros —como Velásquez Gallardo o Alfonso Fabila—, bien puede sufrir 
quebrantos: el indigenismo integracionista no fue pensado por todos los pio-
neros como un proceso de exterminio etnocultural. 

Por el contrario, indigenistas hubo que estaban convencidos del desarro-
llo de la comunidad como clave de la redención, la justicia y el humanismo 
llevado a las etnias de los Estados Unidos Mexicanos. Una relectura despre-
juiciada de Las mixtecas… puede proporcionarnos la certeza de que Velás-
quez Gallardo bien pudo equivocar su análisis (incluso puede incomodar o 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

294

decepcionar su ideología política), pero que —por citar sólo un ejemplo—, 
como otros pioneros, su labor humanista estaba inclinada hacia los indígenas 
(Fabila, 2010). Se asoma a momentos, aunque no tan profusa ni profunda-
mente como en Fabila, una versión distinta del indigenismo: indigenismo 
como humanismo. 

Cualquier académico de antropología, etnología o etnohistoria, a través 
de ese diálogo con el texto, estará en condiciones de comprender la manera 
de pensar la participación del autor dentro del INI. Habría que leerlo, tam-
bién, colocando la mirada en la capacidad de observación del autor, en la pre-
cisión de las notas; ponderando la evidente —quizá para algunos molesta—
reiteración de temas y datos que nos sugiere el apego inflexible a una guía de 
campo que, por lo demás, evidencia que fue hecha por la institución que lo 
llevó a las mixtecas; esto, para valorar el formato de informe que anuncia a 
un estudioso con una misión específica: centrar la mirada en la educación, 
la salud, las relaciones interétnicas, los recursos naturales, la economía, los 
problemas jurídicos, el estado de los caminos, en fin, las necesidades que el 
Instituto Nacional Indigenista podía —y quería— resolver. 

La etnología descriptiva de Velásquez oscila —me parece— entre la foto-
grafía y la radiografía necesaria para emprender el diagnóstico de una región 
nucleada por Tlaxiaco (centro gravitacional), Putla y Jamiltepec. Su mirada 
aguda, su nota al detalle, su apoyo en la fotografía, su tozudez y seguridad 
en sí mismo y sus juicios, además de su propia condición de indígena, posi-
bilitaron la conservación de esas imágenes contrastantes, casi maniqueas, de 
localidades mestizas que concentran mercancías (y mercado, como Tlaxiaco) 
y comunidades indígenas productoras de maíz, frijol, chile y café que, gra-
cias a los caciques e intermediarios, permanecían, además de aisladas por la 
falta de carreteras, empobrecidas por el desamparo de un Estado que apenas 
empezaba a tomar cartas en el asunto (idea de Velásquez, pues éste nunca 
pudo asociar al modo de producción, al sistema y al funcionamiento de las 
estructuras capitalistas con la pobreza, el atraso, la insalubridad, analfabetis-
mo; respecto a la clase dominante, tampoco pudo representarla como clase 
expoliadora cobijada, protegida, aliada, con las estructuras políticas en las 
cuales se encontraba inserto en tanto trabajador del INI). 

Y es precisamente esa peculiaridad del documento la que nos permitirá, 
a los académicos interesados en La Mixteca, ponderar el impacto del CCI 
de Tlaxiaco y los subcentros de Putla y Jamiltepec, al volver la mirada desde 
la presentidad y valorar el cambio sociocultural operado en los pueblos que 
nos dibuja e ilumina (muchas veces con tonalidades grises que más parecen 
extraídas de lugares cuasi mágicos como Luvina, que de la realidad).



Hilario Topete-Lara. Un purépecha entre mixtecos y triquis

295

El Pablo Velásquez que encontramos es un indígena (y hablante purépe-
cha) etnografiando indígenas, cuyo mundo serrano de la infancia y adoles-
cencia, pletórico en bosques de pino y encino, se le desliza constantemente 
al hacer comparaciones sobre la flora nativa de La Mixteca y La Triqui. Es 
un convencido de la política del desarrollo de la comunidad implementado 
por la institución para la cual investigaba en ese momento: así lo evidencia 
su registro, saturado de comentarios sobre las bondades de la dedetización de 
casas y humanos; su seguridad sobre los beneficios de trazar mejores carrete-
ras y caminos para los comerciantes y productores de maíz y café; de instalar 
lo que más tarde serían llamadas escuelas de concentración; y, entre otros, 
de ampliar la oferta educativa, así como de vigilar la calidad de los docentes 
(aspecto que se le facilitaba dada su formación docente). 

Es un indígena que arrastra hacia su estudio lo aprendido en su estancia 
en Chiapas en la búsqueda de maíz y de rutas para transportarlo y almacenar-
lo; un indígena que no duda en tomar partido —sin más indagación— de 
un grupo sobre otro o de una etnia sobre otra; al respecto, azoran (incluso 
incomodan) sus comentario sobre algunas localidades triquis entre las que 
aparece el indígena sucio y rijoso en grotesco contraste con el indígena de 
blanco impecable de algunas localidades de La Mixteca Baja. 

Asimismo, no tiene empacho en tomar partido de indígenas o parciali-
dades de una misma localidad al primer informe recibido, lo que ante la mi-
rada académica no puede menos que producir una reflexión sobre la forma de 
hacer etnografías y diagnósticos fast track para una institución de gobierno, 
con la finalidad de ubicar la acción de Velásquez en su tiempo y circunstancia 
y/o para tomar distancia de la veridicción de sus datos.

	 El Velásquez Gallardo al que nos acercamos no produce teoría ni mo-
delos ni tipologías. Es un disciplinado etnógrafo que incursiona en la región 
con el método comparativo para mostrar contrastes, semejanzas, y lo hace 
bien —institucionalmente encomiable— porque evidencia, paso a paso de 
su estudio y de sus informes, la firme convicción de intervenir desde el INI y 
el CCI en Tlaxiaco, para subir a las localidades mixtecas y triquis a ese tranvía 
llamado progreso. 

Quizá ello explique las generalizaciones, las transpolaciones, el “juicio 
fácil”, apriorístico, con que asalta al lector con inusual frecuencia. Esto es po-
sible a condición de leer en esa dimensión de compromiso con el proyecto 
para el cual trabajaba, y cuya fidelidad institucional, celo en materia de ges-
tión y ansias redentoras, lo llevaba, sin temor alguno, a denunciar autorida-
des, caciques, acaparadores, profesores y hasta al propio servicio médico del 
INI, cuando era el caso. Es posible si se lee sobre la base de las gestiones que 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

296

realiza y las consecuencias —siempre positivas— que vislumbra tras ellas. Su 
mirada puesta en los beneficios que puede acarrear el tendido de carreteras 
por doquier, la propuesta de llevar los servicios de medicina occidental a to-
dos los mixtecos… todo, todo es visto “color de rosa”. 

Y tal vez allí, cualquier crítico desde hoy, que no comprendiese su tiempo 
y su circunstancia, podría encontrar a un etnocida. Pero, también, cuidado. 
Así como frecuentemente compara tópicos y paisajes mixtecos con los taras-
cos porque forman parte de su experiencia de vida, Pablo Velásquez no podía 
sino mirar con el cristal de su propia experiencia: de allí la certeza de que 
cualquier indígena, mediante la educación, podría salir del mundo de limita-
ciones e incursionar en la modernidad, sin dejar de ser indígena (como él). 

Esta lección debe ser leída a la luz de los nuevos tiempos y llevarnos (a los 
estudiosos de las sociedades y las culturas) de la mano cada vez que empren-
demos proyectos de antropología aplicada, mirando a los otros desde lo que 
somos nosotros hoy, aun a pesar del propio dolor por el dolor ajeno que po-
damos experimentar, y a pesar de nuestra autoconvicción sobre la bonhomía 
de nuestras personales y/o institucionales intenciones.

La introducción

El texto, expresado coloquialmente, “tiene un plus”: la “Introducción” escrita 
por Salomón Nahmad Sittón y Miguel Hernández Hernández. Se trata de 
una serie de recorridos por los antecedentes y los diversos escenarios compo-
nentes del contexto donde se produjeron tanto el estudio etnográfico como 
los informes. En efecto, en cada uno de los apartados que la componen, los 
introductores muestran una particular preocupación por presentar el contex-
to (y los procesos que le precedieron) donde se generó Las mixtecas… 

Con base en esos recorridos, el lector es llevado de la mano hacia los 
antecedentes de la antropología aplicada y del indigenismo en México en 
tiempos porfirianos (Nicolás León y Jesús Galindo), cuyo personaje apical 
ineludible y piedra de toque —sostienen los autores— es Manuel Gamio y 
su peculiar forma de colaborar con el Estado en su relación con los indígenas 
(Nahmad-Hernández, 2012:14-17).

Un siguiente episodio del recorrido está destinado a los orígenes, crea-
ción y políticas del Instituto Indigenista Interamericano, cuyo espíritu vin-
culan —los introductores— con el espíritu del estudio etnográfico de Pablo 
Velásquez, y hacia el final, Nahmad y Hernández emprenden una reflexión 
interesante entre la antropología histórica y la historia desde la antropología. 



Hilario Topete-Lara. Un purépecha entre mixtecos y triquis

297

En este punto, ya lo he expresado en otras ocasiones (Topete, 2011), en-
cuentro una gran similitud entre lo por ellos escrito y mi personal manera de 
pensar respecto de los libros que se han publicado en esta serie (Pioneros del 
Indigenismo en México). Los historiadores, en cierta forma, se han de con-
vertir en subsidiarios de los etnógrafos, porque los datos etnográficos que los 
documentos en papel, en fotografía, en audio o en video no capturaron, están 
en los registros del etnólogo, del antropólogo, del etnohistoriador, atrapados 
en su libreta de notas, en su diario de campo, en sus ficheros, en sus informes, 
en sus ponencias, artículos y libros. 

Tal es la circunstancia que hoy vive el material generado por el purépecha 
entre febrero de 1954 y enero de 1955. En efecto, la etnografía encapsula y 
hace historia, además de fuentes para la historia y la etnohistoria; esta pecu-
liaridad le permite, además, dejar documentos para hacer la específica historia 
de la antropología. Por todo ello, como dicen los introductores, hacer “antro-
pología histórica [e ] historia desde la antropología” (Nahmad-Hernández, 
2012: 39) es posible. Este apartado es tan didáctico y atinado que uno puede 
pasar por alto el descuido que brota cuando uno coteja las citas realizadas con 
la bibliografía y se tropieza con su desencuentro… Una vez más: no existe —y 
esperemos que no exista— el libro perfecto.

Bibliografía

Fabila Montes de Oca, Alfonso (2010), Mixtecos de la costa. Estudio etnográfico de Alfonso 
Fabila en Jamiltepec, Oaxaca (1956), México: CDI, col. Pioneros del Indigenismo en 
México, núm. 3.

García Mora, Carlos (2000), “Un etnólogo purépecha entre las antropologías mexicana y 
estadounidense”, en Pablo Velásquez Gallardo, La hechicería en Charapan, Morelia, 
Michoacán: IIH-Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.

Nahmad Sittón, Salomón y M. Hernández Hernández (2012), “Introducción”, en J. M. 
González Solano, Las mixtecas y la región triqui de Oaxaca. Estudio etnográfico de 
Pablo Velásquez Gallardo (1954), México: Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas.

Topete Lara, Hilario (2011), “El apóstol indigenista, redivivo”, en Diario de campo, enero-
marzo, México: CNA, INAH, Conaculta.

Velásquez Gallardo, Pablo (1978), Diccionario de la lengua phorhépecha. Español- 
phorhépecha. Phorhépecha-español, México: Fondo de Cultura Económica.

Velásquez Gallardo, Pablo (2000), La hechicería en Charapan, Morelia: IIH-Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.

Velásquez Gallardo, Pablo (2012), Las mixtecas y la región triqui de Oaxaca. Estudio etnográfico 
de Pablo Velásquez Gallardo (1954), coord. y pres. de José Martín González Solano e 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 60, 2012, Universidad Autónoma del Estado de México

298

Introd. de Salomón Nahmad Sittón, México: Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas, col. Pioneros del Indigenismo en México, núm. 4.

West, Robert C. (1948), Cultural Geography of the Modern Tarascan Area, Washington: 
Institute of Social Anthropology, Smithsonian Institution.

Hilario Topete Lara. Doctor en Antropología por la Escuela Nacional de 
Antropología e Historia y labora para el Instituto Nacional de Antropología e 
Historia. Actualmente es, además, Responsable del Archivo de la Palabra Voz 
y Eco de los Pueblos Originarios de La Mixteca, a la par que investiga sobre 
sistemas de cargos, magonismo y procesos de hominización/humanización. 
Publicaciones recientes: “Corpus Christi en San Juan Nuevo Parangaricutiro”, 
en L. Korsbaek y F. Cámara Barbachano (eds.), Etnografía del sistema de car-
gos en comunidades indígenas del Estado de México, México (2009); “El gusto, 
el cargo, la deuda, las normas y sus alrededores. Meseta Purépecha, México”, 
en Diálogo Andino. Estudios Históricos y Geográficos Regionales, Arica-Chile 
(2009); “Los lugares comunes y los vacíos en los estudios sobre los sistemas 
de cargos religiosos”, en Argumentos, Estudios críticos de la sociedad, núm. 62, 
enero-abril, México (2010).


