
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 53, mayo - agosto 2010, pp. 177-203

Una nueva ética económica católica en respuesta 
al nuevo liberalismo 

Eduardo Naranjo

Universidad de Kristianstad, Suecia / eduardo.naranjo@hkr.se

Abstract: The aim of this article is to inquire into the emergence of a new catholic economic 
ethic, as well as examine whether this ethic differs from that conceptualized by Max Weber 
as the protestant ethic. The theoretical starting point is Weber’s classic work The protestant 
ethic and the spirit of capitalism, in which Weber argued that Catholic entrepreneurs only 
participated marginally in the development of modern capitalism. Early, many catholic 
intellectuals refused any merits of the capitalist system, particularly in its liberal version. 
The market economy has commonly been associated with individualism, utilitarianism, and 
egotism. The late Pope John Paul II, as head of the Vatican State, was active in promoting 
a change of ethical attitude in the face of capitalism, particularly through the Centesimus 
Annus Encyclical. This encyclical attempts to formulate a bridge between catholic thinking 
and capitalism, by accepting, and even promoting, important aspects of capitalism, albeit a 
capitalism imbued by a new catholic economic ethic.
Key words: ethic, protestant ethic, new catholic economic ethic, capitalism, Weber.
Resumen: El objetivo de este artículo es indagar sobre la emergencia de una nueva ética 
económica católica y examinar si esta ética difiere de la conceptualizada por Max Weber 
como ética protestante. El punto de partida teórico de este artículo es la clásica obra de 
Weber La ética protestante y el espíritu del capitalismo, en la cual el autor sostuvo que los 
empresarios católicos sólo habían participado marginalmente en el desarrollo del moderno 
capitalismo. Los intelectuales católicos rechazaron tempranamente cualquier mérito del 
sistema capitalista, particularmente en su versión liberal. La economía de mercado ha sido 
comúnmente asociada con el individualismo, utilitarismo y egoísmo. El Papa Juan Pablo 
II, como anterior jefe del Estado Vaticano, promocionó activamente un cambio de actitud 
frente al capitalismo, especialmente por medio de la encíclica Centesimus Annus. Esta 
encíclica intentó construir un puente entre el pensamiento católico y el capitalismo, a través 
de aceptar, y también promover, aspectos importantes del capitalismo, eso sí, uno imbuido 
de una nueva ética económica católica.    
Palabras clave: ética, ética protestante, nueva ética económica católica, capitalismo, Weber.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

178

Introducción 

La V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe 
(CELAM) se reunió en Brasilia entre el 9 y 13 de mayo de 2007. Durante 
el encuentro, el Papa Benedicto XVI condenó la globalización neoliberal, el 
avance del autoritarismo y el resurgimiento del marxismo. Al mismo tiempo, 
exhortó a los obispos a involucrarse más a mejorar la situación de los pobres. 
En esa ocasión, el Papa formuló también algunos cuestionamientos éticos 
contra el capitalismo, entre otros, que este sistema había cometido y aún 
comete “muchos errores destructivos [...] de los cuales podemos apreciar sus 
resultados” (Dagens nyheter, 11 de mayo de 2007). El neoliberalismo tam-
poco se libró de la crítica de Benedicto XVI, quien denunció que este mode-
lo económico vigente en Occidente “produce una inquietante degradación 
de la dignidad personal con la droga, el alcohol y los sutiles espejismos de 
felicidad” (El País, 14 de mayo de 2007). Las críticas del cristianismo a “una 
economía basada en el lucro y orientada hacia un capitalismo comercial in-
cipiente” se pueden remontar al pensamiento social y económico de la es-
colástica medieval (Sierra, 1975: 17), y también, aun cuando no al sistema 
capitalista, en las Sagradas Escrituras, a pesar de sus ideas dispersas y frag-
mentarias (Sierra, 1975: 4). El Eclesiastés sentenciaba que: “El que ama el 
dinero nunca tiene lo suficiente” (La Biblia, 2005: 841, 5: 9). Hoy en día, la 
relación entre el capitalismo y la ética es un asunto cada vez más debatido en 
la esfera pública y privada;1 esto concierne también a la relación entre eco-
nomía y religión (Koskinen, 2008; Lewis, 2002; Sen, 2001; Naranjo, 1997; 
Novak, 1993, 1994; Asplund, 1991; Le Goff, 1990). Ya en 1931 el Papa Pío 
XI consideraba, en Quadragesimo anno, a la nueva ciencia económica “dis-
tanciada de la verdadera ley moral” (Pío XI, 1999: 179). También el Papa 
Juan XXIII criticó, en Mater et Magistra (1961), al liberalismo por negar 
“toda relación entre la moral y la economía” ( Juan XXIII, 1995: 11). 

La década de 1960 fue, en un amplio sentido, una época convulsionada. 
Por una parte, el paradigma keynesiano mostró signos de agotamiento en 
dicha periodo, cuyos puntos críticos esenciales fueron la excesiva interven-
ción del Estado, las crecientes regulaciones y la inflación permanente. Por 
otra parte, la Iglesia católica también experimentó un agotamiento en su 
forma tradicional de ejercer su autoridad espiritual. Ante lo cual, la nueva 
doctrina social de la Iglesia católica se adaptó a “los signos de los tiempos” y, 

1 José María Aznar (2009: 66) sostiene que “[...] junto a los fallos del Estado se ha produci-
do también un problema de falta de ética en el mundo empresarial”. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

179

por lo cual, cuestionó “el carácter natural del derecho de propiedad privada, 
incluso de los bienes productivos” ( Juan XXIII, 1995: 54). Los signos de los 
tiempos también se reflejaron en la respuesta a la moderna cuestión social, lo 
que significaba comprometerse a mejorar la situación de los “trabajadores” 
por medio de la solidaridad y colaboración. 

La economía mundial también ha experimentado enormes cambios es-
tructurales en las últimas décadas; la globalización y las economías emergen-
tes son algunos de sus rasgos más característicos. Sin embargo, la crisis del 
paradigma keynesiano, el debilitamiento de la política económica del Esta-
do de bienestar y el surgimiento de una economía global trajo consigo una 
nueva doctrina económica, a saber el neoliberalismo; la cual rescató los prin-
cipios teóricos originales de la economía de mercado, la teoría cuantitativa 
del dinero  —monetarismo— y el libre comercio internacional. La aplicación 
de la nueva doctrina económica, tanto nacional como internacionalmente, 
nos ha retrotraído, en cierto sentido, a la época del “capitalismo salvaje”. El 
neoliberalismo se muestra cada vez más rapaz, desenfrenado y hostil a los 
trabajadores, y conduce a una creciente alienación entre las personas, tanto 
en el plano social como en el de la producción. La economía de mercado se 
extiende aparentemente incontenible a través de la economía mundial, y las 
cuestiones éticas son cada vez más dejadas de lado. La “destrucción creativa” 
del espíritu empresarial, en el sentido de Schumpeter, devalúa una vez más 
el “capital humano”, tal como lo hizo durante la infancia del capitalismo. 
La ofensiva mundial de la economía de mercado hace también que algunas 
viejas cuestiones de la sociología vuelvan a ser actualizadas. De esta manera, 
Max Weber ha reconquistado una posición en el debate sociológico y econó-
mico actual, y también lo ha hecho, al menos en cierta medida, Karl Marx. 
Los jóvenes radicales y contestatarios desempolvan viejos textos e íconos en 
su lucha contra las consecuencias sociales y económicas de la globalización 
y el neoliberalismo. 

La igualdad, el desarrollo y el crecimiento son cuestiones esenciales 
tanto en la economía como en la política mundial, puesto que una parte 
importante de países aún no ha logrado superar el drama de la pobreza y 
desigualdad. La cuestión de por qué algunos países han alcanzado el desa-
rrollo y crecimiento, mientras que otros durante siglos se hallan atrapados 
en el subdesarrollo, es permanentemente actual y lo será mientras el proble-
ma del subdesarrollo y sus consecuencias todavía persistan. Sólo los países 
occidentales han creado suficiente riqueza material y algunos de ellos se han 
liberado completamente del paradigma de la pobreza (Naranjo, 2008: 107). 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

180

En Europa, Italia, que se halla política y económicamente dividida entre el 
norte y el sur, personifica en cierta medida la problemática del desarrollo y 
el subdesarrollo (Putman, 1996).2 Sin embargo, la pobreza es un fenómeno 
multidimensional, por lo que no se refiere sólo a la carencia de recursos na-
turales y económicos, sino también concierne al acceso digno a un trabajo, 
una vivienda, educación y salud, así como también a mejores posibilidades y 
a inversiones productivas. 

Precisiones analíticas

El objetivo de este artículo es argumentar el surgimiento y desarrollo de una 
nueva ética económica católica, y si, en tal caso, cómo esta ética se diferencia de 
la ética protestante descrita por Max Weber. Mi investigación tiene su punto 
de partida en el estudio de Weber sobre La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (1904-5). Los puntos de vista críticos a su obra se pueden remi-
tir, entre muchos otros, al libro de Hector Menteith Robertson Aspects of 
the Rise of Economic Individualism: A Criticism of Max Weber and his School 
(1933). Estoy plenamente consciente de la existencia de algunas deficiencias 
en la tesis de Weber, algunas de las cuales ya han sido anteriormente puntua-
lizadas por algunos teóricos, entre otros, por Werner Sombart, para quien el 
espíritu del capiatlismo se desarrolló a través de un afán de lucro desenfrenado 
y desconsiderado (Sombart, 1979: 63; 1998: 363), y no como argumentaba 
Weber por medio de una conducta ascética de austeridad, deber, vocación 
y ahorro (Weber, 1989).3 El objetivo de este artículo no es, por lo tanto, 
puntualizar e indagar sobre tales deficiencias, sino más bien asumir la tesis 
de Weber como un punto de partida teórico en mi campo de investigación, 
y a partir de ahí, inquirir sobre el surgimiento de esa nueva ética económica 
católica. Weber trató de determinar la influencia de una ética religiosa en 
la formación de una mentalidad económica, de un ethos económico (1989: 
18). El mismo espíritu guía mi investigación sobre la nueva ética económica 
católica. Sin embargo, es preciso hacer otra precisión analítica. En el cris-
tianismo, antes de la Reforma protestante, se habían desarrollado algunos 
principios éticos relativos al desenvolvimiento de la actividad económica, 

2 Michael Novak (1995: 75) estima que “incluso hasta mediados del siglo XX, Italia seguía 
siendo una economía predominantemente agrícola aún adherida a los hábitos y métodos de 
un pasado que se remonta a la época de los romanos”.
3 La versión española de La ética protestante y el espíritu del capitalismo tiene muchos errores 
de traducción, por esa razón algunas citas se traducen de una versión sueca. De todas mane-
ras indico las páginas correspondientes a su versión en español. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

181

que luego han perdurado en el catolicismo; principios que, en general, han 
obstaculizado en lugar de alentar el desarrollo del capitalismo. En otras pa-
labras, la cultura católica no ha desarrollado los hábitos apropiados para su 
desarrollo (Novak, 1995: 10).4   

Otra precisión es necesaria también. La teología de la liberación ha cri-
ticado y se opone radicalmente tanto al capitalismo como a la globalización. 
No obstante, los principios éticos sobre los cuales se funda la crítica econó-
mica de los teólogos de la liberalización aún descansa, en la mayoría de los 
casos, sobre las ideas económicas elaboradas por la doctrina escolástica y 
neoescolástica.5 Por lo tanto, ellos, hasta el momento, no han formulado ni 
desarrollado una “nueva ética católica” en lo económico. Benedicto XVI ha 
condenado, en diversas oportunidades, la globalización y el neoliberalismo. 
Pero todavía no ha formulado ninguna crítica sistemática de las consecuen-
cias sociales y económicas del neoliberalismo y la globalización en alguna 
encíclica. El Papa Juan Pablo II fue el primero en hacerlo, no para criticar al 
capitalismo, sino más bien para reactualizar la doctrina social de la Iglesia con 
el neoliberalismo y la globalización. Juan Pablo II formuló a través de una 
encíclica, Centesimus Annus (1991), un nuevo espíritu católico en relación 
con el capitalismo y, especialmente, con el neoliberalismo. Esto lo hizo por 
medio de una “relectura” y reactualización de la encíclica Rerum novarum. 
Esta última encíclica fue fruto del amanecer de una nueva sociedad y testigo 
de la extinción de la sociedad tradicional ( Juan Pablo II, 1995: 8). El mismo 
símil se podría hacer en relación con Centesimus Annus, y sostener que ésta 
genera el nacimiento de una moderna mentalidad económica y propicia el 
deceso de una tradicional.  

En mis estudios de la bibliografía, he observado dos errores frecuentes 
en el debate sobre la relación entre economía, religión y ética. Los investiga-
dores católicos, especialmente Michael Novak en La ética católica y el espíritu 
del capitalismo ([1993] 1995), caracterizan a la ética protestante como un 
programa económico permanente; mientras que los investigadores no cató-
licos, especialmente Robert Wuthnow en Religion and Economic life (1994), 
describen las relaciones entre econonomía y religión en términos causales; es 
decir, hacen del protestantismo una explicación histórica del capitalismo. No 

4 Michael Novak plantea aquí que “las culturas que no consiguen desarrollar los hábitos 
apropiados difícilmente llegarán a disfrutar ampliamente de sus frutos”. Sin embargo, Novak 
no se planteó por qué las culturas católicas no han desarrollado histórica y socialmente esos 
“hábitos” para el mejor desenvolvimiento del capitalismo.
5 Véase a Joseph A. Schumper (1995) si se desea profundizar en las ideas económicas esco-
lásticas. Así también se puede consultar a Restituto Sierra (1975). 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

182

obstante, es interesante prestar atención a la argumentación de Novak, pues 
él habla desde una corriente neoconservadora dentro del pensamiento social 
católico. Novak se ha esforzado intelectualmente por demostrar que el capita-
lismo es el mejor sistema económico actual, y ha tratado por todos los medios 
de canonizarlo a través de la “nueva ética católica”, formulada en Centesimus 
Annus por Juan Pablo II, a quien define, entre muchas de sus definiciones, 
como “capitalista” (Novak, 1995: 177).6 Al mismo tiempo, critica permanen-
temente la doctrina social de la Iglesia católica, resumida entre otras cosas en 
el concepto de “justicia social” (Novak, 1995: 108). Fue Pío XI quien empleó 
este concepto en la encíclica Quadragesimo Anno (Pío XI, 1999: 146 y 165).7 
Pío XI consideraba que el liberalismo se mostraba “completamente impoten-
te para dirimir legítimamente la cuestión social” (Pío XI, 1999: 105), por lo 
cual hizo especial incapié en el “bien común” (Pío XI, 1999: 165).   

Mi objetivo es presentar una nueva ética católica en lo concerniente a 
lo económico. Esta nueva ética ha sido formulada por el Papa Juan Pablo 
II en su encíclica Centesimus Annus. No obstante, el lector debe concebir 
este trabajo como una introdución y un resultado preliminar sobre el debate 
en torno a la nueva ética económica católica y al desarrollo del capitalismo, 
y especialmente al neoliberalismo. En este trabajo busco, entre otras cosas, 
refutar las ya aludidas interpretaciones erróneas de lo efectivamente aconte-
cido. Este trabajo debe ser entendido como un marco teórico de referencia 
para futuros estudios del autor. Una última precisión, mis estudios son cuali-
tativos y no cuantitativos.

Premisas analíticas

Una cuestión importante que Weber planteó a principios del siglo XX fue 
¿por qué el capitalismo se desarrolló precisamente en Occidente y no en otros 
lugares? ¿Qué fue lo que luego condujo a un explosivo desarrollo económi-
co en Europa desde el siglo XVII hacia adelante? A través de sus estudios 
Weber descubrió que en el Occidente protestante hubo una inclinación ha-
cia la acumulación de riquezas, lo cual dio origen al capitalismo, y que no es 
posible hallar en ningún otro momento histórico ni en ninguna otra región. 
Esa actitud, conformada por un conjunto específico de percepciones y valo-
raciones, Weber la denominó espíritu del capitalismo. Los países católicos no 

6 Novak (1995:42) sostuvo que el Papa Juan Pablo II, después del fracaso del comunismo, 
consideraba que el sistema vencedor era el “capitalismo”.  
7 El concepto exhortaba al criterio social del empresario. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

183

pudieron, sin embargo, ni en Europa ni en América Latina ni en Asia exhibir 
un desarrollo semejante desde el siglo XVII en adelante; algunos todavía no 
pueden. Visto desde la tesis de Weber, esto puede atribuirse precisamente a 
una ausencia de ese espíritu del capitalismo. 

Las religiones, filosofías e ideologías se caracterizan por el hecho de que 
también son importantes instituciones y representaciones simbólicas, son un 
sistema de ideas y principios que guían las actividades humanas (Naranjo, 
2008: 113). Estos sistemas inculcan también hábitos. Sus ideas, principios 
y hábitos pueden eventualmente estimular o impedir las transformaciones 
de la sociedad. En su visión católica, la religión constituyó, y constituye aún 
hoy, una forma de vida y una forma de conocimiento. Desde una perspectiva 
ideológica y económica, el mundo católico, con pequeñas variaciones his-
tóricas y locales, se ha convertido en un mundo hermético —desde el siglo 
IV hasta el presente —, donde las nuevas ideas han sido percibidas como 
“presuntuosas y potencialmente subversivas – de la misma manera que en el 
Islam” en la actualidad (Landes, 2000: 240). La Biblia, en particular el Nue-
vo Testamento, los Padres de la Iglesia condenaron de manera implacable el 
culto a Mamón, según San Mateo; Ustedes no pueden servir al mismo tiempo 
a Dios y al Dinero (La Biblia, Nuevo Testamento, 2005: 23, 6:24). San Jeró-
nimo, por ejemplo, dijo: Un hombre rico es ladrón o hijo de ladrón (Dillard, 
1980: 79). San Agustín tenía la sensación de que el comercio era algo malo, 
puesto que alejaba a las personas de la búsqueda de Dios (Dillard, 1980: 79). 
El Papa León XIII criticó al capitalismo como incongruente con los valores 
católicos. Se podría decir en términos generales que La Biblia, especialmente 
el Nuevo Testamento, los Padres de la Iglesia y los Papas han actuado social e 
históricamente como frenos a un desarrollo más sostenido del capitalismo en 
las culturas católicas. 

Los escolásticos, los Padres de la Iglesia y La Biblia, en particular el Nue-
vo Testamento, en variados contextos históricos y sociales, han condenado 
en particular el trabajo, el crédito, las rentas, las ganancias, el comercio a 
distancia, la economía monetaria y los negocios en general. El trabajo era 
considerado por los cristianos y, posteriormente, por los católicos como un 
castigo divino. San Pablo trató de modificar parcialmente esta concepción 
con la siguiente máxima: “El que no quiere trabajar, que tampoco coma” (La 
Biblia, Nuevo Testamento, 2005: 431, 10). Si bien es cierto que en las pági-
nas del Génesis en el diálogo entre Dios y Adán, Dios dirige una maldición 
divina a la tierra: “Maldita será la tierra por tu causa”, no menos cierto es 
también su siguiente sentencia: “Con fatiga sacarás de ella el alimento por 
todos los días de tu vida” (La Biblia, 2005: 3, 17), para finalmente remarcarle 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

184

a Adán que “Con el sudor de tu frente comerás tu pan” (La Biblia, 2005: 
3, 18). En La Biblia se condenó también severamente la usura. En relación 
con las rentas se dice por ejemplo en La Biblia, en las páginas del Levítico: 
“No tomarás de [tu hermano] interés ni usura” (La Biblia, 2005: 141, 25). 
Sin embargo, la crítica bíblica del cristianismo en contra de las actividades 
mercantiles fue esporádica y asistemática. Durante la Edad Media, el inci-
piente desarrollo del capitalismo no recibió una ética cristiana que justificara 
su práctica. En la misma época la Iglesia condenó también radicalmente la 
usura como práctica económica (Le Goff, 2003: 13); lo cual, sin duda, abortó 
un desarrollo sostenido del capitalismo en algunas regiones de Europa.8 En 
los tiempos modernos el catolicismo ha vuelto a plantear el problema levan-
tando cuestionamientos éticos frente al mundo de los negocios. A partir de 
1891, con la encíclica Rerum novarum del Papa León XIII, la Iglesia católica 
ha cuestionado sistemáticamente a la sociedad capitalista. En dicha encíclica, 
el Papa León XIII criticó profundamente las inhumanas condiciones a que 
se vio sometida la clase trabajadora en las sociedades industriales del siglo 
XIX. Hizo hincapié en que el capital se ha venido acumulando en manos de 
unos pocos, mientras que la gran masa continúa siendo pobre (León XIII, 1999: 
7). León XIII caracterizó también a los capitalistas como “hombres avaros y 
codiciosos” (León XIII, 1999: 9). El libre mercado y la competencia se halla-
ban, según Rerum novarum, en conflicto con la doctrina católica y la natu-
raleza humana. No obstante, Rerum novarum estaba impregnada de algunos 
resabios escolásticos, por ejemplo, define a “la propiedad como un derecho 
natural” (León XIII, 1999: 12); al trabajo lo caracteriza de “penoso porque 
es expiatorio” (León XIII, 1999: 23), y la caridad cristiana sigue siendo el 
medio central para la resolución de los problemas de este mundo (León XIII, 
1999: 73). Dicha encíclica fue la respuesta intelectual católica a los avances 
de la revolución industrial y la miseria que generaba ésta; a la Ilustración y a 
la Revolución francesa. Rerum novarum fue también una respuesta política 
católica a la reticencia anterior de la Iglesia respecto a las cuestiones sociales, y 
una respuesta política al silencio del catolicismo frente a la situación de la cla-
se obrera (Pell, 1993: 180). Sin embargo, parece ser que tal cuestionamiento 
al capitalismo ha inhibido éticamente a los empresarios católicos a participar 
activamente en el desarrollo moderno de dicho sistema. 

Parece también como si los empresarios católicos no hubiesen estado im-
pregnados de una mentalidad innovadora y de una destrucción creativa, en el 

8 Según Jacques Le Goff, (2003: 13), “la usura se constituyó de alguna manera en el parto 
del capitalismo”. Para Sierra (1975: 284), “la prohibición de la usura, incluso como beneficio, 
ataca al capitalismo en su raíz”. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

185

sentido de Joseph Schumpeter (Schumpeter, 1961). Weber solía caracterizar 
a los empresarios católicos como tradicionalistas, vegetando en condiciones 
mercantiles, y más a gusto con los métodos artesanales que con los fabriles 
(Weber, 1989: 31). España desarrolló una tradición económica e industrial 
distinta al resto de Europa (Naranjo, 2008: 109). Un hecho notable fue que 
la revocación del Edicto de Nantes en 1685 significó la emigración de empre-
sarios y artesanos protestantes de las regiones católicas (Helguera, 1991: 56). 
En los siglos XVI y XVII casi no había manufacturas y fábricas en España, lo 
cual significó que prácticamente todos los productos industriales debían ser 
importados. En el siglo XVIII Felipe V quiso cambiar esta situación, median-
te la creación tanto de fabricantes como de fábricas. A falta de empresarios e 
iniciativa privada fue la Corona la que, a través de las reales fábricas, impulsó 
la industrialización (Helguera, 1991: 51). En España, aquellos que bajo otras 
circunstancias ecónomicas podrían eventualmente haber llegado a convertirse 
en líderes empresariales privados, llegaron de este modo a trabajar dentro de 
las reales fábricas y no en fábricas propias. A su vez esto implicó que no hubo 
ningún incentivo extra para el desarrollo ulterior del proyecto impuesto por la 
Corona; con ello la efectividad económica era también baja (Tedde de Lorca, 
1991: 35). No obstante, las reales fábricas no fueron un fenómeno económico 
totalmente extraño en el resto de Europa durante el siglo XVII. Jean Baptiste 
Colbert estimuló, por ejemplo, la industrialización de Francia en la década de 
1650 por medio de Les Manufactures Royales (Dillard, 1980: 240). 

Los trabajadores españoles poseían, por otra parte, sólo un rudimenta-
rio capital cultural, lo que en última instancia se expresó en la baja calidad 
de los productos. Una triste experiencia económica fue la del empresario 
Juan de Goyeneche (Helguera, 1991: 32),9 que sufrió la impotencia de los 
hábitos industriales apropiados. Las reales fábricas eran intensivas en trabajo 
pero no en capital (Helguera, 1991: 66). Las inversiones de la Corona pro-
dujeron inevitablemente una industrialización artificial, conjuntamente con 
un distanciamiento significativo entre la educación, la ciencia y la industria, 
puesto que los improvisados empresarios y los funcionarios reales debían im-
portar continuamente trabajadores y técnicos recién formados, cada vez que 
las reales fábricas necesitaban hacer frente a los nuevos avances tecnológi-
cos (Helguera, 1991: 81). Por ejemplo, las industrias suntuarias, orientadas 
principalmente hacia la demanda de la familia Real y de la Corte, empleaban 
mayoritariamente mano de obra extranjera (Helguera, 1991: 67). España y 
las provincias españolas de ultramar resolvieron durante distintos periodos el 

9 Juan de Goyeneche (1656-1735) sufrió “la desidia de sus directores y maestros, y también 
la falta de habilidad de sus trabajadores”. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

186

problema de la carencia de trabajadores formados internamente mediante la 
importación de fuerza de trabajo, especialmente desde Holanda, Alemania, 
Francia e Inglaterra (Tedde de Lorca, 1991: 45).

En el mundo de habla hispana se desarrolló la manufactura bajo los prin-
cipios del mercantilismo y del proteccionismo, cuyo principal objetivo era 
la sustitución de importaciones (Tedde de Lorca, 1991: 26). Pese a ello, las 
importaciones de mercancías a España durante el siglo XVIII experimenta-
ron más bien un incremento que una disminución (Tedde de Lorca, 1991: 
29). La sustitución de importaciones no pudo competir con los productos 
extranjeros —principalmente de Inglaterra y de Francia— ni en términos de 
calidad ni de precios (Helguera, 1991: 80). De este modo, el artificial y for-
zado proyecto de industrialización de la Corona española fracasó completa-
mente tanto en España, América Latina como en Asia. Los recursos humanos 
y técnicos básicos requeridos para impulsar la industrialización —tolerancia, 
talento y tecnología— no se hallaban entonces presentes (Florida, 2005).10 

Visto en términos históricos, los países católicos se han concentrado más 
en distribuir los recursos escasos que en producirlos. La estrategia económica 
de dichos países para lograr la riqueza material fue, en consecuencia, la susti-
tución de importaciones y un Estado redistributivo. En este sentido, se siguió 
la tradición cristiana de distribuir el pan, en lugar de preocuparse de cómo se 
le podría producir. La Iglesia católica, sin embargo, en los tiempos modernos 
ha comenzado a pensar en la cuestión de la creación de riqueza material. En 
las encíclicas Populorum Progressio (1967) de Pablo VI y Centesimus Annus 
(1991) de Juan Pablo II se puede apreciar una clara justificación de esta ten-
dencia secular: la Iglesia ha dedicado mucho tiempo a la cuestión de cómo la 
riqueza debe ser distribuida y se ha preocupado demasiado poco de cómo la ri-
queza ha de ser creada (Pell, 1993: 196).

La Iglesia católica ha considerado como positivos los impactos sociales 
y económicos que la encíclica Rerum novarum ha provocado en la sociedad 
civil (Pío XI, 1999: 106; Pío XII, 1999: 80). Dicha encíclica ha estimulado a 
mejorar, según los Papas, las relaciones sociales en las sociedades industriales 
(Pío XI, 1999: 106; Pío XII, 1999: 81). La encíclica abogó, por ejemplo, 
por la formación de sindicatos y aspiró a salarios justos y a una regulación 
gubernamental de las condiciones laborales. Además, la encíclica patrocina-
ba las formas comunitarias de propiedad (León XIII, 1999). El principio de 

10 Las tres “T” son, según Richard Florida, las que en la actualidad determinan cuán crea-
tivo y atractivo puede ser un ambiente económico. Aplico aquí el modelo de Florida en otro 
contexto histórico para explicar el retraso económico de los países católicos. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

187

la industria vino, según Hegel, de Inglaterra; “la industria, empero, implica 
el principio de la individualidad” (Hegel, 1982: 174). Por eso, la encíclica 
subrayó la importancia de la persona por sobre el individuo. En este senti-
do, el documento representó también un vigoroso ataque al socialismo, al 
comunismo, al nihilismo y a la francmasonería, y una crítica en contra del 
laissez-faire, condenando la codicia y la usura. Rerum novarum hizo hincapié 
en que era deber del Estado velar por el bienestar de todos los ciudadanos y, 
en primer lugar, promover el principio de una justa distribución (León XIII, 
1999: 41). Rerum novarum estimuló también la formación de asociaciones, 
al tiempo que negaba que el mercado pudiese ser un legítimo distribuidor de 
los recursos de la sociedad. La doctrina social de la Iglesia católica fue, de este 
modo, una respuesta al liberalismo. 

El estancamiento del capitalismo durante la década de 1960 dio lugar a 
un intenso debate entre los científicos sociales. En términos simples se podría 
ilustrar como el agotamiento del paradigma keynesiano. El resultado de este 
debate fue que un nuevo liberalismo en las décadas de 1970 y 1980 alcanzó 
una influencia cada vez mayor. Milton Friedman, entre otros, ganó prota-
gónica notoriedad y promovió sus ideas económicas. El objetivo del neoli-
beralismo era renovar o restaurar los principios fundamentales del capitalis-
mo, por ejemplo, que cada país produjese aquello en lo que es mejor. La ética 
protestante no reflejó esta vez el espíritu del capitalismo, sino más bien la del 
monetarismo, el libre comercio, el adelgazamiento del Estado, la desregulari-
zación y la privatización. Weber había sostenido que los capitalistas ya no es-
taban interesados en “apoyarse en la aprobación de los poderes religiosos”, los 
cuales los consideraban un obtáculos para la vida económica (Weber, 1989: 
72). La reación de la Iglesia católica ante el estancamiento del capitalismo fue 
diferente. Mientras los neoliberales caracterizan al Estado como una máqui-
na que sofoca y oprime a la sociedad civil, los católicos sostenían y todavía 
sostienen que el Estado es el único mediador legítimo en la lucha entre las 
desatadas fuerzas del mercado y la sociedad civil ( Juan Pablo II, 1995: 86). 
En este pensamiento estaba y aún está implícito que el Estado aloja buenas in-
tenciones. La comunidad católica asume que el Estado aspira al bien común 
y satisface los intereses de los habitantes de un país, y se espera que el Estado 
funcione de manera eficaz. 

El problema surgió cuando el neoliberalismo introdujo una ideología 
que era parcialmente ajena a la doctrina social de la Iglesia católica. La intro-
ducción de una ideología basada sólo en las leyes del mercado rompió con 
las entonces dominantes ideas económicas y también con el tradicional pen-
samiento económico católico, basado en visiones sociales sobre el trabajo, el 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

188

salario, el precio justo, el ahorro, la caridad y el bien común (Weber, 1989: 
20). Las ideas neoliberales rechazaron la doctrina social católica para colocar 
en su lugar los principios de la individualidad, la racionalidad económica, el 
mercado, los intereses privados, la utilidad, la ganancia, la renta, la disciplina 
laboral, la eficacia y la productividad. Los neoliberales promovieron sin reser-
vas una sociedad capitalista y moderna, pero criticaron el modelo de moder-
nización que la Iglesia católica encarnó en su doctrina social, especialmente 
en los países católicos (Naranjo, 1997: 203). 

Max Weber y la ética protestante

Sin embargo, antes de echar un vistazo a este proceso, volvamos primero a 
los clásicos y a la pregunta clásica fundamental: ¿por qué el capitalismo se 
desarrolló precisamente en Occidente y no en otros lugares? Georg Wil-
helm Freidrich Hegel investigó en general esta problemática en su libro Lec-
ciones sobre la Filosofía de la Historia (1840), donde examinó las diferencias 
económicas y culturales entre los Estados Unidos y América Latina. En los 
Estados Unidos Hegel encontró un nuevo estilo de vida que difería del de 
América Latina, un fenómeno cuya explicación Hegel interpretó sobre la 
base de diferentes tipos de prácticas religiosas. Una diferencia crucial entre 
esos estilos de vida era que los protestantes en Estados Unidos se mostraban 
emprendedores, no así los católicos en América Latina (Hegel, 1982: 174). 
En su corta visión histórica sobre la América inglesa y española, Hegel ob-
servó también que mientras los españoles y criollos “fueron impulsados por 
la vanidad a solicitar títulos y grados” (Hegel, 1982: 174), los ingleses “eran 
industriosos que se dedicaron a la agricultura, al cultivo del tabaco y del 
algodón” (Hegel, 1982: 174), tendieron en general hacia “el trabajo organi-
zado” (Hegel, 1982: 174); además, Hegel sentenció que América Latina “se 
ha revelado y sigue revelándose impotente en lo físico como en lo espiritual” 
(Hegel, 1982: 171).11 

No tenemos suficiente información sobre la relación intelectual entre 
Hegel y Weber, y por lo tanto, es imposible determinar si hay alguna conexión 
sustancial entre sus respectivas teorías del desarrollo. Sin embargo, Weber 
menciona en Economía y sociedad (1921) la teoría del desarrollo de Hegel 

11 Este problema fue replanteado posteriormente por el filósofo italiano Ernesto Grassi. Si 
se desea profundizar en este tema véase al propio Grassi, y si se desea consultar la polémica 
que generó esta visión sobre latinoamérica véase a Juan Rivano (1964 y 1995) y a Joaquín 
Barceló (1994). Sobre la controvertida figura política y filosófica de Grassi, quien fue parti-
dario del facismo y nazismo, léase a Víctor Farías (1998: 514).  



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

189

(Weber, 1993: 643). Común a ambos pensadores fue, sin duda, la idea de que 
el espíritu tuvo una gran significación como fuerza impulsora del desarrollo 
histórico. No obstante, como el propio Weber señala, el origen y la historia de 
esas ideas es algo mucho más complejo de lo que la teoría de la superestructura 
supone (Weber, 1989: 50). Weber sostuvo que las ideas no son, como suele 
sostener el materialismo dialéctico, reflejos o superestructuras de situaciones 
económicas (Weber, 1989: 50). Por cierto, Weber fue más allá de las sugeren-
tes apreciaciones de Hegel, el primero que sistematizó la problemática sobre 
la relación entre religión y economía, especialmente la relación entre la ética 
protestante y el desarrollo del capitalismo.

El problema sociológico de Weber, heredado de Marx, fue el surgimien-
to del capitalismo empresarial burgués con su organización racional del 
trabajo libre. Su análisis mostró que una serie de fenómenos sociales juntos 
fueron fundamentales para el desarrollo capitalista de Occidente.12 Este des-
cubrimiento rara vez ha sido observado en el debate sobre el subdesarrollo 
económico y social de los países pobres, en los cuales se suele resaltar prin-
cipalmente la relación imperialista y desatender la influencia de ciertas ideas 
religiosas y/o filosóficas en la formación de un ethos económico; así también, a 
menudo se observa, como señalé al comienzo, interpretaciones simplificadas 
o distorsionadas de esta compleja relación. 

Weber halló entonces una serie de factores dicisivos; entre ellos, una 
teología sistemática y lo que Weber describe como una ciencia verdadera, 
es decir, una ciencia basada en la acumulación sistemática de conocimien-
tos por medio de la observación y el experimento, que posee fundamento 
matemático y que se caracteriza por el método experimental, y nuevamente 
por formas sistemáticas de pensamiento (Weber, 1989: 16). Las mismas ten-
dencias racionales se manifestaron en Occidente, tanto en la arquitectura, 
en la literatura como en la música (Weber, 1989: 6). Esto no significa que en 
otros continentes o en otros países no haya habido una reflexión filosófica y 
científica, sino más bien que en esos países y continentes no se ha alcanzado 
una suficiente sistematización, racionalización y articulación en el seno de la 
filosofía o de la investigación. 

Según Weber, fue sólo en Occidente donde emergió una sociedad civil 
(Weber, 1989: 15), y con ello se constituyeron los ciudadanos y la burguesía 
como clase social. El proletariado, como clase, también se halla ausente en 

12 Debe señalarse que cuando Weber hace referencia a Occidente, este concepto geográfico 
comprende en la práctica Holanda, Inglaterra, Escocia, Ginebra y Nueva Inglaterra. En su 
análisis omitió significativamente a España, Francia e Italia. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

190

todo el mundo, salvo en Occidente (Weber, 1989: 15). Su ausencia se debía 
a que faltaba la organización del trabajo libre, porque faltaban precisamente 
las industrias (Weber, 1989: 15). Una estructura racional del sistema jurídico 
y administrativo tampoco se encuentra en otros continentes ni en otros paí-
ses. El capitalismo no sólo tiene necesidad de medios de producción técni-
cos, sino también de un bien articulado sistema jurídico y de administración 
de acuerdo a reglas formales (Weber, 1989: 16). En España, y por extensión 
América Latina, existía un sistematizado sistema jurídico racional y también 
una administración racional, pero éstos administraban sólo un antiguo y tra-
dicional sistema jurídico, cultural y filosófico; un sistema basado en la filoso-
fía escolástica que, según Hegel, ya en el siglo XVI era irrelevante y obsoleto 
(Hegel, 1977: 104, tomo III). 

Los Estados protestantes que primero desarrollaron el comercio y las for-
mas de producción capitalistas fueron Holanda e Inglaterra. En estos países, 
e incluso en zonas aisladas de otros países (Alemania nordoccidental), Weber 
también descubrió una combinación idiográfica que resultaba especialmente 
favorable para la temprana aparición de una economía capitalista. Lo que 
él encontró fue regiones relativamente pequeñas donde el ascético protes-
tantismo había echado raíces; los calvinistas en los Países Bajos, los pietistas 
en Alemania, los metodistas en Inglaterra, entre diversas sectas en los Esta-
dos Unidos (Weber, 1989: 111), y en el movimiento Zinzendorft en Suecia 
(Thurén, 1991: 90).

En los países católicos, incluidos aquellos tradicionalmente ricos como 
España, Portugal, Francia e Italia, se produjo un desarrollo considerable-
mente más lento en dirección al capitalismo.13 La economía de esos países se 
caracterizaba principalmente por una mentalidad económica tradicional; el 
racionalismo económico no se daba, según Weber, entre los católicos (We-
ber, 1989: 32). Generalmente, los católicos también preferían el tipo de edu-
cación orientada hacia los estudios humanísticos que la formación de tipo 
industrial y mercantil (Weber, 1989: 30); una razón adicional para que un 
grupo reducido de católicos participasen de actividades empresariales capita-
listas (Weber, 1989: 18).

Weber halló que las zonas católicas de Alemania se encontraban signifi-
cativamente menos desarrolladas en un sentido industrial, que las partes pro-
testantes. En su mayoría, los dirigentes empresariales, los dueños del capital 
y la bien capacitada fuerza de trabajo de las modernas empresas de la época 

13 Véase, entre otros, los volúmenes I y II sobre Doctor Jordi Nadal, publicados por la Uni-
versidad de Barcelona.



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

191

eran protestantes (Weber, 1989: 17). Estas circunstancias fueron confirma-
das también a través de un estudio del desarrollo del capitalismo en otros 
países europeos, como por ejemplo Inglaterra y Holanda. 

De lo que los protestantes en los países económicamente más desarro-
llados se quejaban no era de un desmedido poder de la Iglesia protestante 
sobre la vida, sino más bien de que ese poder fuese demasiado débil (Weber, 
1989: 18). El protestantismo fue una intervención de modo infinitamente 
mayor en todas las esferas de la vida pública y privada, sometiendo a regula-
ción onerosa y minuciosa la conducta individual (Weber, 1989: 29). Rasgos 
característicos subyacentes a la configuración de la ética protestante fueron 
una ausencia de hedonismo y la simultánea presencia de la actitud de que 
el verdadero objetivo de la vida era ganar cada vez más dinero. Empero, la 
ganancia legal de dinero fue la expresión de la virtud en el trabajo. Los pri-
meros capitalistas protestantes desarrollaron la austeridad como una de sus 
principales virtudes, mientras que todo consumo más allá de lo estrictamente 
necasario era considerado como contrario a la ética. 

Un ascético estilo de vida también se hallaba en los monasterios católi-
cos, pero esto operaba ante todo como base de la contemplación, una manera 
de alejarse de lo mundano (Weber, 1989: 33). En resumen, la vida monásti-
ca era, según Lutero, el producto de un desamor egoísta (Weber, 1989: 92). 
Lo nuevo con el antes mencionado ascetismo protestante era, según Weber, 
que constituía un principio rector para un modo de vida en el ámbito se-
cular. El monje en su monasterio, conforme a Weber, no difería mucho del 
comerciante que administraba sus asuntos de la mejor y más eficiente manera 
posible (Weber, 1989: 19). La propia piedra angular de su razonamiento la 
encontró Weber en la doctrina de la predestinación de Calvino. El calvinis-
mo proclamó que las personas deberían dirigir su atención hacia la vida en 
la Tierra. La doctrina de la predestinación constituyó un fundamento para 
esta concepción. Dios era omnipotente y omnisciente, según los calvinistas. 
Ya desde el comienzo de los tiempos había estado determinando cuáles eran 
los elegidos del Señor; aquellos que llegarían al cielo después de la muerte. 
Esta situación no podía ser afectada por la correcta concepción de la fe de las 
personas. Los protestantes se preguntaban: ¿Pertenezco yo al grupo de los 
elegidos? ¿Y cómo estaré seguro de que lo soy? (Weber, 1989: 135). Muchos 
calvinistas consideraron esto demasiado difícil de aceptar, y en su angustia 
comenzaron a buscar signos de que, no obstante, el Señor los veía a ellos con 
buenos ojos. Muchos encontraron también en tales signos un llamado a apa-
ciguar la ansiedad, como por ejemplo el éxito en los negocios, un alto estatus 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

192

entre otros creyentes, una impecable reputación como padre de familia, etc., 
que podían ser invocados mediante un trabajo esforzado y una total ausencia 
de despilfarro.  

El trabajo y la vocación llegaron a ser de este modo la actitud fundamen-
tal en la ética protestante, por lo cual no se debe desperdiciar el tiempo. El 
trabajo debe llevarse a cabo como si fuera un fin en sí mismo, una vocación 
– Beruf (Weber, 1989: 81).14 La vocación no dependía de que los salarios 
fuesen bajos o elevados, sino que era el resultado de un largo proceso de edu-
cación y socialización (Weber, 1989: 61). Esos esforzados prostestantes no 
consumían en forma innecesaria, sino que ahorraban e invertían, mientras 
que los católicos, por su parte, no deseaban restringir su consumo. Puesto 
que el trabajo/vocación fue considerado como lo principal entre los protes-
tantes, la ganancia se convirtió más bien en un efecto secundario, pero un 
efecto secundario por el que la persona se sentía obligada. Derrochar equi-
valdría a despreciar el trabajo, su origen. Fueron esas ideas las que dieron al 
comportamiento de los empresarios protestantes su fundamento ético y su 
motivación (Weber, 1989: 35). La toma de posición de los católicos frente a 
las actividades mundanas fue, por su parte, completamente neutral, o esen-
cialmente tradicionalista (Weber, 1989: 39). El tradicionalismo económico 
fue al comienzo un resultado de la indiferencia paulina y de la intensa fe en 
una Divina Providencia. En cuanto a la indiferencia mundana de San Pablo, 
Weber puntualiza que: 

En la era del apostolado cristiano, tal como se halla expresado en el Nuevo Testamento, 
especialmente en la doctrina de San Pablo, la cristiandad adopta una posición de indi-
ferencia, o por lo menos esencialmente tradicionalista, frente a la actividad mundana, a 
consecuencia de las esperanzas escatológicas de las que estaban impregnadas las prime-
ras generaciones de cristianos (1989: 96).         
Recapitulando, el trabajo fue, según los cristianos, y posteriormente entre 

los católicos, un castigo divino. San Pablo trató de cambiar paulatinamente 
esta actitud con la siguiente sentencia: “El que no quiere trabajar, que tampo-
co coma” (La Biblia, Nuevo Testamento, 2005: 431). En el mundo aristocrá-
tico y caballeresco la riqueza debía ser heredada y no obtenida con el “sudor 
de la frente”. Si no era obtenida por ese medio, se adquiría por medio de la 
conquista, reconquista, pillaje o bandolerismo (Bustelo, volumen I: 248).15 El 

14 Aquí hace Weber una disquisición sobre la connotación religiosa del concepto profesión. 
A él le parece que las culturas católicas carecen de esa connotación.
15 Francisco Bustelo sostiene que “1. La Repoblación que acompañó a la Reconquista propició 
desde el siglo XIII un régimen señorial en España, cuya clase hegemónica —los señores o no-



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

193

capitalismo por medio de la ética protestante abrió de esta manera nuevas pro-
babilidades “pacíficas” de lucro para la adquisión de ganancias (Weber, 1989: 
9). La riqueza material se podía y se puede obtener y acumular, a partir de 
dicha ética, a través del trabajo, la industria, el intercambio y la innovación. 

Sobre las interpretaciones simplificadas o distorsionadas de esta com-
pleja relación se puede agumentar que la ética protestante racional no es una 
condición permanente para el capitalismo en general, sino sólo para su inicial 
puesta en movimiento. Weber clarificó esto sosteniendo que el capitalismo 
victorioso ya no necesita por más tiempo su apoyo – el de la ética protestante, 
pues con el tiempo el capitalismo se sustenta en sus propias reglas del juego 
(Weber, 1989: 86).

Weber no buscó, por lo tanto, criterios universales y permanentes para 
comprender y explicar el desarrollo del capitalismo; más bien quiso ilustrar 
un fenómeno sociológico que explica cómo originalmente pudo ocurrir. We-
ber expresó claramente sus intenciones sociológicas:

Pero, ciertamente, no es mi intención sustituir una explicación causal unilateralmente 
materialista de la cultuta y de la historia por otra espiritualista igualmente unilateral. 
Ambas explicaciones son igualmente posibles, pero cada una de ellas aporta poco a la 
verdad histórica, si pretende construir el resultado en lugar del inicio de una investiga-
ción (1989: 261).

Sin ser en ningún sentido la causa del capitalismo, que ya existía en Eu-
ropa Occidental, la ética protestante evidenció constituir una poderosa fuerza 
motriz para la nueva clase económica, una fuerza que no sólo absolvió a los 
capitalistas de la acusación de ser culpables del pecado de codicia, sino que 
también ofreció una confirmación divina a su estilo de vida.

El autor de Rerum novarum, León XIII, murió en 1903, un año antes 
de la publicación de La ética protestante y el espíritu del capitalismo, y hoy no 
podemos ni siquiera imaginarnos cuál habría sido su eventual reacción ante 
la obra de Max Weber. Lo que sí sabemos, y se puede considerar una ironía de 
la historia, es que cuando José María Escrivá de Balaguer, fundador del Opus 
Dei, y su institución exaltaron el trabajo y la disciplina como una vocación, 
fueron acusados por otros católicos de querer introducir ideas protestantes 
en el mundo católico (Pålsson, 1989: 33). 

bles— tenían una mentalidad ‘feudal’ poco o nada productiva. 2. Ese sistema era muy expansivo, 
pues lo que querían los señores era acrecentar sus señoríos en guerras de conquistas o reconquis-
tas; además, las escasas posibilidades económicas que brindaba la vida económica del país hacían 
que muchos plebeyos buscasen en el oficio de las armas un medio de ganarse la vida”. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

194

En el umbral de una nueva ética económica católica

El Papa Benedicto XVI sostiene, entre otras cosas, que los diversos textos bí-
blicos exigen constantemente “relecturas”, y además señala que:

Los textos antiguos se retoman en una situación nueva, leídos y entendidos de manera 
nueva. En la relectura, en la lectura progresiva, mediante correcciones, profundizacio-
nes y ampliaciones tácitas, la formación de la Escritura se configura como un proceso 
de la palabra que abre poco a poco sus potencialidades interiores, que de algún modo 
estaba ya como semilla y que sólo se abren ante el desafío de situaciones nuevas, nuevas 
experiencias y nuevos sufrimientos (Ratzinger, 2008: 13). 

Sin embargo, antes de Benedicto XVI, el Papa Juan Pablo II aplicó esta 
metodología hermenéutica, especialmente cuando “releyó” Rerum novarum 
( Juan Pablo II, 1995: 5). En efecto, Juan Pablo II también propuso una “re-
lectura” de la Encíclica de León XIII al decir que “la conmemoración de la 
Rerum novarum no sería apropiada sin echar una mirada a la situación ac-
tual” ( Juan Pablo II, 1995: 25). Juan Pablo II quería mirar las “cosas nuevas” 
(op. cit.: 5), aun cuando varios Papas —entre otros Pío XI y XII—ya habían 
hecho una relectura y reactualización de la encíclica en cuestión. Sin duda, 
Juan Pablo II asumió el escrito bajo nuevas situaciones y desafíos, especial-
mente las del resurgimiento del liberalismo —en particular en su versión 
neoliberal— y los del comienzo del proceso de globalización. Frente a los 
nuevos desafíos, los empresarios y trabajadores católicos ya habían solicitado 
una reactualización de Rerum novarum (op. cit.: 3). El problema fue, y sigue 
siendo, que la Iglesia católica ni durante la Edad Media ni en los tiempos mo-
dernos ha elaborado una política económica propia o desarrollado un análisis 
económico en el sentido de Schumpeter (Schumpeter, 1995),16 en contraste 
con lo ocurrido por ejemplo en el seno del liberalismo o el neoliberalismo. 
Aun cuando Juan Pablo II consideró que Rerum novarum “puede ser leída 
como una importante aportación al análisis socioeconómico de finales del 
siglo XIX” ( Juan Pablo II, 1995: 106). La Iglesia católica suele hablar ocasio-
nalmente sobre cuestiones económicas, pero entonces su opinión sólo adop-
ta el carácter de recomendaciones cristianas generales. 

Dentro de la Iglesia católica, como se mencionó anteriormente, ha habi-
do desde hace mucho tiempo una profunda contradicción en su visión sobre 
el capital, la empresa, el trabajo y la producción; ha estado más centrada en 
cómo se distribuye la riqueza material y ha prestado poca atención a cómo 
se la crea. Hoy, sin embargo, ha comenzado finalmente a plantear y estudiar 

16 Véase a Shumpeter (1995) si se desea profundizar en lo que significa “análisis económico”. 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

195

cómo se crea esta riqueza; particularmente, cuando Juan Pablo II sostiene 
que “la Iglesia reconoce la justa función de los beneficios, como índice de la 
buena marcha de la empresa” (op. cit.: 70), argumentando además que: 

La moderna economía de empresa comporta aspectos positivos, cuya raíz es la libertad 
de la persona, que se expresa en el campo económico y en otros campos [...] Si en otros 
tiempos el factor decisivo de la producción era la tierra y luego lo fue el capital, entendi-
do como conjunto masivo de maquinarias y de bienes instrumentales, hoy día el factor 
decisivo es cada vez más el hombre mismo, es decir, su capacidad de conocimiento, 
que se pone de manifiesto mediante el saber científico, y su capacidad de organización 
solidaria, así como la de intuir y satisfacer las necesidades de los demás ( Juan Pablo II, 
1995: 64-65).

He descrito cómo Juan Pablo II actualizó analíticamente Rerum nova-
rum de 1891 con su encíclica Centesimus annus, escrita exactamente cien 
años más tarde. De esta manera, mientras Rerum novarum descartaba al 
mercado como un óptimo asignador de los recursos económicos y huma-
nos, Centesimus  Annus afirma que “da la impresión de que, tanto a nivel 
de Naciones, como de relaciones internacionales, el libre mercado sea el ins-
trumento más eficaz para colocar los recursos y responder eficazmente a las 
necesidades” ( Juan Pablo II, 1995: 68). Al mismo tiempo, Juan Pablo II 
desecha al “sistema socialista”, debido a “la violación de los derechos huma-
nos a la iniciativa, a la propiedad y a la libertad en el sector de la economía” 
( Juan Pablo II, 1995: 46). Sin duda, aquí hizo Juan Pablo II una relectura de 
Mater et Magistra de Juan XXIII ( Juan XXIII, 1995: 11) y de Populorum 
Progressio de Pablo VI (Pablo VI, 1995: 221), quienes ya habían puesto en 
entredicho la propiedad privada como un derecho natural. La nueva doctri-
na social católica, formulada por Juan Pablo II, aceptó en cierta medida al 
sistema capitalista con su idea de libre mercado, de trabajo libre y de la li-
bre iniciativa de los individuos. No obstante, Centesimus Annus recomienda 
que el libre mercado sea controlado por la sociedad y el Estado: 

En este sentido se puede hablar justamente de lucha contra un sistema económico, en-
tendido como método que asegura el predominio absoluto del capital, la posesión de 
los medios de producción y la tierra, respecto a la libre subjetividad del trabajo del 
hombre. En la lucha contra este sistema no se pone, como modelo alternativo, el siste-
ma socialista, que de hecho es un capitalismo de Estado, sino una sociedad basada en 
el trabajo libre, en la empresa y en la participación. Esta sociedad tampoco se opone al 
mercado, sino que exige que éste sea controlado oportunamente por las fuerzas sociales 
y por el Estado, de manera que se garantice la satisfacción de las exigencias fundamen-
tales de toda la sociedad ( Juan Pablo II, 1995: 69-70).  



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

196

La Iglesia católica ha intentado durante el último tiempo liberar a los 
empresarios católicos de los profundos conflictos confesionales, existenciales 
e ideológicos anteriores. En Centesimus Annus en el acápite 35, referido al 
capitalismo y los beneficios, se puede leer por ejemplo que: 

La Iglesia reconoce la justa función de los beneficios, como índice de la buena marcha 
de la empresa. Cuando una empresa da beneficios significa que los factores productivos 
han sido utilizados adecuadamente y que las correspondientes necesidades humanas 
han sido satisfechas debidamente ( Juan Pablo II, 1995: 70).

Es importante recordar que para los protestantes la ganancia se había 
convertido en un leit motiv, casi una obligación. Centesimus Annus trabaja 
en esta misma dirección y ha comenzado a diseñar una nueva ética económica 
católica amoldada a ese espíritu del capitalismo. Dentro de esta relectura, la 
ganancia no tiene ya la connotación de “avaricia” (codicia). Permítaseme citar 
de Centesimus Annus el acápite 42, referido al capitalismo:

Si por “capitalismo” se entiende un sistema económico que reconoce el papel funda-
mental y positivo de la empresa, del mercado, de la propiedad privada y de la consi-
guiente responsabilidad para con los medios de producción, de la libre creatividad en 
el sector de la economía, la respuesta ciertamente es positiva, aunque quizá sería más 
apropiado hablar de “economía de empresa”, “economía de mercado”, o simplemente 
de “economía libre”. Pero si por “capitalismo” se entiende un sistema en el cual la liber-
tad, en el ámbito económico, no está encuadrada en un sólido contexto jurídico que 
la ponga al servicio de la libertad humana integral y la considere como una particular 
dimensión de la misma, cuyo centro es ético y religioso, entonces la respuesta es absolu-
tamente negativa ( Juan Pablo II, 1995: 83-84). 

Tampoco debe olvidarse que para los protestantes el trabajo arduo era 
asumido como un llamado, una vocación. La Iglesia católica ha tenido his-
tóricamente un trauma teológico respecto al trabajo. Así, mientras Rerum 
Novarum aún condenaba el trabajo en términos bíblicos, es decir, el trabajo 
era caracterizado como “penoso porque es expiatorio” (León XIII, 1999: 23), 
Centesimus Annus lo glorifica en cambio casi en “términos protestantes”. Hoy 
se podría parafrasear a Weber diciendo que la nueva ética económica católica 
y el espíritu del capitalismo se acompasan lentamente cuando, en Centesimus 
Annus en el acápite 32, se sostiene que:

Es su trabajo disciplinado, en solidaria colaboración, el que permite la creación de co-
munidades de trabajo cada vez más amplias y seguras para llevar a cabo la transfor-
mación del ambiente natural y la del mismo ambiente humano. En este proceso están 
comprometidas importantes virtudes, como son la diligencia, la laboriosidad, la pru-
dencia en asumir los riesgos razonables, la fiabilidad y la lealtad en las relaciones inter-



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

197

personales, la resolusión de ánimo en la ejecución de decisiones difíciles y dolorosas, 
pero necesarias para el trabajo común de la empresa y para hacer frente a los eventuales 
reveses de la fortuna ( Juan Pablo II, 1995: 64).

Además, Juan Pablo II hizo algunas otras disquisiciones sobre el trabajo 
en términos protestantes y también en el espíritu del Opus Dei, a saber: “El 
trabajo pertenece, por tanto, a la vocación de toda persona; es más, el hombre 
se expresa y realiza mediante su actividad laboral” ( Juan Pablo II, 1995: 14).

Otro problema, y este también se puede interpretar como una relectura, 
era que las competencias profesionales como una vocación no estaban pre-
sentes en la mentalidad económica-católica. Aquí también se puede obser-
var un cambio estructural cuando Centesimus Annus se dirige sobre todo a 
los trabajadores y subraya que los problemas del presente no son “sólo poder 
ofrecer una cantidad de bienes suficientes, sino el de responder a una deman-
da de calidad: calidad de la mercancía que se produce y se consume, calidad 
de los servicios que se disfrutan, calidad del ambiente y de la vida en general” 
( Juan Pablo II, 1995: 72).

El mundo católico fue en parte económicamente hermético, pero la re-
lectura evidencia que Juan Pablo II se pronuncia en contra del aislacionismo, 
y en su lugar promueve una política de globalización y de libre comercio: 

En años recientes se ha afirmado que el desarrollo de los países más pobres dependía 
del aislamiento del mercado mundial, así como de su confianza exclusiva en las propias 
fuerzas. La historia reciente ha puesto de manifiesto que los países que se han margina-
do han experimentado un estancamiento y retroceso; en cambio, han experimentado 
un desarrollo los países que han logrado introducirse en la interrelación general de las 
actividades económicas a nivel internacional ( Juan Pablo II, 1995: 67).

Sin duda, se desprende de la lectura de Centesimus Annus que éste ha 
abierto el camino para un diálogo fructífero entre la doctrina social católica y 
la economía de mercado. Por primera vez se habla en un documento papal de 
un reconocimiento de la actividad empresarial y de la ganancia. La oposicón 
al capitalismo ha tenido una larga tradición, tanto en el catolicismo como en 
el humanismo. Centesimus Annus liberó éticamente a los empresarios católi-
cos permitiéndoles comprometerse social y económicamente con una nueva 
fase del desarrollo capitalista, tanto en el sector industrial como en el sector 
agrícola, y también internacionalmente. Centesimus Annus y el neoliberalismo 
comparten varios puntos en común, por ejemplo, la defensa de la propiedad 
privada, la libertad económica, la defensa de la empresa y el trabajo discipli-
nado, sólo difieren en el papel asignado al Estado y la idoneidad del mercado 
para una mejor distribución de los recursos económicos y humanos. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

198

Los empresarios católicos habían carecido desde hacía mucho tiempo de 
una nueva ética económica católica. Antes no habían sabido cómo compor-
tarse y orientarse en el mundo de los negocios y, con ello habrían arribado a 
una ambivalente y dudosa situación. Rerum novarum les había prohibido la 
codicia y las rentas usurarias. Hoy reciben una nueva ética empresarial a través 
de las nuevas encíclicas papales, especialmente a través de Centesimus Annus. 

Conclusión 

En las últimas décadas el capitalismo se ha consolidado y ya no es necesaria, 
en el sentido de Weber, la autoridad ética de la religión. La consolidación del 
capitalismo resulta evidente incluso para el mundo católico; con el tiempo 
también se ha abierto paso la idea de que para lograr un progreso similar 
dentro de su propio mundo es necesaria una nueva ética económica católica. 
Los empresarios católicos estaban necesitados de una nueva actitud frente 
al trabajo, la ganancia, el ahorro y la acumulación de capital. Los principios 
fundamentales de la ética protestante fueron el ascetismo mundano, el tra-
bajo duro, el deber, la sencillez y la efectividad en el oficio. El catolicismo se 
encontraba totalmente alejado de esos principios para estimular el desarrollo 
económico capitalista. 

La doctrina social católica constituía indudablemente un obstáculo para 
el desarrollo de una bien articulada ideología capitalista en los países de cul-
tura católica. Los tiempos modernos exigían una ética económica también 
moderna, para otorgar entera libertad al espíritu de los modernos líderes em-
presariales. En resumen, se necesitaban cambios estructurales de la actitud 
religiosa ante una nueva acumulación de riqueza en la sociedad.

La expansión global del capitalismo y la caída del Muro de Berlín colo-
caron al catolicismo ante nuevas controversias y desafíos. El colapso total de 
las sociedades “socialistas” ha tornado más fácil para la Iglesia católica definir 
su posición en relación con el capitalismo, las empresas, los trabajadores, las 
ganancias y la ética económica. Cuando las sociedades capitalistas y “socialis-
tas” competían política y económicamente entre sí, la Iglesia se vio obligada a 
adoptar tácticamente una tercera posición, lo que a menudo la llevó a formu-
lar un collage ideológico. El marxismo representaba una doble amenaza para 
el catolicismo: en primer lugar se trataba de una doctrina atea y, en segundo 
lugar, se ganaba las almas de los pobres (Naranjo, 1997: 46). 

Rerum Novarum estableció ciertamente un nuevo paradigma en relación 
con la anterior toma de posición de la Iglesia católica frente a “la cuestión 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

199

obrera” o el “conflicto entre el capital y el trabajo”; sin embargo, Centesimus 
Annus implicó, ética y teológicamente, una ruptura epistemológica respecto a 
Rerum Novarum. El documento de Juan Pablo II rompió radicalmente con 
las ideas económicas escolásticas. La Iglesia católica ha formulado a veces, a lo 
largo de dos milenios, pronunciamientos ambivalentes sobre cuestiones eco-
nómicas. Ahora, en la nueva doctrina social católica, ya no hace su aparición 
la condena al culto de Mamón ni el horror o antipatía en su contra. 

Ciertamente, la Iglesia católica no propone un modelo económico, sólo 
ofrece una orientación ideal a través de la nueva doctrina social, “la cual [...] 
reconoce la positividad del mercado y de la empresa, pero al mismo tiempo 
indica que éstos han de estar orientados hacia el bien común” ( Juan Pablo II, 
1995, 85). La Iglesia católica se inclina por una participación activa del Estado 
en la actividad económica, sin por ello sofocar “la libre iniciativa de los indi-
viduos” ( Juan Pablo II, 1995: 95). Eso sí, Juan Pablo II desea que Centesimus 
Annus sea dada a conocer y que sea aplicada en los distintos países ( Juan Pablo 
II, 1995: 109). Sus palabras y recomendaciones son, por lo tanto, un programa 
de acción ( Juan Pablo II, 1995: 110). 

Dos cuestiones han impregnado este artículo. La primera fue investigar 
el surgimiento y desarrollo de una nueva ética económica católica. La segun-
da era si, y en tal caso cómo, esta ética se diferencia de la ética protestante 
formulada por Weber. Ambas éticas fueron formuladas e impulsadas en cam-
biantes épocas y ambientes históricos. La ética protestante emergió durante 
los inicios del capitalismo y proporcionó a esta nueva forma de producción 
una ideología que otorgó una plena consagración ética. Por el contrario, 
la nueva ética económica católica emerge cuando el capitalismo ya se halla 
establecido, y la globalización se encuentra en una fase inicial. Los líderes 
empresariales católicos necesitaban en todos los casos de la autoridad moral 
de la religión para moverse “libres de pecado” en el mundo de los negocios. 
La nueva ética económica católica se ha desembarazado hoy de los residuos 
económicos escolásticos e irradia el mismo espíritu que esparció la ética pro-
testante en el siglo XVII.

Es importante subrayar que la ética protestante carecía de un corpus teó-
rico, estructurado en principios claros y transparentes. Se trataba de una éti-
ca religiosa, de un ethos, que en conexión con un espíritu económico alentó 
el desarrollo ulterior del capitalismo. Weber descubrió el espíritu capitalista 
personificado en las formulaciones utilitaristas de Benjamin Franklin (We-
ber, 1989: 24). La nueva ética económica católica tampoco se encuentra 
materializada en un único documento. Centesimus Annus constituye un co-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

200

mienzo en esta nueva etapa y proporciona los principios necesarios para que 
los empresarios católicos puedan desenvolverse cómodamente en el mundo 
de los negocios. Es importante destacar también que Centesimus Annus sin-
toniza ahora con las virtudes protestantes; es decir, que el trabajo duro con-
lleva mejores ingresos, la vida sencilla implica bajo consumo y alto ahorro, y 
el ahorro conduce a inversiones que pueden ser utilizadas de manera rentable 
y generar aún más oportunidades de inversión.

La nueva ética económica católica no difiere esencialmente de su par, 
la ética protestante. El espíritu del capitalismo cristalizó, según Weber, en la 
búsqueda racional de beneficios y en la sistemática organización de la fuerza 
de trabajo libre. Diversos pasajes de Centesimus Annus irradian de diferentes 
maneras el mismo espíritu que la ética protestante. Juan Pablo II también 
propicia la libre empresa, el libre mercado, la propiedad privada y el trabajo 
como vocación. La Iglesia católica asume, ética y espistemológicamente, dos 
principios básicos para el mejor desarrollo del capitalismo: por una parte, la 
ganancia y, por otra, el trabajo disciplinado. Weber utilizó el refrán de “co-
mer bien o domir tranquilo” para distinguir la mentalidad económica entre 
el protestante y el católico, de la cual el católico prefería domir tranquilo 
(Weber, 1989: 34). Sin duda, después de Centesimus Annus el empresario 
católico dejará de domir tranquilo.

Bajo el desarrollo económico actual y la incipiente globalización se pue-
de sostener que el capitalismo ha ido paulatinamente consolidando su po-
sición y ya no necesita de la autoridad moral de ninguna religión. Esta tesis 
weberiana no es muy clara para los países de cultura católica. Eso sí, los em-
presarios católicos pueden sentirse ahora libres de los anteriores conflictos 
existenciales y escolásticos. Los empresarios católicos de hoy pueden lograr, y 
con ello, acceder a una nueva forma de vida y de pensar. Sin embargo, aún hay 
un problema no resuelto. Algunos países todavía se encuentran en un estado 
de atraso económico. La pregunta es si la nueva ética económica católica ayu-
dará a generar suficiente bienestar a los países del mundo católico. 

Bibliografía 

Asplund, Johan (1991), Essä om Gemeinschaft och Gesellschaft, Göteborg : Bokförlaget
     Korpen.
Aznar, José María (2009), España puede salir de la crisis, Barcelona: Planeta.



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

201

Barceló, Joaquín (1994), “Ernesto Grassi y su experiencia latinoamericana”, en Revista de 
Filosofía, vol. XLII-XLIV, Santiago: Chile. 

Bustelo, Francisco, “Historia y economía: la modernización de España”, en Doctor Jordi  
Nadal, vol. I, Barcelona: Universidad de Barcelona. 

Dillard, Dudley (1980), Västeuropas och Förenta staternas ekonomiska historia, Lund: 
LiberLäromedel.

Farías, Víctor (1998), Heidegger y el nazismo, Santiago: Fondo de Cultura Económica.  
Florida, Richard (2005), Cities and the creative class, New York: Routledge. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1982), Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, 

Madrid: Alianza Universidad.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1977), Lecciones sobre la historia de la filosofía, tomo III, 

México, DF: Fondo de Cultura Económica. 
Helguera, Juan (1991), “Las Reales Fábricas”, en Comín, Francisco y Pablo Martín Aceña  

[eds.], Historia de la empresa pública en España, Madrid: Espasa Calpe. 
Juan XXIII (1995), Mater et Magistra, Santiago: San Pablo.
Juan Pablo II (1995), Centesimus Annus, Santiago: San Pablo.
Koskinen, Lennart (2008), Etik, ekonomi och företagets själ, Stockholm: Norstedts 

Akademiska Förlag.
La Biblia (2005), Madrid: Verbo Divino.
Landes, David (2000), Nationers välstånd och fattigdom, Stockholm: Prisma.
Le Goff, Jacques (2003), La bolsa y la vida: Economía y religión en la Edad Media, 

Barcelona: Gedisa.
León XIII (1999), Rerum Novarum, Santiago: San Pablo. 
Lewis, Bernard (2002), What Went Wrong? The Clash between Islam and Modernity in the 

Middle East, London: Weidendeld & Nicolson. 
Naranjo, Eduardo (1997), Den auktoritära staten och ekonomisk utveckling i Chile, Lund: 

Sociologiska institutionen, Lunds universitet.
Naranjo, Eduardo (2008), “Den kapitalistiska utvecklingen och den katolska etiken”, 

en Naranjo, Eduardo [ed.], Reflektioner från ett mosaikforum, Lund: Kristianstad 
University Press.

Novak, Michael (1993), “Juan Pablo II: Una nueva ética de la empresa”, en Centro de 
Estudios Públicos, Santiago, Chile.

Novak, Michael (1994), Kristendom och kapitalism, Göteborg: Timbro.
Novak, Michael (1995), La ética católica y el espíritu del capitalismo, Santiago: Centro de 

Estudios Públicos.
Pablo VI (1995), Populorum Preogressio, Santiago: San Pablo.
Pío XI (1999), Quadragesimo anno, Santiago: San Pablo. 
Pío XII (1999), En los 50 años de la Rerum novarum, Santiago: San Pablo.
Pell, George (1993), “Rerum novarum: Cien años después”, en Centro Estudios  Públicos, 

Santiago, Chile.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

202

Putnam, Robert (1996), Den fungerande demokratin: Medborgarandans rötter i Italien, 
Stockholm: SNS Förlag. 

Pålsson, Erik Kennet (1989), Vägen till Opus Dei, Helsingborg: Bokförlaget Catholica.
Ratzinger, Joseph (2008), Jesús de Nazaret, Madrid: La esfera de los libros.  
Rivano, Juan (1964), “La América ahistórica y sin mundo del humanista Ernesto Grassi”, 

en Mapocho.
Rivano, Juan (1995), Largo contrapunto, Santiago: Bravo & Allende Editores. 
Robertson, Hector Menteith  (1933), Aspects of the rise of economic individualism: a 

criticism of Max Weber and his school, Cambridge: Cambridge University Press.
Schumpeter, Joseph (1961), The theory of economic development: an inquiry into profits, 

capital, credit, interest, and the business cycle, New York: Oxford U.P. 
Schumpeter, Joseph (1995), Historia del análisis económico, Barcelona: Ariel Economía.
Sen, Amartya (2001), Etik och ekonomi, Stockholm: SNS Förlag.
Sierra, Restituto (1975), El pensamiento social y económico de la escolástica, Madrid: 

Instituto de Sociología Balmes. 
Sombart, Werner (1979), Lujo y capitalismo, Madrid: Alianza.
Sombart, Werner (1998), El Burgués, Madrid: Alianza. 
Tedde de Lorca, Pedro (1991), “La empresa pública en el mercantilismo español del siglo 

XVIII”, en Comín, Francisco & Pablo Martín Aceña [eds.], Historia de la empresa 
pública en España, Madrid: Espasa Calpe. 

Thurén, Torsten (1991), Vetenskapsteori för nybörjare, Stockholm: Liber. 
Weber, Max (1989), La ética protestante y el espíritu del capitalismo, Barcelona: Ediciones 

Península.
Weber, Max (1990), Den protestantiska etiken och kapitalismens anda, Lund: Argos.
Weber, Max (1993), Economía y sociedad, Madrid: Fondo de Cultura Ecómica.   
Wuthnow, Robert (1994), “Religion and Economic Life”, en Smelser, Neil y Richard 

Swedberg [eds.], The Handbook of Economic Sociology, Princeton: Princeton  
University Press.

Diarios

El País, 14 de mayo de 2007.
Dagens nyheter, 11 mayo de 2007.

Eduardo Naranjo. Profesor asociado por la Universidad de Kristianstad, 
Suecia. Responsable académico de sociología y criminología por la misma 
universidad. Doctor en Sociología por la Universidad de Lund, Suecia. 
Líneas de investigación: el desarrollo capitalista y la ética católica; estudios 



Eduardo Naranjo. Una nueva ética económica católica en respuesta al nuevo liberalismo 

203

biográficos sobre el filósofo chileno Juan Rivano; relación intelectual entre 
Jean-Paul Sartre y Mario Vargas Llosa; Gabriel García Márquez y el realismo 
mágico institucional, y Don Quijote visto desde el punto de vista de la ética 
católica. Publicaciones recientes: Till dig vävs gobelänger, Lund (2009); Re-
flektioner från ett mosaikforum, Lund (2008); Den kapitalistiska utvecklingen 
och den katolska etiken, Lund (2008).

Envío a dictamen: 22 de octubre de 2009.
Aprobación: 19 de marzo de 2010.


