CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Hacia una definicién de la virtud civica

Jordi Tena Sinchez

Universitat Autonoma de Barcelona, Espaia / Jordi. Tena@uab.cat

Abstract: This current work attempts to offer a number of basic lines for what endeavours
to be a sociological definition of the concept. It defines civic virtue as causally efficient
motivation for public-spirited action. Dispositions and behaviours do not make up civic
virtue. Virtuous motivation is oriented towards social justice. This normative element links
the concept with the egalitarian-liberal tradition. Certain motivations, like self-interest, are
incompatible with civic virtue. Others, like altruism, are compatible with civic virtue but
they will only be virtuous if public-spirited. Vicious motivations can give rise to rightful acts
but virtuous motivations cannot lead to wrong acts in any case. Finally, correct coordination
between institutional design and civic virtue can build a social optimum.

Key words: motivation, disposition, cooperation, altruism, egotism, norms.

Resumen: En el presente trabajo se trata de ofrecer una definicion del concepto de virtud
ctvica. Se define la virtud civica como la motivacion causalmente eficiente para la acciéon
publicamente orientada. En este sentido, las disposiciones y las conductas no se consideran
constitutivas de dicha virtud. Se cree que la motivacién virtuosa es aquella que se encuentra
orientada hacia la promocién de la justicia social. Este elemento normativo del concepto lo
vincula con la tradicién liberal-igualitarista. Determinadas motivaciones, como el egoismo,
resultan incompatibles con la virtud civica; otras, como el altruismo, son compatibles
con la misma pero sélo serdn virtuosas de manera efectiva cuando se hallen ptblicamente
orientadas. Desde la perspectiva que aqui se sostiene, motivaciones incorrectas pueden
dar lugar a acciones correctas; sin embargo, las motivaciones virtuosas no pueden generar
acciones incorrectas en ningﬁn caso. Finalmente, en lo referente a la extension social de la
virtud, se argumentara que la correcta articulacién entre disefio institucional y virtud civica
puede constituir un éptimo social.

Palabras clave: motivacién, cooperacidn, altruismo, egoismo, normas.

ISSN 1405-1435, UAEM, nim. 53, mayo - agosto 2010, pp. 311-337



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién!

En este trabajo se trata de ofrecer una definicién del concepto de virtud ci-
vica. Con bastante mds de veinte siglos de controversia a sus espaldas, éste
es uno de los conceptos mds recurrentes en la historia de la filosoffa y de las
ciencias sociales. No obstante, o quizé por ese mismo motivo, permanece to-
davia hoy en dia mal comprendido. Nadie puede dudar que el concepto de
virtud civica goza de plausibilidad intuitiva. Parece evidente que existen algu-
nos tipos de estados mentales, disposiciones y conductas a las que tiene algtin
sentido y alguna utilidad denominar virtuosas, a las cuales tiene sentido, en
suma, tratar de capturar con un concepto tedrico preciso. Llama la atencién,
empero, que siendo esto asi exista poco acuerdo sobre qué debe entenderse
exactamente con dicho término y pocos intentos de definicién y operativiza-
cién sistematicas del mismo.

La constatacién de esta realidad no debe interpretarse como una recri-
minaci6n hacia los autores que se han referido al mismo a lo largo de la his-
toria, desde Aristoteles hasta Philip Pettit pasando por Cicerdn, Maquiavelo
o Tocqueville, por citar tan s6lo algunos de los nombres més destacados. Los
autores pueden entrar mas o menos en detalle en la definicién y operativiza-
cién de un concepto segiin convenga a sus fines.

No obstante, desde el punto de vista de la ciencia social, la ausencia de
acuerdo en torno a una definicidn precisa supone una limitacién para el tra-
bajo empirico, particularmente en lo que se refiere a la investigacion de me-
canismos de disefio institucional que tengan por finalidad el refuerzo y la
creacidn de virtud civica.

El presente trabajo se plantea ofrecer una caracterizacién precisa de lo
que puede entenderse por virtud civica. Pese a esa voluntad, no se pretende
en estas pdginas dejar cerrada la discusion ni ofrecer respuestas definitivas a
la misma. La finalidad es mucho mds modesta. Se trata mas bien de ofrecer
algunos principios basicos que bien podrian constituir un punto de partida
para una investigacién analiticamente rigurosa que trate de desvanecer algu-
nas confusiones habituales sobre el tema. El método que se utiliza para tratar

1 Este texto se ha beneficiado de los comentarios de José¢ Antonio Noguera, Cristian Pérez'y
Mauricio Garcfa. Por otra parte, se ha beneficiado también de la concesién de dos proyectos
de I+D+I financiados: uno del Ministerio de Educacién y Ciencia de Espaiia y el FEDER
(referencia SEJ2006-00959/SOCI) y otro del Ministerio de Ciencia e Innovacién de Es-
pana (referencia CSO 2009-09890).

312



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

de alcanzar dicho objetivo es el equilibrio reflexivo (Rawls, 2002: 55 y ss.). Se
procede contrastando las tesis tedricas sobre lo que debemos significar con el
concepto de virtud civica con las intuiciones morales al respecto.

En lo que sigue se define la virtud civica como la motivacién causalmen-
te eficiente para la accién ptblicamente orientada. A fin de que el argumento
resulte lo més claro posible, el contenido del trabajo se desarrollard a partir de
tesis. En total se defenderan 19 tesis. Se empieza discutiendo las implicacio-
nes de entender la virtud civica como un tipo de motivacién. A esta parte del
trabajo se dedican las seis primeras tesis. Posteriormente se planteala cuestion
de qué es lo ptiblicamente orientado y qué tipo de motivaciones constituyen
la virtud, tarea a la que se destinan las tesis comprendidas entrela7 yla 16. A
continuacion se aborda la naturaleza de la relacién entre motivacién virtuosa
y accién correcta, que se concreta en las tesis 17y 18. Finalmente, en la tltima
parte del trabajo (decimonovena tesis) se discuten algunas cuestiones relacio-
nadas con la extensién social de la virtud.

El concepto de virtud civica que se defenderd en estas pdginas presenta
dos dimensiones diferenciables que vale la pena hacer explicitas desde el pri-
mer momento. En primer lugar se discute qué predica la virtud civica, qué
clase de cosa, por asi decirlo, es la virtud. En este sentido, se sostiene que la
virtud es la motivacién causalmente eficiente para la accién publicamente
orientada. Fsa es una definicién que no entra en cudl es el contenido concreto
de lavirtud civicay que resulta independiente de las doctrinas o teorias ético-
politicas particulares. Con posterioridad se introduce un elemento normati-
vo en la definicién. Se sostiene que la motivacion “ptblicamente orientada”
es aquella que se dirige, principalmente, hacia la promocién de la justicia de
la sociedad entendida en términos liberal-igualitaristas. De este modo, la de-
finicién ofrecida queda finalmente ligada a una doctrina ético-politica parti-
cular, el liberalismo-igualitarista.

Motivaciones causalmente eficientes
Cognicion y motivacion

La civic virtue o public spiritedness, segin la denominaban los humanistas ci-
vicos ingleses (Ovejero, Marti y Gargarella, 2004: 24), tenfa una doble di-
mension: por un lado, requeria de la capacidad para discernir lo que el bien
publico requiere, y, por el otro, exigia la motivacién para actuar segtin sus dic-
tados (Brennan y Hamlin, 1995: 37). En este sentido, la virtud civica com-

313



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

prenderia lo que, en términos de las ciencias sociales contempordneas, podria
denominarse una doble dimensién cognitiva y motivacional.
g y

Esta caracterizacién no constituyd una novedad ni un hecho pasajero en
la comprensién del concepto, sino que entronca con las concepciones ante-
riores y se encuentra presente en muchas de las contemporaneas. Tanto para
Platén como para (el joven) Aristoteles la virtud requeria de sabidurfa, de un
profundo conocimiento de uno mismo y de lo que nos exige el bien supre-
mo. Para ambos autores las dificultades para ver con claridad el fin supremo
representaban el mayor obsticulo que podia interponerse en el camino de
los hombres hacia la actualizacién de su ser (Domenech, 1989: 78 y ss). No
se trataba sélo de que la virtud tuviese dos dimensiones, sino que no existia
diferencia alguna entre lo que en lenguaje moderno denominariamos el bien
privado y el publico (Herreros, 2002: 26), ni tampoco parecifa poder darse
escision alguna entre conocer el bien y hacer el bien, entre las dimensiones
cognitiva y motivacional de la virtud.

De modo andlogo al de la Grecia clasica, en el budismo el conocimiento
de uno mismo es una pieza clave para el logro de la bondad moral (Dome-
nech, 1997). Y también en la filosoffa confuciana la virtud civica parece mos-
trar también una dimensién cognitiva: el que probablemente constituyera
su maximo exponente, Xunci, caracterizé las virtudes como disposiciones
que envuelven las facultades de eleccién, juicio, deseo y accién (Benkler y
Nissenbaum, 2006: 405). La concepcion de la virtud que puede encontrarse
por ejemplo en Tocqueville (1969 [1835]: 525-528), pese a contener impor-
tantes diferencias respecto de la Aristdteles o Platdn, alberga también una
dimension cognitiva. Al virtuoso ilustrado no se le pide que no sea egoista,
se le pide mds bien que sea perfectamente racional, que persiga su propio in-
terés bien entendido, lo que entre otras cosas requiere saber discernir en qué
consiste ese enlightened self-interest y no sucumbir al interés cortoplacista,
“miope”. Finalmente, por citar tan s6lo a un autor contempordneo a modo
de ¢jemplo, R. Putnam (2000:102) argumenta que es el “reconocimiento” y
la “btisqueda” constantes del bien publico lo que mejor caracteriza la virtud
civica.

Aunque el lector no esté de acuerdo con la lectura de los autores citados
que se acaba de realizar, podrd convenir en que resulta pertinente discutir
cudl debe ser el rol de la dimensién cognitiva en una caracterizacién completa
de la virtud civica. Se sostendrdn dos tesis a este respecto. La primera de ellas
reza que ser capaz de discernir lo que el bien requiere de nosotros no implica

314



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

estar motivado para actuar segin dicho requerimiento (Nagel, 1991; Nogue-
ra, 2003: 18).?

TESIS 1: Discernir lo que la virtud civica requiere de nosotros no implica
estar motivados para actuar segtin dicho requerimiento.

Una cuestion diferente de la anterior es la de si debemos incluir o no una
dimensién cognitiva en una caracterizacién completa de la virtud civica. Se
responderd afirmativamente a esa pregunta.

TESIS 2: La capacidad para discernir lo que el bien putblico requiere de
nosotros es condicién necesaria pero no suficiente para la virtud civica.

Motivaciones, no disposiciones ni rasgos estables de cardcter

Un debate recurrente acerca de la virtud se refiere al hecho de si lo que cons-
tituye a ésta son las disposiciones motivacionales y los rasgos estables de ca-
racter de las personas, o las motivaciones concretas que se esconden tras una
accién virtuosa especifica.’ Por ejemplo, en algunas ocasiones decimos de
una persona que €s generosa, mientras que en otras utilizamos ese mismo
adjetivo para referirnos a una accién concreta. En el segundo caso, decimos
que un determinado acto ha sido generoso, y la verdad de esa afirmacién es
para nosotros independiente de la consideracion global que tengamos hacia
la persona que la ha llevado a cabo.

Un punto de vista disposicional toma el uso global como el constitutivo
de la virtud civica y, en mayor o menor medida, concibe los actos, deseos o
sentimientos virtuosos como aquellos que se derivan de un cardcter virtuoso
(Hurka, 2006: 69-70). Esta opinién es y ha sido abrumadoramente mayo-

2 El propio Aristoteles ya sugiri6 esta tesis. En la Etica a Nicomaco (1985 [1129b-1130a))
el Aristoteles maduro se separa progresivamente de la fusién platénica entre ética y conoci-
miento, y distingue entre virtudes dianoéticas y las propiamente éticas (Domenech, 1989:
89). En este sentido, como sugerencia puramente especulativa, podria resultar interesante
tratar de articular una lectura del tltimo Aristoteles, no sélo como un precursor de la ruptu-
ra moderna de la fusidn entre ética y conocimiento, sino también como un protoliberal, pa-
rafrasecando a Noguera (2003: 18), como un inspirador de esa moralidad laica ¢ impura que
hace posible la escisién entre conocer el bien y estar motivado para actuar segin el mismo.

3 Se utiliza aqui el término disposicion de conducta en el sentido que suele darsele en
ciencias sociales, practicamente como sindnimo de rasgo estable de caricter. Se dird que un
individuo tiene una disposicién para actuar de determinada manera en determinadas cir-
cunstancias de forma andloga a como, por ejemplo, podemos sostener que el azticar alberga
la disposicién de disolverse en el agua también en determinadas circunstancias.

315



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

ritaria entre los fildsofos. Ya Aristoteles sostenia que para poder considerar
que un acto es virtuoso éste debe proceder de un caracter firme e incambiable
(1980: 1105a31-b12). Si un acto generoso es llevado a cabo por una persona
carente de virtud, podremos decir que se trata de un acto generoso o incluso
que es un acto que una persona virtuosa realizarfa, pero no podremos decir
que se trate de un acto virtuoso (Hurka, 2006: 70). La misma concepcidn,
aunque tal vez en formulaciones menos extremas, se encuentra también tras
la virtus del mas laureado de los filésofos romanos, Cicerdn (Ovejero, Marti
y Gargarella, 2004: 23 y ss., Skinner, 2004: 104 y ss.) Lo mismo sucede con la
virti; de los tedricos italianos posteriores (Ovejero, Marti y Gargarella, 2004:
23) o la civic virtue de los humanistas civicos ingleses (Brennan y Hamlin,
1995: 37). Para todos ellos la virtud se refiere a las capacidades que se deben
poseer como ciudadano a fin de poder servir al bien comun por voluntad
propia, siendo el valor y la prudencia las méds importantes de esas capacida-
des. También en la filosoffa confuciana la virtud es concebida como disposi-
cional. Tal y como hemos visto, segtin Xunzi las virtudes son disposiciones
que envuelven las facultades de eleccion, juicio, deseo y accidn. Finalmente,
en nuestros dias este punto de vista es igualmente el mayoritario.

Desde la perspectiva contraria (motivacional), se considera que el uso
“local” del concepto es el que resulta central. De este modo, se sostiene que
son las motivaciones detrds de las acciones concretas las que constituyen la
virtud (Hurka, 2006; Ross, 1930%). Desde esta perspectiva, sélo podemos
hablar de disposiciones, caracteres o personas virtuosas en un sentido deri-
vado.

En el presente trabajo se optard por esta segunda postura.’ Desde el pun-
to de vista adoptado en estas pdginas, nada impediria considerar virtuoso un
acto de generosidad de un ciudadano que se comporta habitualmente de for-
ma egoista (siempre que se trate de generosidad genuina, claro estd). Puede
incluso que nos sorprenda agradablemente ese comportamiento inusual y
que lo alabemos por ello animandolo a trabajar su cardcter y continuar por
ese camino. A la inversa, nada impide tampoco que, sin negar su trayectoria
ni su integridad moral, critiquemos un acto incorrecto puntual de una perso-

4 Concretamente, Ross sostenfa que una accidn es virtuosa cuando es causada por uno de
estos tres motivos: el deseo de cumplir con el deber propio, el deseo de aportar un bien al
propio ser, o el desco de causarle algin placer o evitarle algtin sufrimiento a otro ser (Ross,
1930: 161-162). Ross empezd por denominar virtuosos a este tipo de estados para después
definir las disposiciones virtuosas derivativamente. Para una discusién del punto de vista de
Ross, véase el citado Hurka (2006).

5 Podria decirse que se adopta una perspectiva centrada en la accidn y no en el agente.

316



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

na que alberga disposiciones correctas y que suele actuar de la forma adecua-
da. No se trata de que las disposiciones no sean importantes para la virtud;
al contrario, son de una importancia fundamental. De lo que se trata es que
las disposiciones tienen un papel instrumental para la virtud. Damos mucha
importancia a las disposiciones virtuosas pero se la damos porque y sélo por-
que éstas generalmente tenderan a generar motivaciones virtuosas, mientras
que las disposiciones viciosas tenderdn a generar motivaciones viciosas. Pero
no siempre una motivacidon virtuosa sigue a una disposicién virtuosa, ni una
motivacién viciosa sigue a una disposicién viciosa. El vinculo es aqui empiri-
co, no analitico.

Existe un elemento adicional que puede hacernos preferir una concep-
cién motivacional de la virtud civica a una disposicional. Contrariamente a
lo que solian suponer los cldsicos y lo que sugeriria una concepcion folk “inge-
nua” de la motivacién humana, las disposiciones de los individuos son mucho
menos estables de lo que suele suponerse (Bicchieri, 2006; Elster, 2007: cap.
10). De este modo, exigir, como hacian los cldsicos, que la virtud provenga
de un cardcter fuerte ¢ invariable convertirfa a la virtud en un ideal imposible
de alcanzar, a saber, no se cumpliria el desideratum de factibilidad.® A su vez,
caracterizar la virtud civica como un objetivo inalcanzable nos aboca a tener
que abandonarla como objetivo politico y a no poder plantear disenos insti-
tucionales que puedan servir para extenderla socialmente.

Antes de formular explicitamente las tesis para esta seccion, existe un ul-
timo aspecto que merece la pena destacar. Al decir que la virtud es constituida
por las motivaciones que se hallan detrds o que causan las acciones concretas,
se estd sosteniendo que para poder ser considerada virtuosa, una motivacion,
ademads de tener un contenido moralmente adecuado, tiene que ser causal-
mente eficiente. De lo contrario nos veriamos abocados a la conclusién intui-
tivamente algo absurda de tener que denominar virtuosas a las motivaciones
publicamente orientadas de un agente, que, debido a su extrema debilidad de
voluntad, mantiene una conducta absolutamente viciosa. Luego:

TESIS 3: La virtud civica es constituida por motivaciones causalmente
eficientes.

TESIS 4: Las disposiciones y los rasgos estables de cardcter no son consti-
tutivos de la virtud sino instrumentales para la misma.

6 Véase Domeénech (1998) para una discusion de algunos desiderdtum que toda teorfa nor-
mativa deberfa tratar de cumplir.

317



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Motivaciones, no conductas

Otro debate muy relacionado con el anterior es el de si lo que constituye la
virtud es la conducta o la motivacién. En una caracterizacién no demasia-
do exigente, podriamos sostener que ser virtuoso no es simplemente actuar
de forma correcta sino hacerlo ademds por los motivos correctos (Ovejero,
2005: 102). No obstante, es necesario precisar algo mas esta tesis. Tal y como
argumentara Kant (1985 [1795]: 38 y ss), para ser un buen ciudadano no es
necesario ser virtuoso, moralmente bueno, basta con tener entendimiento
(verstand). Esté claro que si el tnico motivo por el que un ciudadano paga
sus impuestos es el de evitar la prisién, su conducta sera correcta, realizard
su contribucion al bien comun, pero su motivacion no sera virtuosa, no se
encontrard motivado para actuar en aras de dicho fin.

TESIS 5: Es la motivacién, no la conducta, lo que es constitutivo de
la virtud.

No obstante, esto no significa que la conducta no sea importante. Al
contrario, es lo mas importante. Cuando se plantea el disefio de instituciones
lo que debe procurarse en primer lugar es que la gente cumpla con su parte,
independientemente de cudles sean sus motivaciones. La correccién de una
accién es independiente de los motivos que la impulsen.”

TESIS 6: La virtud no es constitutiva de la conducta correcta, sino sélo
instrumental para la misma.

Lo publicamente orientado

En el presente trabajo se define la virtud civica como la motivacién causal-
mente eficiente hacia la accién piblicamente orientada. Hasta el momen-
to se ha discutido la primera parte de la proposicion, a saber: el significado
concreto de la expresién “motivacién causalmente eficiente hacia la accién”.
A continuacién se abordara con el maximo detalle posible lo que debe en-
tenderse por publicamente orientado y qué tipo de motivaciones pueden ser
publicamente orientadas.

Segtin Hursthouse, “[a]n action A is right for S in circumstances C if and
only if a completely virtuous agent would characteristically A in C” (citado
en Johnson, 2003: 811).

Tal y como apunta el propio Johnson, de dicha tesis se desprende que
s6lo podemos estar de acuerdo en que una accién es correcta en la medida en

7 Mas adelante se discuten algunas importantes implicaciones de este supuesto.

318



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

que sepamos que esa es la accién que llevaria a cabo un caracter plenamente
virtuoso en esas circunstancias. La virtud goza, por lo tanto, de prioridad 16-
gica sobre la accién correcta.®

Aqui se argumentard de forma totalmente opuesta a la de Hurthouse. Se
partird del supuesto de que primero debemos ser capaces de dictaminar cudl
es laaccidn correcta, y a continuacion diremos que la motivacién virtuosa es
aquella que se dirige hacia dicha accién. Por asi decirlo, la postura que aqui
se defiende se encuentra més cercana a Cicerdn, para quien la virtud consiste
en las capacidades que se deben poseer como ciudadano y que nos permiten
servir al bien comun por voluntad propia, que a (la interpretacién que hace
Johnson de) Aristételes, segun el cual la accidn correcta es aquella que pro-
viene de un caracter firme e invariable.

Lavirtud civica sélo debe interesarnos en tanto instrumento para el bien
de la sociedad. En este sentido, pese a que pudiese ser entendido como una
excesiva simplificacion, se reduciran las acciones correctas a acciones orienta-
das al bien de la sociedad, es decir, publicamente orientadas.’

sOrientado hacia dénde?

El debate acerca de qué constituye el bien de la sociedad resulta analiticamen-
te diferenciable del debate sobre qué es la virtud. En este sentido, podria evi-
tarse entrar en el mismo y simplemente argumentar que la virtud civica es la
motivacién causalmente eficiente que se encuentra ptblicamente orientada:
esto es, orientada hacia el bien de la sociedad, y que lo que constituya dicho
bien es algo que no afecta al objetivo de este trabajo, el cual en todo caso debe
ser dictaminado por los filésofos politicos, por ejemplo por los tedricos de la
justicia.

Dicho de otro modo, hasta el momento se ha venido discutiendo estric-
tamente acerca de qué se predica la virtud civica y no se ha dicho nada sobre
cual deba ser su contenido concreto. La caracterizacidn ofrecida hasta ahora
es independiente de doctrinas o teorfas ético-politicas particulares. Resulta-

8 En beneficio de la tesis de Hursthouse debe considerarse que para aceptar ese argumen-
to no es necesario suponer que sdlo los caracteres perfectamente virtuosos llevaran a cabo
acciones correctas. La tesis es méds débil. Hursthouse se limita a sostener que las acciones
correctas son aquellas que “llevarfan a cabo” los caracteres perfectamente virtuosos, cosa que
no excluye que los caracteres mundanos realmente existentes también puedan realizarlas.

9 Se adopta la expresién “publicamente orientado” para hacer referencia a orientado hacia
el bien de la sociedad basandose libremente en Pettit (1999: cap. 7).

319



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

ria perfectamente posible mantener dicha independencia hasta el final y no
discutir cual debe ser el contenido concreto de la virtud civica. No obstan-
te, no parecerfa de recibo concluir este trabajo sefialando que la definicién
aqui propuesta no tendr4 utilidad practica alguna hasta que los filésofos re-
suelvan algunos debates aledanos. Siendo esto asi, se intentard argumentar
“hacia dénde” debe orientarse la motivacién virtuosa. Se trataria de dar un
contenido no ambiguo al tercer imperativo kantiano, segin el cual debemos
actuar siempre de manera que nuestra accion contribuya al méximo bien de
la especie (Domenech, 1989: 282). Al hacerlo, el concepto de virtud civica
que aqui se expone quedard ligado a una doctrina ético-politica particular: el
liberalismo-igualitarista. No obstante, serfa posible rechazar este punto de la
caracterizacion sin que el resto de la misma se viese demasiado afectada.

Por publicamente orientado se entendera orientado hacia el bien de la
sociedad y, mas especificamente, se considerard la justicia social o distributiva

como el principal bien de la sociedad (Van Parijs, 1996: 45 y ss.).

La justicia social se refiere al reparto de los beneficios y las cargas, de los
derechos y los deberes, entre los miembros de una sociedad. El lugar privile-
giado de la justicia social se debe a que dar respuesta al tipo de problemas que
a ella incumben es mds importante que responder a otras cuestiones éticas
como las relativas a lo que es una sociedad buena o a preocupaciones de otro
tipo como el crecimiento econémico. Que la justicia es mds importante que
otras cuestiones éticas se desprende del hecho de que si bien cada uno de no-
sotros puede determinar ficilmente cual es su particular concepcién de lavida
buena, qué es lo importante para su propia existencia, esto solo puede llevarse
acabo en el marco de instituciones que regulan y hacen compatible que todos
podamos hacer lo mismo de un modo razonable. Dichas instituciones han de
ser aceptadas por todos, y su principal virtud a tal efecto debe consistir en que
sean justas (Arnsperger y Van Parijs, 2002: 19). De este modo, en este trabajo
por publicamente orientado se entendera prioritariamente “orientado hacia
lajusticia social”. De forma secundaria, también podra entenderse “orientado
hacia otros bienes sociales”, siempre y cuando la promocién de esos bienes no
vaya en detrimento de la justicia social.

De lo dicho se desprende inmediatamente una pregunta adicional: ;en
qué consiste la justicia social? Pese a que éste es un debate abierto, se encuen-
tra decantado del lado de los liberales igualitaristas desde que, hace ya mas de
tres décadas, John Rawls publicara su Teoria de la justicia. Sin pretender esco-
ger una propuesta concreta del relativamente amplio catdlogo de teorias de la
justicia liberal-igualitaristas,'® para lo que aqui nos afecta es importante tener

10 Tal vez las més destacables aportaciones de los liberales igualitaristas sean, ademés de las

320



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

en cuenta que todas ellas combinan un profundo igualitarismo con un atn
mds profundo respeto por las libertades individuales. De hecho, se podria
sostener que la tolerancia, entendida como el derecho del que todo individuo
debe disfrutar para poder perseguir su propia concepcién razonable del bien,
constituye la base sobre la cual se erige el edificio del liberalismo igualitarista.
La conducta publicamente orientada se halla, por lo tanto, orientada hacia la
tolerancia, la libertad y la igualdad.

TESIS 7: La motivacién publicamente orientada se dirige prioritariamen-
te hacia la justicia social (tal y como se concibe ésta en el liberalismo iguali-
tarista).

TESIS 8: La motivacién publicamente orientada puede dirigirse también
hacia otros bienes sociales, siempre y cuando éstos no entren en contradic-
cién con lo dictado por la justicia social.

Llegados a este punto atin queda una pregunta por responder: ¢qué tipos
de motivaciones pueden ser piblicamente orientadas?

Tiipos de motivaciones priblicamente orientadas

Algunas motivaciones no pueden ser consideradas virtuosas bajo ninguna
circunstancia por un problema estrictamente l6gico o definicional. Si la mo-
tivacion virtuosa es aquella que se orienta hacia el bien de la sociedad, motiva-
ciones como el egoismo (que por definicién es indiferente a dicho bien) o la
maldad (que por definicién es contraria al mismo) no pueden ser virtuosas en
ningun caso. Otras motivaciones, como el altruismo, si pueden serlo, aunque
no tienen por qué serlo siempre ni necesariamente. A continuacién trataran
de abordarse estas cuestiones de forma algo mds sistemdtica. Se revisaran los
tipos de motivacién humana cuantitativamente mas importantes intentando
discernir cuéles de ellos no podrén ser considerados virtuosos en ningun caso
y cudles si podrén serlo siempre y cuando se hallen piblicamente orientados.
Se hard referencia en primer lugar a las normas, para posteriormente centrar-
se en otras motivaciones.

Las normas morales, cuasi morales y sociales, y la virtud civica

En este trabajo se asume una perspectiva individualista metodoldgica de las
normas, segtin la cual éstas son una fuente de motivacién para la accién de los
individuos exactamente igual que puede serlo la racionalidad.

del propio Rawls (1979, 1996, 2002), las de A. Sen (2009) y las de P. Van Parijs (1996).

321



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Tradicionalmente la literatura especializada habia utilizado un unico
concepto, el de norma social, con el cual se cubria una amplia gama de fuentes
de motivacion para la accién. En los ultimos afos, empero, autores muy des-
tacados han elaborado clasificaciones de tipos de normas analiticamente mu-
cho més precisas. El argumento se basard aqui en la clasificacién de Jon Elster
(2007), que distingue entre normas morales, cuasi morales y sociales.!!

Las normas son mandatos para actuar o abstenerse de hacerlo que pue-
den motivar la conducta de distintos modos. Tanto las normas cuasi morales
como las sociales son condicionales. Las primeras son condicionales respecto
a la conducta de otros agentes, las segundas lo son respecto a su presencia.
Un agente se halla motivado por una norma cuasi moral cuando lo estd para
cumplir si y s6lo silos demds también lo hacen. En cambio, un agente se halla
motivado por una norma social cuando lo estd para cumplir si y sélo si se
encuentra en presencia de otros agentes que podrian descubrir su incumpli-
miento. Las normas morales, en cambio, son incondicionales. Las seguimos
porque tenemos buenas razones para hacerlo, al ser independientes de la con-
ducta de los demds. Las normas de cualquier tipo no son consecuencialistas.

Cuando el contenido de una norma moral o cuasi moral se encuentre
publicamente orientado, la motivacién causalmente eficiente basada en di-
chas normas serd virtuosa. Obviamente, no todas las normas morales y cuasi
morales son de tipo ptiblicamente orientado, por lo que no todas las motiva-
ciones derivadas de normas morales o cuasi morales serdn virtuosas.

TESIS 9: La motivacion basada en normas morales o cuasi morales es sus-
ceptible de ser virtuosa.

Del hecho de que las normas morales sean incondicionales y las cuasi
morales sean condicionales, se deriva una tesis muy importante para el debate
sobre la virtud.

TESIS 10: La motivacion virtuosa puede ser tanto incondicional como
condicional respecto a la conducta de los demas.

Mientras que cuando un agente motivado por una norma cuasi moral
o moral cumple con lo requerido por ella de forma voluntaria, cuando se
encuentra motivado por una norma social sélo lo hace si piensa que su in-
cumplimiento puede ser descubierto. Resultaria intuitivamente bastante im-
plausible tratar de sostener que una motivacion de este tipo sea virtuosa, de
modo que se excluird la motivacién para seguir normas sociales del acervo de

11 Para una clasificacién alternativa aunque relativamente similar, véase Bicchieri (2006:
cap. 1).

322



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

motivaciones virtuosas. Esto serd asi, incluso en aquellos casos en los que el
contenido de la norma se halle orientado hacia el bien de la sociedad.

TESIS 11: La motivacién para seguir normas sociales es incompatible con
la virtud civica.

Otras motivaciones

El ser humano puede llegar a albergar un importante nimero de motivacio-
nes diferentes, esto es lo que suele denominarse el pluralismo motivacional de
la especie humana. En el apartado anterior se ha hecho referencia ala motiva-
cién para seguir normas, ahora se abordaran algunas otras formas de motiva-
cién cuantitativamente muy importantes en nuestra especie.'?

En primer lugar, podemos distinguir entre motivaciones sociales y no so-
ciales. El caso paradigmatico de motivacién no social es el de las preferencias
egoistas. Cuando un agente es egoista sus preferencias se refieren Gnicamente
asu propio bienestar y se muestra indiferente ante el de los demas. El egoismo
goza de buena salud entre los seres humanos y es un tipo de motivacién muy
importante en términos cuantitativos.

Las motivaciones sociales son aquellas que se dirigen hacia otras perso-
nas, no son, por lo tanto, indiferentes respecto de las preferencias o los inte-
reses de los demas.”?

El primer tipo de motivacién social al que se hard referencia es la recipro-
cidad fuerte (strong reciprocity). Por reciprocidad fuerte se entiende “una pro-
pensién a cooperar y compartir con aquellos que tienen una predisposicién
similar y una voluntad de castigar a aquellos que violan la cooperacién y otras
normas sociales, aun cuando el hecho de compartir y el castigo conlleven
costos personales” (Bowles y Gintis, 2001: 173).

Un segundo tipo de motivacion social es la aversion a la inequidad (i7-
equity aversion). Las personas motivadas de esta forma quieren alcanzar una
distribucidn equitativa de los recursos. Agentes motivados de este modo se-
ran altruistas con los més desfavorecidos, pero también sentirdn envidia por

12 La siguiente discusion se basa en Fehr y Fischbacher (2005: 153 y ss.), y en Tena
(2010).

13 Podria argumentarse que la conducta egoista también se dirige en ocasiones hacia los
demds. La diferencia radica en que cuando la conducta egoista se dirige hacia los demds lo
hace sélo instrumentalmente en aras de alcanzar el beneficio propio, mientras que en las
conductas sociales los demds son importantes por si mismos (Jenks, 1990: 53).

323



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

los mas afortunados. En muchas ocasiones agentes motivados de este modo
se comportaran del mismo modo que los motivados por la reciprocidad fuer-
te; sin embargo, la reciprocidad fuerte es un motivo mucho més relevante en
términos cuantitativos.

Otro tipo de motivacidn social que podemos encontrar en la literatura
especializada es el altruismo incondicional. El altruista incondicional trata
de satisfacer las preferencias o los intereses de los demds. Se trata de una con-
ducta incondicional y no reciproca, en el sentido de que no se espera que
los destinatarios de nuestro altruismo nos correspondan en un futuro mas o
menos cercano. El altruismo incondicional es diferente de la aversién a la in-
equidad, debido a que el agente altruista lo serd también con aquellos agentes
socialmente mds favorecidos; mientras que el averso a la inequidad sentird
envidia en un caso asi. Por otra parte, el altruismo incondicional es diferente
de la reciprocidad fuerte, debido a que el agente motivado por la reciproci-
dad fuerte coopera sdlo de forma condicional y, ademds, sanciona a aquellos
Otros agentes que nNo cooperan.

Finalmente, la evidencia experimental también muestra que un impor-
tante tipo de preferencias sociales son de cardcter malicioso (spizeful) y envi-
dioso. Un agente motivado de este modo siempre valora de manera negativa
que los demds agentes obtengan pagos positivos y trata de perjudicarlos si es
posible, atin a costa de asumir ¢l mismo costes por hacerlo.

En la literatura especializada pueden encontrarse referencias a otros ti-
pos de motivacién, pero los citados son los més significativos en términos
cuantitativos. Los principios generales que se sostendrén en referencia a estos
tipos de motivacion valdrdn también para aquellos otros tipos que puedan
haber quedado fuera de esta clasificacién.

Egoismo

Un debate tradicional en el émbito de la filosofia politica se refiere al hecho de
silavirtud civica puede incluir o no motivaciones de tipo egoista. R. Goodin
(1992) sitia en la base de la motivacién para actuar moralmente en politica
estar dispuesto a cooperar silos demds también lo hacen; estar motivado para
seguir lo que denomina como la golden rule. Goodin deriva este concepto
de la méxima kantiana, segun la cual debemos tratar a los demas tal y como
deseariamos ser tratados por ellos. De modo general, no defraudaremos si no
deseamos que los demas nos defrauden a nosotros. La motivacién para seguir
la golden rule es, en la concepcién de Goodin, de tipo racional-egoista. Tal

324



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

vez desearfamos no colaborar y que todos los demds lo hiciesen, pero asumi-
mos que eso no es viable y colaboramos. Goodin piensa que este principio
es aplicable a la mayoria de situaciones de interaccién social y se basa en ¢l
para justificar el apoyo de los ciudadanos a las politicas redistributivas de los
Estados de bienestar o las garantias constitucionales de los derechos civiles y
politicos.™

Pese al mérito que tiene haberla expresado formalmente, la idea de
Goodin no es ni mucho menos novedosa. Ya Platon y Arist6teles se opusie-
ron con vehemencia a los sofistas de los siglos V' y IV antes de nuestra era,
quienes argumentaban que los seres humanos se asociaban politicamente por
la autointeresada razén de la mutua defensa. Segun éstos, las leyes —inclui-
das las de Atenas— eran reducibles a autointerés, y la naturaleza humana era
autointeresada (Mansbridge, 1990: 3-4). Esta idea se vuelve dominante entre
las concepciones de la virtud civica posteriores al Renacimiento (en las cua-
les se inspira Goodin). Uno de los més célebres autores de la época, A. de
Tocqueville (1969 [1835]: 525-528), sostenia que los ciudadanos deberfan
perseguir lo que ¢l denominaba el interés personal bien entendido. Los ciu-
dadanos persiguen su propio interés, pero son conscientes de que la mejor
forma de hacerlo no es dejandose llevar por la perspectiva cortoplacista de la
racionalidad instrumental, sino cooperando en la promocién del bien comtn
si los demds también lo hacen. Ser virtuoso en este sentido es ser perfecta-
mente racional, a saber: estar dispuesto a colaborar en los dilemas sociales,
aunque eso implique sacrificar una parte de sus intereses a corto plazo. Se
tratarfa, por usar los términos de la moderna teoria de juegos, de un caso de
cooperacién condicionada. Esto es instrumentalmente racional. De modo
general, los escritores del siglo XVIII y del XIX, como Hume o el mismo
Tocqueville, se referfan a nociones vagas como las de remote self-interest o
self-interest rightly understood que oponian al egoismo ciego del amour prope
y que, se supone, eran congruentes con el bien comun.

Desde el punto de vista que se sostiene en este trabajo, esta postura es
errénea v, tal y como ya vieron Fichte o Kant (Doménech, 1989: 327), la
motivacién racional-egoista es incompatible con la virtud civica.

TESIS 12: La motivacién racional-egoista es incompatible con la virtud
civica.

El problema es, en cierto sentido, definicional. La virtud civica es una
motivacién para actuar segin requiere de nosotros el bien de la sociedad,

14 Esta misma concepcién subyace al punto de vista de muchos otros autores actuales,
como, por ¢jemplo, R. Putnam (2000: 102).

325



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

mientras que el interés propio es indiferente ante dicho bien. Asi, pues, la
motivacion egoista no puede ser virtuosa en ningun caso.

Conceptos como el de racionalidad perfecta o el de egoismo “bien en-
tendido” son ambiguos. Tal y como muestran diversos autores," en deter-
minadas condiciones puede ser racional para un agente racional-egoista co-
operar en la promocién de un bien publico. Esto ya supo anticiparlo Kant
cuando argumenté que una buena Constitucién deberia ser vélida hasta para
un pueblo de demonios; esto es, que deberia ser capaz de generar las condi-
ciones necesarias para que dichos demonios cooperasen. Pero, como el mis-
mo Kant percibié, a nadie se le ocurrirfa denominar virtuosos a los demonios
que se ajustan a la conducta correcta por miedo a las sanciones derivadas del
incumplimiento o esperando obtener las recompensas derivadas del cumpli-
miento.

Por el contrario, en este trabajo se considera que un agente €s virtuo-
so cuando se encuentra motivado para cooperar, cuando desea hacerlo. Un
agente motivado para cooperar lo hace incluso en aquellos contextos en don-
de podria defraudar sin ser descubierto y/o sancionado. Un agente racional-
egoista defraudaria en esos contextos. Por lo tanto, un agente motivado para
cooperar no es egoistamente racional.

Altruismo

Por el contrario, se considerard que la motivacién altruista es susceptible de
ser considerada virtuosa. No obstante, obviamente la motivacidn altruista
s6lo serd virtuosa de modo efectivo cuando se halle publicamente orienta-
da. Como en el caso de las normas morales o cuasi morales, la motivacién
altruista no tiene por qué estar siempre ni necesariamente orientada hacia el
bien de la sociedad. En muchos casos este tipo de motivacién no sélo no sera
virtuosa sino viciosa.

En ocasiones se discute que el altruismo constituya un tipo de motiva-
cién diferente del egoismo. En una de las formulaciones mas célebres a este
respecto, uno de los primeros y mds relevantes criticos con el uso exclusivo
del supuesto de egoismo en los modelos formales, A. Sen (1986), distingue
entre el compromiso y la simpatia. Con el concepto de compromiso Sen pa-
rece tratar de capturar el mismo tipo de motivacién que aqui, siguiendo a
Elster, se ha denominado “norma moral” y que ya ha sido discutido. En lo

15 Por ejemplo, Axelrod (1986), Coleman (1990), Hardin (1982), Linares (2007), Olson
(1992), Taylor (1982).

326



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

referente al segundo concepto, segun Sen, podemos por ejemplo solidarizar-
nos con una determinada persona que esta sufriendo, por simpatia, porque
nos hace sufrir su sufrimiento, por asi decirlo. Segtin el autor, para sostener
esto no necesitamos apartarnos de la senda de la conducta racional-egoista.
No estarfamos mas que ante una variante particular de la misma, aquella en
que asumimos como propias las preferencias de otros individuos y tratamos
de maximizar su utilidad. En este sentido, la maximizacién de la utilidad de
los otros no es mis que un medio para maximizar la nuestra. Sin embargo,
Sen parece incurrir aqui en una falacia argumentativa. Segtin el propio autor,
detrds de la simpatia existen emociones muy intensas. De este modo, en un
caso de simpatia, tratamos de paliar el sufrimiento de los demds porque el
conocimiento de su existencia nos enferma. Si no actudsemos nos sentiria-
mos culpables mientras que hacerlo nos puede producir emociones positivas
como el orgullo. Pero la evitacién o el logro de esas emociones no pueden ser
las razones de la accidn, ya que se trata de estados mentales que sélo pueden
ser alcanzados como subproductos de actividades que se llevan a cabo con
otros objetivos (Elster, 1991: 59; 2002: 363 y ss.). De este modo, parece que
lo que Sen trata de capturar con su concepto de simpatia se captura mejor con
el concepto de altruismo, tal y como se lo ha definido aqui, como un tipo de
motivacién distinta del egoismo y en modo alguno reducible a aquél.

TESIS 13: La motivacion altruista es susceptible de ser virtuosa.

Aversion a la inequidad, reciprocidad fuerte, malicia y envidia

Lo argumentado para los casos del egoismo y el altruismo es también aplica-
ble para los restantes tipos de motivacién mencionados, asi como para todos
aquellos que no se discuten en estas paginas. Respecto de la aversién a la in-
equidad y de la reciprocidad fuerte se sostiene lo mismo que en el caso del
altruismo.

TESIS 14: La motivacién basada en la reciprocidad fuerte o en la aversiéon
ala inequidad es susceptible de ser virtuosa.

Por su parte, el caso de la maldad y la envidia presenta problemas simila-
res a los del egoismo. Dichas motivaciones no pueden hallarse publicamente
orientadas por definicién, de modo que no pueden ser virtuosas en modo
alguno.

TESIS 15: La motivacion basada en la malicia o la envidia es incompatible
con la virtud civica.

327



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

A lo largo de los tltimos apartados se ha sostenido que motivaciones
consecuencialistas como el altruismo pueden ser virtuosas, mientras que mo-
tivaciones no consecuencialistas como las basadas en normas morales o cuasi
morales también pueden serlo. Siendo esto asi, se ha tomado ya posicion de
manera implicita en otro debate tradicional en torno a la virtud civica: el de
si ésta es de naturaleza consecuencialista o no consecuencialista.

TESIS 16: La virtud civica puede ser tanto consecuencialista como no
consecuencialista.

Sobre el valor de los distintos tipos de motivacion virtuosa

A lo largo de la historia, los filésofos han discutido extensamente sobre cual
de estas formas de motivaciéon era la mas virtuosa o la realmente virtuosa. Por
ejemplo, Platén y el joven Aristdteles fundian en una sola todas las opciones.
El virtuoso era aquel que queria lo que debia querer y era feliz por ello. Para
Kant (1985 [1795], en cambio, la accién virtuosa era la realizada por sentido
del deber; la virtud era, por lo tanto, una motivacién estrictamente incon-
dicional. La concepcién kantiana, con mds o menos matices, ha gozado de
amplio predicamento en la filosofia, y es frecuente considerar mas valiosa la
motivacién para cumplir incondicionalmente con lo que nos dicta el deber.
No se tomard partido sobre esta cuestién por dos motivos distintos. Por una
parte, se trata de un debate de enorme enjundia que estamos lejos de poder
dar por cerrado. En segundo lugar, y de modo mas importante desde la con-
cepcidn de la virtud civica que se sostiene en este trabajo, dicha discusion
carece de excesivo interés y utilidad practicos. Si de lo que se trata es de defi-
nir un concepto de virtud civica socialmente ttil, que pueda ser promovido
socialmente y aportarnos bienes sociales como la justicia, resulta indiferente
cudl de las formas de motivacidn virtuosa identificadas resulte esencialmente
mas valiosa.

Motivaciones viciosas y acciones correctas. Motivaciones virtuosas y
acciones incorrectas

La experiencia practica nos dice que cuando actuamos motivados de forma
virtuosa solemos llevar a cabo acciones correctas, y, a la inversa, cuando actua-
mos siguiendo motivaciones viciosas, en ausencia de medidas institucionales
de control, solemos llevar a cabo actos incorrectos. No obstante, esto no tiene
por qué ser asi en todos los casos. Puede ser que actuemos correctamente pese

328



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

a albergar motivaciones viciosas. Sin embargo, lo contrario no es posible, a
saber: si albergamos motivaciones virtuosas no podemos actuar de modo in-
correcto.

Se empezaré con el primer caso que resulta més sencillo. Se argumenta-
rd a partir de un ¢jemplo real. Hace ya algunos anos se emiti6 en television
un acto promocional del partido de futbol benéfico que se celebra cada ano
para recaudar fondos para la Fundacién de Ayuda contra la Drogadiccién
(FAD).' Entre los impulsores de esta iniciativa se encuentran Johann Cruyff,
el juez Baltasar Garzdn y los periodistas Luis del Olmo y José Maria Garcfa.
El partido se disputaba por aquel entonces un afo en Barcelona y otro en
Madrid. Aquélla era la segunda edicién. La primera se habia disputado en
Barcelona con un rotundo éxito de asistencia del publico. En un momento
del acto, José Maria Garcia se dirigi6 a los madrilefios mas o menos en estos
términos:

Ya sé que no estd bien utilizar este tipo de argumentos y que va contra el cédigo deon-
tolégico de mi profesioén pero..., por una vez, permitidme que me dirija a los madrilefios
para preguntarles si vamos a dejar que los catalanes... que, entre nosotros..., ya sabemos
la fama de tacafios que tienen..., pasen por ser mds generosos, mas solidarios y mas com-

prometidos que nosotros.

Finalmente los catalanes acabaron siendo mds generosos, solidarios y
comprometidos que los madrilenos; pero, sea como sea, estd claro qué pre-
tendia Garcfa: conseguir que los madrilenos hiciesen lo correcto aunque fue-
se por los motivos incorrectos.

TESIS 17: Motivaciones viciosas pueden dar lugar a acciones correctas.

16 Algunas aclaraciones pueden resultar utiles para el lector no familiarizado con la vida
publica espanola o catalana. La FAD es una organizacion sin 4nimo de lucro que tiene por
objetivo prestar ayuda y soporte a personas con problemas relacionados con las drogas. Luis
del Olmo y José Marfa Garcia son dos conocidos periodistas radiofénicos espaioles. Garcfa,
ya retirado, dirigié durante muchos afios un popular programa deportivo. Baltasar Garzén
es juez de la Audiencia Nacional (un tribunal encargado de tratar casos de especial trascen-
dencia politica y social como el terrorismo). Doy por supuesto que el lector sabe quién es
Johann Cruyfl, no obstante, vale la pena recordar que el holandés volador representa en Cata-
luna algo més que uno de los mejores jugadores de todos los tiempos y su figura forma parte
de la iconografia laica del barcelonismo.

En otro orden de cosas, Barcelona y Madrid son las dos grandes ciudades del Estado Espariol
y ambas mantienen una disputa histérica por la preeminencia econdmica, social y cultural.
Barcelona es la capital de Catalufia. Los tdpicos anticatalanes se encuentran muy extendidos
en ciertos sectores sociales y politicos de Espana. Uno de esos topicos reza que los catalanes
son tacanos y avaros.

329



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Un tema mucho mas complejo es el inverso, el de si una motivacién vir-
tuosa puede producir una accién incorrecta. Aqui se defiende la tesis defini-
cional segun la cual la motivacién virtuosa sélo puede dar lugar a acciones
correctas.'” La virtud civica es un tipo de motivacién moral, y obviamente
existen muchos casos de motivaciones morales que pueden dar lugar a accio-
nes incorrectas. No obstante, este problema no afecta al concepto de virtud
civica defendido en estas paginas. Aqui se ha tomado una precaucién impor-
tante a este respecto, se ha definido la motivacién virtuosa como motivaciéon
publicamente orientada y, en linea con la tradicion liberal, se ha situado la
tolerancia en el centro de dicha motivacién.

Se ha sostenido que motivaciones como por ejemplo el altruismo pue-
den ser virtuosas. Pero lo son unica y exclusivamente si se encuentran pu-
blicamente orientadas. Por supuesto, existe una multitud de conductas in-
correctas que son guiadas por motivaciones como el altruismo; pero este
problema no afecta en lo mas minimo la definicién que aqui se plantea. En
este punto cobra relevancia el hecho de que antes se haya optado por discutir
qué es lo publicamente orientado y que lo ha caracterizado, primordialmen-
te, como la motivacién para promover la justicia de la sociedad en términos
liberal-igualitaristas. Como se dijo, el lector podria rechazar la concepcién
de lo publicamente orientado sostenida aqui, pero seguir manteniendo el
resto de la caracterizacién de la virtud civica. Es decir, el lector podria optar
por rechazar el elemento normativo incorporado a la definicién y sustituirlo
por algin otro o, simplemente, no incorporar elemento normativo alguno y
sostener una definicién independiente de doctrinas o teorfas ético-politicas
concretas. No obstante, si al hacerlo resta centralidad al concepto de toleran-
cia podria enfrentarse a problemas en este punto y verse obligado a conceder
que la virtud civica puede dar lugar a acciones incorrectas.

TESIS 18: Las motivaciones virtuosas no pueden dar lugar a acciones
incorrectas.

No obstante, existe aqui un problema adicional. En ocasiones, cuando
actuamos motivados por el sentido del deber nuestras acciones acarrean re-
presalias que no caen sobre nosotros sino sobre los demds (Elster, 1991). Este
hecho es bien conocido por los dictadores que suelen combatir la insurgencia
con castigos indiscriminados sobre la poblacién civil. ; Cémo actuar en este

17 A no ser que sea debido a un error cognitivo, de ejecucion de la accidn o cosas por el estilo.
Alguien puede ayudar a una anciana a cruzar la calle cuando cree que el seméforo de peatones
estd en verde sin percatarse de que se aproxima un autobus que, por su culpa, acaba matando a
la anciana. Pero no es éste el tipo de acciones al que se estd haciendo referencia aqui.

330



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

tipo de situaciones? No ofreceré ninguna respuesta a esta cuestién. Tan s6lo
puedo mostrarme de acuerdo con Elster en que deberfamos ser més indife-
rentes a las consecuencias cuando los efectos negativos recaen exclusivamente
sobre nosotros y mostrarnos mds sensibles cuando recaen total o parcialmen-
te sobre los demds. No obstante, esto es atin demasiado vago y se optara por
abstenerse de formular una nueva tesis.

Por otra parte, las motivaciones virtuosas, tal y como han sido definidas
aqui, si que pueden producir resultados ineficientes en el nivel agregado. Se
ilustrard esta cuestién con un ejemplo del mismo Elster (2002). Si todos los
invitados a una cena a la que acuden diez personas insisten en ayudar a reco-
ger al terminar, seguramente tardardn mds en acabar que si ocho se hubiesen
sentado y dos se hubiesen ocupado de realizar todo el trabajo. Este hecho
habla a favor de la articulacién de diseno institucional y virtud civica como
optimo social. Se abordard brevemente esta cuestion en la siguiente seccion.

La comunidad civica

Una comunidad civica es aquella en la cual la virtud civica se encuentra
socialmente extendida, o sea, aquella en la que la gente comun actta
frecuentemente de forma publicamente orientada motivada por normas
morales, por altruismo, etc. Immanuel Kant pensaba que si todos actudsemos
siempre del modo en que la moral requiere constituirfamos un mundo moral,
una comunidad ética. Quizd eso sea cierto, pero cabria preguntarse, no
obstante, si dicha comunidad serfa 6ptima desde el punto de vista social. Una
comunidad ética, ;serfa maximamente justa? De modo general, ;promoveria
maximamente el bien de la sociedad? Este tipo de preguntas resultan
muy relevantes si tenemos en cuenta que, para Kant, el hombre virtuoso,
moralmente bueno, es libre, lo cual quiere decir que no se comporta bien
como resultado de algin tipo de coaccidn externa sino como resultado de un
ejercicio de voluntad pura. El hombre virtuoso, por lo tanto, no necesita del
Estado (Doménech, 1989: 269).

Hoy en dia podemos aceptar sin demasiados reparos que la respuesta a
las preguntas anteriores es negativa y que, aunque pudiese ser cierto —cosa
intuitivamente bastante implausible'®—que el hombre virtuoso actuaria
siempre correctamente aun en ausencia de coacciones externas de cualquier
tipo, la virtud desprovista de mecanismos de disefio institucional comple-

18 Véase a este respecto: Ayres y Braithwaite (1992), Brennan y Pettit (1993, 2000, 2004:
parte 3), Pettit (1993: cap. 6; 1999: cap. 7; 2002: parte 111, cap. 1; 2003).

331



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

mentarios resultarfa subéptima socialmente.

TESIS 19: La correcta articulacién entre diseno institucional y virtud ci-
vica constituye un 6ptimo social.

Se argumentard aqui brevemente a partir de un ejemplo inventado. Ima-
ginemos dos edificios en llamas, dos facultades de filosofia, por ejemplo, una
de ellas abarrotada de maximizadores egoistas de utilidad esperada y la otra
abarrotada de fildsofos virtuosos. Es ficil suponer lo que podria llegar a su-
ceder en el primer caso: se trata de una situacién con la estructura tipica de
un dilema del prisionero con varios jugadores. Probablemente se produciria
una catastrofe con montones de victimas que moririan, no ya por causa del
fuego sino asfixiadas o aplastadas por una avalancha de individuos tratando
de salvarse a si mismos a cualquier precio.

Pero lo interesante de este ejemplo es ver qué podria suceder en el se-
gundo caso. Paraddjicamente, el resultado podria ser tan catastréfico o in-
cluso peor que en el primero. Imaginemos que cuando se declara el incendio
ninguno de los filésofos que abarrota la facultad trata de escapar, sino que
todos se dedican a intentar ayudar en la infructuosa labor de extincién o,
sencillamente, se niegan a salir ellos primeros, rehtsan abandonar el edificio
mientras quede alguien dentro. La situacidn resulta muy inverosimil porque
la conducta descrita choca frontalmente contra el instinto de supervivencia
que suele guiar nuestra actuacion en situaciones asi, pero notese que ése seria
el resultado si todos actuaran de forma puramente virtuosa.

Mis alla del ejemplo, ese tipo de efectos contraproducentes podria pre-
sentarse en una infinidad de situaciones cotidianas en un contexto de civili-
dad ampliamente difundida. Al fin y al cabo, por muy virtuosos que puedan
llegar a ser los ciudadanos, siempre se veran enfrentados a problemas de co-
ordinacién social.

Este sencillo ejemplo nos debe llevar a reconocer que la motivacién pa-
blicamente orientada de los individuos es un elemento indispensable para
alcanzar multitud de bienes sociales, pero los imperativos institucionales for-
males también lo son: la virtud por si sola no puede garantizar los beneficios
que promete. Todos esos beneficios se obtienen cuando existe un determina-
do cuerpo de imperativos institucionales correctamente encauzado por un
conjunto de motivaciones publicamente orientadas socialmente extendidas.

Volvamos a nuestro ejemplo con estos nuevos mimbres. Los filésofos
que abarrotan la facultad en llamas podrén salvarse si: 1) existe un protoco-
lo de evacuacién en caso de emergencia que establezca claramente cudl es el
procedimiento a seguir (por ejemplo, que mujeres, ninos y ancianos deben

332



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

ser evacuados con prioridad), y 2) los filésofos se comportan de forma vir-
tuosa y cumplen lo que dice el protocolo en lugar de actuar como villanos y
tratar de huir ellos primero a cualquier precio. De este modo, es la correcta
articulacion entre diseno institucional y virtud civica la que puede suponer
un dptimo social.

Conclusiones

En estas pdginas se ha tratado de ofrecer una caracterizacion del concepto de
virtud civica. La ausencia de acuerdo en torno a una definicién concreta del
mismo supone una limitacion para el trabajo empirico, en particular lo re-
ferente a la investigacién de mecanismos de disefio institucional que tengan
por finalidad el refuerzo y la creacidn de virtud civica.

Se ha definido la virtud civica como la motivacién causalmente eficiente
para la accién publicamente orientada. El hecho de concebir la virtud civica
como un tipo de motivacion implica, entre otras cosas, que ni las conductas ni
las disposiciones y rasgos estables de cardcter son constitutivos de la misma.

La caracterizacion de la virtud civica ofrecida en estas paginas contie-
ne un elemento normativo. Se ha sostenido que la motivacién publicamente
orientada debe entenderse, principalmente, como orientada hacia la promo-
cién de la justicia de la sociedad entendida en términos liberal-igualitaristas.
Este elemento normativo de la definicién vincula la caracterizacién aqui pro-
puesta con una teorfa ético-politica concreta: el liberalismo igualitarista.

Definir la virtud civica en términos de motivaciones implica preguntarse
qué tipos de motivaciones son susceptibles de ser considerados virtuosos. En
este trabajo se han discutido los tipos de motivacién humana cuantitativa-
mente mds importantes identificados por la literatura especializada. Se ha
argumentado que las motivaciones egoistas, maliciosas, envidiosas o basadas
en normas sociales no pueden considerarse virtuosas bajo ninguna circuns-
tancia. En cambio, las motivaciones derivadas de normas morales y cuasi
morales, asi como las motivaciones de tipo altruista, averso a la inequidad o
basadas en la reciprocidad fuerte, si que pueden ser virtuosas. Para serlo efec-
tivamente, huelga decirlo, deberdn hallarse publicamente orientadas.

En cuanto ala relacién entre la virtud civica y la conducta correcta se han
sostenido dos tesis principales. Por un lado, se ha argumentado que motiva-
ciones viciosas pueden dar lugar a conductas correctas. Por otra parte, se ha
sostenido la tesis definicional de que las motivaciones virtuosas no pueden
dar lugar en ningun caso a acciones incorrectas.

333



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Finalmente se ha hecho referencia a la cuestidon de la extension social de
lavirtud y se ha aseverado que la correcta articulacion entre disefio institucio-
nal y virtud civica puede constituir un éptimo social.

Pese a la voluntad de abordar una amplia cantidad de dimensiones del
concepto de virtud civica, no se ha pretendido en estas paginas dejar cerrada
la discusién ni ofrecer las respuestas definitivas a la misma. La finalidad ha
sido mucho mas modesta. Se ha tratado més bien de ofrecer algunos princi-
pios basicos que bien podrian constituir un punto de partida para una inves-
tigacion analiticamente rigurosa, que trate de desvanecer algunas confusio-
nes habituales sobre el tema.

Bibliografia

Aristételes (1980), Nicomachean Ethics, Oxford: Oxford University Press.

Aristoteles (1985), Etica Nicomaquea'y Etica Eudemia, Madrid: Gredos.

Arnsperger, Christian y Philippe Van Parijs (2002), Etica econdmica y social. Teorias de la
sociedad justa, Barcelona: Paidés.

Axelrod, Robert (1986), La evolucién de la cooperacién, Madrid: Alianza.

Ayres, lan y John Braithwaite (1992), Responsive regulation, New York: Oxford University Press.

Benkler, Yochai y Helen Nissebaum (2006), “The commons-based peer production and
virtue”, en The journal of political philosophy, vol. 14, num. 4.

Bicchieri, Cristina (2006), The grammar of Society. The nature and dynamics of social norms,
Cambridge: Cambridge University Press.

Bowles, Samuel y Herbert Gintis (2001), “:Ha pasado de moda la igualdad? El homeo
reciprocicans y el futuro de las politicas igualitarias’, en Gargarella, Roberto y Félix
Ovejero (2001), Razones para el socialismo, Barcelona: Paidds.

Brennan, Geoffrey y Alan Hamlin (1995), “Economizing on virtue’, en Constitutional
Political Economy, nim. 6.

Brennan, Geoffrey y Pettit, Philippe (1993), “Hands invisible and intangible”, en Synzhese,
num. 94.

Brennan, Geoffrey y Philippe Pettit (2000), “The hidden economy of esteem”, en Economics
and Philosophy, num. 16.

Brennan, Geoffrey y Philippe Pettit (2004), The economy of esteem, Oxford: Oxford
University Press.

Coleman, James (1990), Foundations of social theory, Cambridge: Cambridge Mass., The
Belknap Press of Harvard University Press.

Domenech, Antoni (1989), De la ética a la politica. De la razén erdtica a la razdn inerte,
Barcelona: Critica.

334



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

Domenech, Antoni (1997), “Racionalidad econémica, racionalidad bioldgica y racionalidad
epistémica: La filosofia del conocimiento como filosoffa normativa’, en Cruz, Manuel
[coord.], Accion humana, Barcelona: Ariel.

Domenech, Antoni (1998), “Ocho desiderata metodolégicos de las teorfas sociales
normativas’, en Isegoria, num. 18.

Elster, Jon (1991), “Racionalidad, moralidad y accién colectiva’, en Aguiar, Fernando
[coord.], Intereses individuales y accién colectiva, Madrid: Pablo Iglesias.

Elster, Jon (2002), Alquimias de la mente. La racionalidady las emociones, Barcelona: Paidés,
El Roure.

Elster, Jon (2007), Explaining Social Behavior. More nuts and bolts for the social sciences,
Cambridge: Cambridge University Press.

Fehr, Ernst y Urs Fischbacher (2005), “The economics of strong reciprocity’, en Gintis,
Herbert [coord.], Moral sentiments and material interests: the foundations of cooperation

in economic life: The MIT Press.
Goodin, Robert (1992), Motivating political morality, Massachussets: Blackwell Publishers.
Hardin, Rusell (1982), Collective action, Baltimore, Md.: The Johns Hopkins University Press.

Herreros, Francisco (2002), ;Por qué confiar? El problema de la creacion del capital social,
Madrid: CEACS Instituto Juan March.

Hurka, Thomas (2006), “Virtuous act, virtuous dispositions’, en Andlisis, nim. 66.1.

Jenks, Christopher S. (1990), “Varieties of altruisme”, en Mansbridge, Jana James (1990),
Beyond self-interest, Chicago: University of Chicago.

Johnson, Robert (2003), “Virtue and right”, en Ethics, ntim. 113.

Kant, Immanuel (1985 [1795]), La paz perpetua, Madrid: Tecnos.

Linares, Francisco (2007), “El problema de la emergencia de normas sociales en la accién
colectiva. Una aproximacién analitica’, en Revista Internacional de Sociologia, vol. LXV,
nam. 46.

Mansbridge, Jane James (1990), “The rise and fall of self-interest in the explanation of
political life’, en Mansbridge, Jane James (1990), Beyond self-interest, Chicago:
University of Chicago.

Nagel, Thomas (1991), Equality and partiality. New York: Oxford University Press.

Noguera, José¢ Antonio (2003), “Rawlsianos, marxistas y santos: sobre el socialismo
igualitarista de G.A. Cohen” (texto inédito, presentado en el IV Congrés Catala de
Sociologia, Reus, abril de 2003).

Olson, Marcus (1992), La ldgica de la accidn colectiva, México, DF: Limusa, Grupo
Noriega.

Ovejero, Félix (2005), “Republicanismo: Ellugar de la vircud’, en Isegoria. Revista de Filosofia
Moral y Politica, nim. 33.

Ovejero, Félix e al. (2004), “La alternativa republicana’, en Ovejero, Félix et al. [comps.]
(2004), Nuevas ideas republicanas. Autogobierno y libertad, Barcelona: Paidds.

Pettit, Philippe (1993), The commond mind.: an essay on psychology, society and politics, New
York: Oxford University Press.

335



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 53, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Pettit, Philippe (1999), Republicanismo. Una teoria sobre la libertad y el gobierno, Barcelona:
Paidos.

Pettit, Philippe (2002), “Rational choice regulation: two strategics’, en Rules, reasons and
norms: selected papers, Oxford: Oxford University Press.

Pettit, Philippe (2003), “El disefo institucional y la eleccién racional”, en Goodin, Robert
[comp.] (2003), Teoria del diserio institucional, Barcelona: Gedisa.

Putnam, Robert (2000), Per a fer que la democricia funcioni. La importancia del capital
social, Barcelona: Proa.

Rawls, John (1979), Teoria de la justicia, México: Fondo de Cultura Econémica.

Rawls, John (1996), El liberalismo politico, Barcelona: Critica.

Rawls, John (2002), La justicia como equidad: una reformulacion, Barcelona: Paidés.

Ross, William David (1930), Zhe Right and the Good, Oxford: Clarendon Press.

Sen, Amartya (1986), “Los tontos racionales: una critica de los fundamentos conductistas
de la teoria econdmica”, en Hahn, Frank y Martin Hollis [comps.], Filosofia y teoria
y J
econdmica, México: Fondo de Cultura Econémica.

Sen, Amartya (2009), The Idea of Justice, London: Allen Lane/Penguin Books.

Skinner, Quentin (2004), “Las paradojas de la libertad politica’, en Ovejero, Félix ez
al. [comps.] (2004), Nuevas ideas republicanas. Autogobierno y libertad, Barcelona:
Paidés.

Taylor, Michael (1982), Community, anarchy and liberty, Cambridge: Cambridge
University Press.

Tena, Jordi (2010), “El pluralismo motivacional en la especie humana: aportaciones
recientes desde la ciencia social experimental’, en Papers. Revista de Sociologia, ntim.
96 (en prensa).

Tocqueville, Alexis de (1969 [1835]), Democracy in America, vol. 2, Nueva York:
Anchor Books.

Van Parijs, Philippe (1996), Libertad real para todos. Qué puede justificar el capitalismo. Si
hay algo que pueda hacerlo, Barcelona: Paidés.

Jordi Tena Sanchez. Licenciado en Sociologia por la Universitat Autdnoma
de Barcelona y doctorando en sociologia en la misma universidad. En sep-
tiembre de 2007 obtuvo el Diploma de Estudios Avanzados con la defensa
del trabajo “Diseio Institucional y Virtud Civica. Exploracién de mecanis-
mos de disefio institucional que aseguren el cumplimiento y promuevan la
virtud civica”. Miembro del Departamento de Sociologia de la Universidad
Auténoma de Barcelona. Miembro de dos grupos de investigacién oficial-
mente reconocidos: SAPS (Seminario de Analisis de las Politicas Sociales) y
del GSADI (Sociologfa Analitica y Disefio Institucional). Actualmente tra-
baja en el proyecto NORASID (Normas Sociales y Racionalidad), vinculado

336



Jordi Tena Sanchez. Hacia una definicion de la virtud civica

al GSADI. Lineas de investigacion: teoria social analitica, disefo institucio-
nal y filosofia politica. Publicaciones recientes: “El pluralismo motivacional
de la especie humana’, en Papers. Revista de Sociologia (2008); “Jon Elster.
Explaining Social Behavior. More Nuts and Bolts for the Social Sciences’,
en Revista Espdﬁold de Investigaciones Sociolo’gims(ZOOS); y como coautor de
“Monitoring and evaluating participation in national forest programmes.
The catalan case”, en Swiss Forestry Journal, vol. 157 (2006).

Envio a dictamen: 28 de septiembre de 2009.
Reenvio: 03 de febrero de 2010.

Aprobacidn: 22 de febrero de 2010.

337



