
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 53, mayo - agosto 2010, pp. 311-337

Hacia una definición de la virtud cívica

Jordi Tena Sánchez

Universitat Autònoma de Barcelona, España / Jordi.Tena@uab.cat

Abstract: This current work attempts to offer a number of basic lines for what endeavours 
to be a sociological definition of the concept. It defines civic virtue as causally efficient 
motivation for public-spirited action. Dispositions and behaviours do not make up civic 
virtue. Virtuous motivation is oriented towards social justice. This normative element links 
the concept with the egalitarian-liberal tradition. Certain motivations, like self-interest, are 
incompatible with civic virtue. Others, like altruism, are compatible with civic virtue but 
they will only be virtuous if public-spirited. Vicious motivations can give rise to rightful acts 
but virtuous motivations cannot lead to wrong acts in any case. Finally, correct coordination 
between institutional design and civic virtue can build a social optimum.     
Key words: motivation, disposition, cooperation, altruism, egotism, norms.
Resumen: En el presente trabajo se trata de ofrecer una definición del concepto de virtud 
cívica. Se define la virtud cívica como la motivación causalmente eficiente para la acción 
públicamente orientada. En este sentido, las disposiciones y las conductas no se consideran 
constitutivas de dicha virtud. Se cree que la motivación virtuosa es aquella que se encuentra 
orientada hacia la promoción de la justicia social. Este elemento normativo del concepto lo 
vincula con la tradición liberal-igualitarista. Determinadas motivaciones, como el egoísmo, 
resultan incompatibles con la virtud cívica; otras, como el altruismo, son compatibles 
con la misma pero sólo serán virtuosas de manera efectiva cuando se hallen públicamente 
orientadas. Desde la perspectiva que aquí se sostiene, motivaciones incorrectas pueden 
dar lugar a acciones correctas; sin embargo, las motivaciones virtuosas no pueden generar 
acciones incorrectas en ningún caso. Finalmente, en lo referente a la extensión social de la 
virtud, se argumentará que la correcta articulación entre diseño institucional y virtud cívica 
puede constituir un óptimo social.
Palabras clave: motivación, cooperación, altruismo, egoísmo, normas.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

312

Introducción1

En este trabajo se trata de ofrecer una definición del concepto de virtud cí-
vica. Con bastante más de veinte siglos de controversia a sus espaldas, éste 
es uno de los conceptos más recurrentes en la historia de la filosofía y de las 
ciencias sociales. No obstante, o quizá por ese mismo motivo, permanece to-
davía hoy en día mal comprendido. Nadie puede dudar que el concepto de 
virtud cívica goza de plausibilidad intuitiva. Parece evidente que existen algu-
nos tipos de estados mentales, disposiciones y conductas a las que tiene algún 
sentido y alguna utilidad denominar virtuosas, a las cuales tiene sentido, en 
suma, tratar de capturar con un concepto teórico preciso. Llama la atención, 
empero, que siendo esto así exista poco acuerdo sobre qué debe entenderse 
exactamente con dicho término y pocos intentos de definición y operativiza-
ción sistemáticas del mismo. 

La constatación de esta realidad no debe interpretarse como una recri-
minación hacia los autores que se han referido al mismo a lo largo de la his-
toria, desde Aristóteles hasta Philip Pettit pasando por Cicerón, Maquiavelo 
o Tocqueville, por citar tan sólo algunos de los nombres más destacados. Los 
autores pueden entrar más o menos en detalle en la definición y operativiza-
ción de un concepto según convenga a sus fines. 

No obstante, desde el punto de vista de la ciencia social, la ausencia de 
acuerdo en torno a una definición precisa supone una limitación para el tra-
bajo empírico, particularmente en lo que se refiere a la investigación de me-
canismos de diseño institucional que tengan por finalidad el refuerzo y la 
creación de virtud cívica.

El presente trabajo se plantea ofrecer una caracterización precisa de lo 
que puede entenderse por virtud cívica. Pese a esa voluntad, no se pretende 
en estas páginas dejar cerrada la discusión ni ofrecer respuestas definitivas a 
la misma. La finalidad es mucho más modesta. Se trata más bien de ofrecer 
algunos principios básicos que bien podrían constituir un punto de partida 
para una investigación analíticamente rigurosa que trate de desvanecer algu-
nas confusiones habituales sobre el tema. El método que se utiliza para tratar 

1 Este texto se ha beneficiado de los comentarios de José Antonio Noguera, Cristian Pérez y 
Mauricio García. Por otra parte, se ha beneficiado también de la concesión de dos proyectos 
de I+D+I financiados: uno del Ministerio de Educación y Ciencia de España y el FEDER 
(referencia SEJ2006-00959/SOCI) y otro del ����������������������������������������� Ministerio de Ciencia e Innovación de Es-
paña (referencia CSO 2009-09890).



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

313

de alcanzar dicho objetivo es el equilibrio reflexivo (Rawls, 2002: 55 y ss.). Se 
procede contrastando las tesis teóricas sobre lo que debemos significar con el 
concepto de virtud cívica con las intuiciones morales al respecto.

En lo que sigue se define la virtud cívica como la motivación causalmen-
te eficiente para la acción públicamente orientada. A fin de que el argumento 
resulte lo más claro posible, el contenido del trabajo se desarrollará a partir de 
tesis. En total se defenderán 19 tesis. Se empieza discutiendo las implicacio-
nes de entender la virtud cívica como un tipo de motivación. A esta parte del 
trabajo se dedican las seis primeras tesis. Posteriormente se plantea la cuestión 
de qué es lo públicamente orientado y qué tipo de motivaciones constituyen 
la virtud, tarea a la que se destinan las tesis comprendidas entre la 7 y la 16. A 
continuación se aborda la naturaleza de la relación entre motivación virtuosa 
y acción correcta, que se concreta en las tesis 17 y 18. Finalmente, en la última 
parte del trabajo (decimonovena tesis) se discuten algunas cuestiones relacio-
nadas con la extensión social de la virtud.

El concepto de virtud cívica que se defenderá en estas páginas presenta 
dos dimensiones diferenciables que vale la pena hacer explícitas desde el pri-
mer momento. En primer lugar se discute qué predica la virtud cívica, qué 
clase de cosa, por así decirlo, es la virtud. En este sentido, se sostiene que la 
virtud es la motivación causalmente eficiente para la acción públicamente 
orientada. Ésa es una definición que no entra en cuál es el contenido concreto 
de la virtud cívica y que resulta independiente de las doctrinas o teorías ético-
políticas particulares. Con posterioridad se introduce un elemento normati-
vo en la definición. Se sostiene que la motivación “públicamente orientada” 
es aquella que se dirige, principalmente, hacia la promoción de la justicia de 
la sociedad entendida en términos liberal-igualitaristas. De este modo, la de-
finición ofrecida queda finalmente ligada a una doctrina ético-política parti-
cular, el liberalismo-igualitarista.  

Motivaciones causalmente eficientes 

Cognición y motivación

La civic virtue o public spiritedness, según la denominaban los humanistas cí-
vicos ingleses (Ovejero, Martí y Gargarella, 2004: 24), tenía una doble di-
mensión: por un lado, requería de la capacidad para discernir lo que el bien 
público requiere, y, por el otro, exigía la motivación para actuar según sus dic-
tados (Brennan y Hamlin, 1995: 37). En este sentido, la virtud cívica com-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

314

prendería lo que, en términos de las ciencias sociales contemporáneas, podría 
denominarse una doble dimensión cognitiva y motivacional. 

Esta caracterización no constituyó una novedad ni un hecho pasajero en 
la comprensión del concepto, sino que entronca con las concepciones ante-
riores y se encuentra presente en muchas de las contemporáneas. Tanto para 
Platón como para (el joven) Aristóteles la virtud requería de sabiduría, de un 
profundo conocimiento de uno mismo y de lo que nos exige el bien supre-
mo. Para ambos autores las dificultades para ver con claridad el fin supremo 
representaban el mayor obstáculo que podía interponerse en el camino de 
los hombres hacia la actualización de su ser (Domènech, 1989: 78 y ss). No 
se trataba sólo de que la virtud tuviese dos dimensiones, sino que no existía 
diferencia alguna entre lo que en lenguaje moderno denominaríamos el bien 
privado y el público (Herreros, 2002: 26), ni tampoco parecía poder darse 
escisión alguna entre conocer el bien y hacer el bien, entre las dimensiones 
cognitiva y motivacional de la virtud. 

De modo análogo al de la Grecia clásica, en el budismo el conocimiento 
de uno mismo es una pieza clave para el logro de la bondad moral (Domè-
nech, 1997). Y también en la filosofía confuciana la virtud cívica parece mos-
trar también una dimensión cognitiva: el que probablemente constituyera 
su máximo exponente, Xunci, caracterizó las virtudes como disposiciones 
que envuelven las facultades de elección, juicio, deseo y acción (Benkler y 
Nissenbaum, 2006: 405). La concepción de la virtud que puede encontrarse 
por ejemplo en Tocqueville (1969 [1835]: 525-528), pese a contener impor-
tantes diferencias respecto de la Aristóteles o Platón, alberga también una 
dimensión cognitiva. Al virtuoso ilustrado no se le pide que no sea egoísta, 
se le pide más bien que sea perfectamente racional, que persiga su propio in-
terés bien entendido, lo que entre otras cosas requiere saber discernir en qué 
consiste ese enlightened self-interest y no sucumbir al interés cortoplacista, 
“miope”. Finalmente, por citar tan sólo a un autor contemporáneo a modo 
de ejemplo, R. Putnam (2000:102) argumenta que es el “reconocimiento” y 
la “búsqueda” constantes del bien público lo que mejor caracteriza la virtud 
cívica.  

Aunque el lector no esté de acuerdo con la lectura de los autores citados 
que se acaba de realizar, podrá convenir en que resulta pertinente discutir 
cuál debe ser el rol de la dimensión cognitiva en una caracterización completa 
de la virtud cívica. Se sostendrán dos tesis a este respecto. La primera de ellas 
reza que ser capaz de discernir lo que el bien requiere de nosotros no implica 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

315

estar motivado para actuar según dicho requerimiento (Nagel, 1991; Nogue-
ra, 2003: 18).2 

TESIS 1: Discernir lo que la virtud cívica requiere de nosotros no implica 
estar motivados para actuar según dicho requerimiento.

 Una cuestión diferente de la anterior es la de si debemos incluir o no una 
dimensión cognitiva en una caracterización completa de la virtud cívica. Se 
responderá afirmativamente a esa pregunta.

TESIS 2: La capacidad para discernir lo que el bien público requiere de 
nosotros es condición necesaria pero no suficiente para la virtud cívica.

Motivaciones, no disposiciones ni rasgos estables de carácter 

Un debate recurrente acerca de la virtud se refiere al hecho de si lo que cons-
tituye a ésta son las disposiciones motivacionales y los rasgos estables de ca-
rácter de las personas, o las motivaciones concretas que se esconden tras una 
acción virtuosa específica.3 Por ejemplo, en algunas ocasiones decimos de 
una persona que es generosa, mientras que en otras utilizamos ese mismo 
adjetivo para referirnos a una acción concreta. En el segundo caso, decimos 
que un determinado acto ha sido generoso, y la verdad de esa afirmación es 
para nosotros independiente de la consideración global que tengamos hacia 
la persona que la ha llevado a cabo.  

Un punto de vista disposicional toma el uso global como el constitutivo 
de la virtud cívica y, en mayor o menor medida, concibe los actos, deseos o 
sentimientos virtuosos como aquellos que se derivan de un carácter virtuoso 
(Hurka, 2006: 69-70). Esta opinión es y ha sido abrumadoramente mayo-

2 El propio Aristóteles ya sugirió esta tesis. En la Ética a Nicómaco (1985 [1129b-1130a]) 
el Aristóteles maduro se separa progresivamente de la fusión platónica entre ética y conoci-
miento, y distingue entre virtudes dianoéticas y las propiamente éticas (Domènech, 1989: 
89). En este sentido, como sugerencia puramente especulativa, podría resultar interesante 
tratar de articular una lectura del último Aristóteles, no sólo como un precursor de la ruptu-
ra moderna de la fusión entre ética y conocimiento, sino también como un protoliberal, pa-
rafraseando a Noguera (2003: 18), como un inspirador de esa moralidad laica e impura que 
hace posible la escisión entre conocer el bien y estar motivado para actuar según el mismo.
3 Se utiliza aquí el término disposición de conducta en el sentido que suele dársele en 
ciencias sociales, prácticamente como sinónimo de rasgo estable de carácter. Se dirá que un 
individuo tiene una disposición para actuar de determinada manera en determinadas cir-
cunstancias de forma análoga a como, por ejemplo, podemos sostener que el azúcar alberga 
la disposición de disolverse en el agua también en determinadas circunstancias. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

316

ritaria entre los filósofos. Ya Aristóteles sostenía que para poder considerar 
que un acto es virtuoso éste debe proceder de un carácter firme e incambiable 
(1980: 1105a31–b12). Si un acto generoso es llevado a cabo por una persona 
carente de virtud, podremos decir que se trata de un acto generoso o incluso 
que es un acto que una persona virtuosa realizaría, pero no podremos decir 
que se trate de un acto virtuoso (Hurka, 2006: 70). La misma concepción, 
aunque tal vez en formulaciones menos extremas, se encuentra también tras 
la virtus del más laureado de los filósofos romanos, Cicerón (Ovejero, Martí 
y Gargarella, 2004: 23 y ss., Skinner, 2004: 104 y ss.) Lo mismo sucede con la 
virtù de los teóricos italianos posteriores (Ovejero, Martí y Gargarella, 2004: 
23) o la civic virtue de los humanistas cívicos ingleses (Brennan y Hamlin, 
1995: 37). Para todos ellos la virtud se refiere a las capacidades que se deben 
poseer como ciudadano a fin de poder servir al bien común por voluntad 
propia, siendo el valor y la prudencia las más importantes de esas capacida-
des. También en la filosofía confuciana la virtud es concebida como disposi-
cional. Tal y como hemos visto, según Xunzi las virtudes son disposiciones 
que envuelven las facultades de elección, juicio, deseo y acción. Finalmente, 
en nuestros días este punto de vista es igualmente el mayoritario.

Desde la perspectiva contraria (motivacional), se considera que el uso 
“local” del concepto es el que resulta central. De este modo, se sostiene que 
son las motivaciones detrás de las acciones concretas las que constituyen la 
virtud (Hurka, 2006; Ross, 19304). Desde esta perspectiva, sólo podemos 
hablar de disposiciones, caracteres o personas virtuosas en un sentido deri-
vado.

En el presente trabajo se optará por esta segunda postura.5 Desde el pun-
to de vista adoptado en estas páginas, nada impediría considerar virtuoso un 
acto de generosidad de un ciudadano que se comporta habitualmente de for-
ma egoísta (siempre que se trate de generosidad genuina, claro está). Puede 
incluso que nos sorprenda agradablemente ese comportamiento inusual y 
que lo alabemos por ello animándolo a trabajar su carácter y continuar por 
ese camino. A la inversa, nada impide tampoco que, sin negar su trayectoria 
ni su integridad moral, critiquemos un acto incorrecto puntual de una perso-

4 Concretamente, Ross sostenía que una acción es virtuosa cuando es causada por uno de 
estos tres motivos: el deseo de cumplir con el deber propio, el deseo de aportar un bien al 
propio ser, o el deseo de causarle algún placer o evitarle algún sufrimiento a otro ser (Ross, 
1930: 161-162). Ross empezó por denominar virtuosos a este tipo de estados para después 
definir las disposiciones virtuosas derivativamente. Para una discusión del punto de vista de 
Ross, véase el citado Hurka (2006).     
5 Podría decirse que se adopta una perspectiva centrada en la acción y no en el agente.



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

317

na que alberga disposiciones correctas y que suele actuar de la forma adecua-
da. No se trata de que las disposiciones no sean importantes para la virtud; 
al contrario, son de una importancia fundamental. De lo que se trata es que 
las disposiciones tienen un papel instrumental para la virtud. Damos mucha 
importancia a las disposiciones virtuosas pero se la damos porque y sólo por-
que éstas generalmente tenderán a generar motivaciones virtuosas, mientras 
que las disposiciones viciosas tenderán a generar motivaciones viciosas. Pero 
no siempre una motivación virtuosa sigue a una disposición virtuosa, ni una 
motivación viciosa sigue a una disposición viciosa. El vínculo es aquí empíri-
co, no analítico.

Existe un elemento adicional que puede hacernos preferir una concep-
ción motivacional de la virtud cívica a una disposicional. Contrariamente a 
lo que solían suponer los clásicos y lo que sugeriría una concepción folk “inge-
nua” de la motivación humana, las disposiciones de los individuos son mucho 
menos estables de lo que suele suponerse (Bicchieri, 2006; Elster, 2007: cap. 
10). De este modo, exigir, como hacían los clásicos, que la virtud provenga 
de un carácter fuerte e invariable convertiría a la virtud en un ideal imposible 
de alcanzar, a saber, no se cumpliría el desideratum de factibilidad.6 A su vez, 
caracterizar la virtud cívica como un objetivo inalcanzable nos aboca a tener 
que abandonarla como objetivo político y a no poder plantear diseños insti-
tucionales que puedan servir para extenderla socialmente.

Antes de formular explícitamente las tesis para esta sección, existe un úl-
timo aspecto que merece la pena destacar. Al decir que la virtud es constituida 
por las motivaciones que se hallan detrás o que causan las acciones concretas, 
se está sosteniendo que para poder ser considerada virtuosa, una motivación, 
además de tener un contenido moralmente adecuado, tiene que ser causal-
mente eficiente. De lo contrario nos veríamos abocados a la conclusión intui-
tivamente algo absurda de tener que denominar virtuosas a las motivaciones 
públicamente orientadas de un agente, que, debido a su extrema debilidad de 
voluntad, mantiene una conducta absolutamente viciosa. Luego:

TESIS 3: La virtud cívica es constituida por motivaciones causalmente 
eficientes.

TESIS 4: Las disposiciones y los rasgos estables de carácter no son consti-
tutivos de la virtud sino instrumentales para la misma.

6 Véase Domènech (1998) para una discusión de algunos desiderátum que toda teoría nor-
mativa debería tratar de cumplir.  



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

318

Motivaciones, no conductas

Otro debate muy relacionado con el anterior es el de si lo que constituye la 
virtud es la conducta o la motivación. En una caracterización no demasia-
do exigente, podríamos sostener que ser virtuoso no es simplemente actuar 
de forma correcta sino hacerlo además por los motivos correctos (Ovejero, 
2005: 102). No obstante, es necesario precisar algo más esta tesis. Tal y como 
argumentara Kant (1985 [1795]: 38 y ss), para ser un buen ciudadano no es 
necesario ser virtuoso, moralmente bueno, basta con tener entendimiento 
(verstand). Está claro que si el único motivo por el que un ciudadano paga 
sus impuestos es el de evitar la prisión, su conducta será correcta, realizará 
su contribución al bien común, pero su motivación no será virtuosa, no se 
encontrará motivado para actuar en aras de dicho fin.

TESIS 5: Es la motivación, no la conducta, lo que es constitutivo de             
la virtud. 

No obstante, esto no significa que la conducta no sea importante. Al 
contrario, es lo más importante. Cuando se plantea el diseño de instituciones 
lo que debe procurarse en primer lugar es que la gente cumpla con su parte, 
independientemente de cuáles sean sus motivaciones. La corrección de una 
acción es independiente de los motivos que la impulsen.7

TESIS 6: La virtud no es constitutiva de la conducta correcta, sino sólo 
instrumental para la misma.

Lo públicamente orientado

En el presente trabajo se define la virtud cívica como la motivación causal-
mente eficiente hacia la acción públicamente orientada. Hasta el momen-
to se ha discutido la primera parte de la proposición, a saber: el significado 
concreto de la expresión “motivación causalmente eficiente hacia la acción”. 
A continuación se abordará con el máximo detalle posible lo que debe en-
tenderse por públicamente orientado y qué tipo de motivaciones pueden ser 
públicamente orientadas.  
Según Hursthouse, “[a]n action A is right for S in circumstances C if and 
only if a completely virtuous agent would characteristically A in C” (citado 
en Johnson, 2003: 811).

Tal y como apunta el propio Johnson, de dicha tesis se desprende que 
sólo podemos estar de acuerdo en que una acción es correcta en la medida en 

7 Más adelante se discuten algunas importantes implicaciones de este supuesto.



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

319

que sepamos que esa es la acción que llevaría a cabo un carácter plenamente 
virtuoso en esas circunstancias. La virtud goza, por lo tanto, de prioridad ló-
gica sobre la acción correcta.8

Aquí se argumentará de forma totalmente opuesta a la de Hurthouse. Se 
partirá del supuesto de que primero debemos ser capaces de dictaminar cuál 
es la acción correcta, y a continuación diremos que la motivación virtuosa es 
aquella que se dirige hacia dicha acción. Por así decirlo, la postura que aquí 
se defiende se encuentra más cercana a Cicerón, para quien la virtud consiste 
en las capacidades que se deben poseer como ciudadano y que nos permiten 
servir al bien común por voluntad propia, que a (la interpretación que hace 
Johnson de) Aristóteles, según el cual la acción correcta es aquella que pro-
viene de un carácter firme e invariable. 

La virtud cívica sólo debe interesarnos en tanto instrumento para el bien 
de la sociedad. En este sentido, pese a que pudiese ser entendido como una 
excesiva simplificación, se reducirán las acciones correctas a acciones orienta-
das al bien de la sociedad, es decir, públicamente orientadas.9  

¿Orientado hacia dónde?

El debate acerca de qué constituye el bien de la sociedad resulta analíticamen-
te diferenciable del debate sobre qué es la virtud. En este sentido, podría evi-
tarse entrar en el mismo y simplemente argumentar que la virtud cívica es la 
motivación causalmente eficiente que se encuentra públicamente orientada: 
esto es, orientada hacia el bien de la sociedad, y que lo que constituya dicho 
bien es algo que no afecta al objetivo de este trabajo, el cual en todo caso debe 
ser dictaminado por los filósofos políticos, por ejemplo por los teóricos de la 
justicia.

Dicho de otro modo, hasta el momento se ha venido discutiendo estric-
tamente acerca de qué se predica la virtud cívica y no se ha dicho nada sobre 
cuál deba ser su contenido concreto. La caracterización ofrecida hasta ahora 
es independiente de doctrinas o teorías ético-políticas particulares. Resulta-

8 En beneficio de la tesis de Hursthouse debe considerarse que para aceptar ese argumen-
to no es necesario suponer que sólo los caracteres perfectamente virtuosos llevarán a cabo 
acciones correctas. La tesis es más débil. Hursthouse se limita a sostener que las acciones 
correctas son aquellas que “llevarían a cabo” los caracteres perfectamente virtuosos, cosa que 
no excluye que los caracteres mundanos realmente existentes también puedan realizarlas. 
9 Se adopta la expresión “públicamente orientado” para hacer referencia a orientado hacia 
el bien de la sociedad basándose libremente en Pettit (1999: cap. 7).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

320

ría perfectamente posible mantener dicha independencia hasta el final y no 
discutir cuál debe ser el contenido concreto de la virtud cívica. No obstan-
te, no parecería de recibo concluir este trabajo señalando que la definición 
aquí propuesta no tendrá utilidad práctica alguna hasta que los filósofos re-
suelvan algunos debates aledaños. Siendo esto así, se intentará argumentar 
“hacia dónde” debe orientarse la motivación virtuosa. Se trataría de dar un 
contenido no ambiguo al tercer imperativo kantiano, según el cual debemos 
actuar siempre de manera que nuestra acción contribuya al máximo bien de 
la especie (Domènech, 1989: 282). Al hacerlo, el concepto de virtud cívica 
que aquí se expone quedará ligado a una doctrina ético-política particular: el 
liberalismo-igualitarista. No obstante, sería posible rechazar este punto de la 
caracterización sin que el resto de la misma se viese demasiado afectada.

Por públicamente orientado se entenderá orientado hacia el bien de la 
sociedad y, más específicamente, se considerará la justicia social o distributiva 
como el principal bien de la sociedad (Van Parijs, 1996: 45 y ss.). 

La justicia social se refiere al reparto de los beneficios y las cargas, de los 
derechos y los deberes, entre los miembros de una sociedad. El lugar privile-
giado de la justicia social se debe a que dar respuesta al tipo de problemas que 
a ella incumben es más importante que responder a otras cuestiones éticas 
como las relativas a lo que es una sociedad buena o a preocupaciones de otro 
tipo como el crecimiento económico. Que la justicia es más importante que 
otras cuestiones éticas se desprende del hecho de que si bien cada uno de no-
sotros puede determinar fácilmente cual es su particular concepción de la vida 
buena, qué es lo importante para su propia existencia, esto sólo puede llevarse 
a cabo en el marco de instituciones que regulan y hacen compatible que todos 
podamos hacer lo mismo de un modo razonable. Dichas instituciones han de 
ser aceptadas por todos, y su principal virtud a tal efecto debe consistir en que 
sean justas (Arnsperger y Van Parijs, 2002: 19). De este modo, en este trabajo 
por públicamente orientado se entenderá prioritariamente “orientado hacia 
la justicia social”. De forma secundaria, también podrá entenderse “orientado 
hacia otros bienes sociales”, siempre y cuando la promoción de esos bienes no 
vaya en detrimento de la justicia social.

De lo dicho se desprende inmediatamente una pregunta adicional: ¿en 
qué consiste la justicia social? Pese a que éste es un debate abierto, se encuen-
tra decantado del lado de los liberales igualitaristas desde que, hace ya más de 
tres décadas, John Rawls publicara su Teoría de la justicia. Sin pretender esco-
ger una propuesta concreta del relativamente amplio catálogo de teorías de la 
justicia liberal-igualitaristas,10 para lo que aquí nos afecta es importante tener 

10 Tal vez las más destacables aportaciones de los liberales igualitaristas sean, además de las 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

321

en cuenta que todas ellas combinan un profundo igualitarismo con un aún 
más profundo respeto por las libertades individuales. De hecho, se podría 
sostener que la tolerancia, entendida como el derecho del que todo individuo 
debe disfrutar para poder perseguir su propia concepción razonable del bien, 
constituye la base sobre la cual se erige el edificio del liberalismo igualitarista. 
La conducta públicamente orientada se halla, por lo tanto, orientada hacia la 
tolerancia, la libertad y la igualdad.     

TESIS 7: La motivación públicamente orientada se dirige prioritariamen-
te hacia la justicia social (tal y como se concibe ésta en el liberalismo iguali-
tarista).

TESIS 8: La motivación públicamente orientada puede dirigirse también 
hacia otros bienes sociales, siempre y cuando éstos no entren en contradic-
ción con lo dictado por la justicia social.

Llegados a este punto aún queda una pregunta por responder: ¿qué tipos 
de motivaciones pueden ser públicamente orientadas?

Tipos de motivaciones públicamente orientadas 

Algunas motivaciones no pueden ser consideradas virtuosas bajo ninguna 
circunstancia por un problema estrictamente lógico o definicional. Si la mo-
tivación virtuosa es aquella que se orienta hacia el bien de la sociedad, motiva-
ciones como el egoísmo (que por definición es indiferente a dicho bien) o la 
maldad (que por definición es contraria al mismo) no pueden ser virtuosas en 
ningún caso. Otras motivaciones, como el altruismo, sí pueden serlo, aunque 
no tienen por qué serlo siempre ni necesariamente. A continuación tratarán 
de abordarse estas cuestiones de forma algo más sistemática. Se revisarán los 
tipos de motivación humana cuantitativamente más importantes intentando 
discernir cuáles de ellos no podrán ser considerados virtuosos en ningún caso 
y cuáles sí podrán serlo siempre y cuando se hallen públicamente orientados. 
Se hará referencia en primer lugar a las normas, para posteriormente centrar-
se en otras motivaciones.

Las normas morales, cuasi morales y sociales, y la virtud cívica

En este trabajo se asume una perspectiva individualista metodológica de las 
normas, según la cual éstas son una fuente de motivación para la acción de los 
individuos exactamente igual que puede serlo la racionalidad. 

del propio Rawls (1979, 1996, 2002), las de A. Sen (2009) y las de P. Van Parijs (1996).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

322

Tradicionalmente la literatura especializada había utilizado un único 
concepto, el de norma social, con el cual se cubría una amplia gama de fuentes 
de motivación para la acción. En los últimos años, empero, autores muy des-
tacados han elaborado clasificaciones de tipos de normas analíticamente mu-
cho más precisas. El argumento se basará aquí en la clasificación de Jon Elster 
(2007), que distingue entre normas morales, cuasi morales y sociales.11 

Las normas son mandatos para actuar o abstenerse de hacerlo que pue-
den motivar la conducta de distintos modos. Tanto las normas cuasi morales 
como las sociales son condicionales. Las primeras son condicionales respecto 
a la conducta de otros agentes, las segundas lo son respecto a su presencia. 
Un agente se halla motivado por una norma cuasi moral cuando lo está para 
cumplir si y sólo si los demás también lo hacen. En cambio, un agente se halla 
motivado por una norma social cuando lo está para cumplir si y sólo si se 
encuentra en presencia de otros agentes que podrían descubrir su incumpli-
miento. Las normas morales, en cambio, son incondicionales. Las seguimos 
porque tenemos buenas razones para hacerlo, al ser independientes de la con-
ducta de los demás. Las normas de cualquier tipo no son consecuencialistas.

Cuando el contenido de una norma moral o cuasi moral se encuentre 
públicamente orientado, la motivación causalmente eficiente basada en di-
chas normas será virtuosa. Obviamente, no todas las normas morales y cuasi 
morales son de tipo públicamente orientado, por lo que no todas las motiva-
ciones derivadas de normas morales o cuasi morales serán virtuosas.  

TESIS 9: La motivación basada en normas morales o cuasi morales es sus-
ceptible de ser virtuosa.

Del hecho de que las normas morales sean incondicionales y las cuasi 
morales sean condicionales, se deriva una tesis muy importante para el debate 
sobre la virtud.

TESIS 10: La motivación virtuosa puede ser tanto incondicional como 
condicional respecto a la conducta de los demás.

Mientras que cuando un agente motivado por una norma cuasi moral 
o moral cumple con lo requerido por ella de forma voluntaria, cuando se 
encuentra motivado por una norma social sólo lo hace si piensa que su in-
cumplimiento puede ser descubierto. Resultaría intuitivamente bastante im-
plausible tratar de sostener que una motivación de este tipo sea virtuosa, de 
modo que se excluirá la motivación para seguir normas sociales del acervo de 

11 Para una clasificación alternativa aunque relativamente similar, véase Bicchieri (2006: 
cap. 1). 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

323

motivaciones virtuosas. Esto será así, incluso en aquellos casos en los que el 
contenido de la norma se halle orientado hacia el bien de la sociedad.

TESIS 11: La motivación para seguir normas sociales es incompatible con 
la virtud cívica. 

Otras motivaciones

El ser humano puede llegar a albergar un importante número de motivacio-
nes diferentes, esto es lo que suele denominarse el pluralismo motivacional de 
la especie humana. En el apartado anterior se ha hecho referencia a la motiva-
ción para seguir normas, ahora se abordarán algunas otras formas de motiva-
ción cuantitativamente muy importantes en nuestra especie.12

En primer lugar, podemos distinguir entre motivaciones sociales y no so-
ciales. El caso paradigmático de motivación no social es el de las preferencias 
egoístas. Cuando un agente es egoísta sus preferencias se refieren únicamente 
a su propio bienestar y se muestra indiferente ante el de los demás. El egoísmo 
goza de buena salud entre los seres humanos y es un tipo de motivación muy 
importante en términos cuantitativos.  

Las motivaciones sociales son aquellas que se dirigen hacia otras perso-
nas, no son, por lo tanto, indiferentes respecto de las preferencias o los inte-
reses de los demás.13 

El primer tipo de motivación social al que se hará referencia es la recipro-
cidad fuerte (strong reciprocity). Por reciprocidad fuerte se entiende “una pro-
pensión a cooperar y compartir con aquellos que tienen una predisposición 
similar y una voluntad de castigar a aquellos que violan la cooperación y otras 
normas sociales, aun cuando el hecho de compartir y el castigo conlleven 
costos personales” (Bowles y Gintis, 2001: 173). 

Un segundo tipo de motivación social es la aversión a la inequidad (in-
equity aversion). Las personas motivadas de esta forma quieren alcanzar una 
distribución equitativa de los recursos. Agentes motivados de este modo se-
rán altruistas con los más desfavorecidos, pero también sentirán envidia por 

12 La siguiente discusión se basa en Fehr y Fischbacher (2005: 153 y ss.), y en Tena 
(2010).
13 Podría argumentarse que la conducta egoísta también se dirige en ocasiones hacia los 
demás. La diferencia radica en que cuando la conducta egoísta se dirige hacia los demás lo 
hace sólo instrumentalmente en aras de alcanzar el beneficio propio, mientras que en las 
conductas sociales los demás son importantes por sí mismos ( Jenks, 1990: 53).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

324

los más afortunados. En muchas ocasiones agentes motivados de este modo 
se comportarán del mismo modo que los motivados por la reciprocidad fuer-
te; sin embargo, la reciprocidad fuerte es un motivo mucho más relevante en 
términos cuantitativos. 

Otro tipo de motivación social que podemos encontrar en la literatura 
especializada es el altruismo incondicional. El altruista incondicional trata 
de satisfacer las preferencias o los intereses de los demás. Se trata de una con-
ducta incondicional y no recíproca, en el sentido de que no se espera que 
los destinatarios de nuestro altruismo nos correspondan en un futuro más o 
menos cercano. El altruismo incondicional es diferente de la aversión a la in-
equidad, debido a que el agente altruista lo será también con aquellos agentes 
socialmente más favorecidos; mientras que el averso a la inequidad sentirá 
envidia en un caso así. Por otra parte, el altruismo incondicional es diferente 
de la reciprocidad fuerte, debido a que el agente motivado por la reciproci-
dad fuerte coopera sólo de forma condicional y, además, sanciona a aquellos 
otros agentes que no cooperan. 

Finalmente, la evidencia experimental también muestra que un impor-
tante tipo de preferencias sociales son de carácter malicioso (spiteful) y envi-
dioso. Un agente motivado de este modo siempre valora de manera negativa 
que los demás agentes obtengan pagos positivos y trata de perjudicarlos si es 
posible, aún a costa de asumir él mismo costes por hacerlo. 

En la literatura especializada pueden encontrarse referencias a otros ti-
pos de motivación, pero los citados son los más significativos en términos 
cuantitativos. Los principios generales que se sostendrán en referencia a estos 
tipos de motivación valdrán también para aquellos otros tipos que puedan 
haber quedado fuera de esta clasificación.

Egoísmo

Un debate tradicional en el ámbito de la filosofía política se refiere al hecho de 
si la virtud cívica puede incluir o no motivaciones de tipo egoísta. R. Goodin 
(1992) sitúa en la base de la motivación para actuar moralmente en política 
estar dispuesto a cooperar si los demás también lo hacen; estar motivado para 
seguir lo que denomina como la golden rule. Goodin deriva este concepto 
de la máxima kantiana, según la cual debemos tratar a los demás tal y como 
desearíamos ser tratados por ellos. De modo general, no defraudaremos si no 
deseamos que los demás nos defrauden a nosotros. La motivación para seguir 
la golden rule es, en la concepción de Goodin, de tipo racional-egoísta. Tal 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

325

vez desearíamos no colaborar y que todos los demás lo hiciesen, pero asumi-
mos que eso no es viable y colaboramos. Goodin piensa que este principio 
es aplicable a la mayoría de situaciones de interacción social y se basa en él 
para justificar el apoyo de los ciudadanos a las políticas redistributivas de los 
Estados de bienestar o las garantías constitucionales de los derechos civiles y 
políticos.14 

Pese al mérito que tiene haberla expresado formalmente, la idea de 
Goodin no es ni mucho menos novedosa. Ya Platón y Aristóteles se opusie-
ron con vehemencia a los sofistas de los siglos V y IV antes de nuestra era, 
quienes argumentaban que los seres humanos se asociaban políticamente por 
la autointeresada razón de la mutua defensa. Según éstos, las leyes —inclui-
das las de Atenas— eran reducibles a autointerés, y la naturaleza humana era 
autointeresada (Mansbridge, 1990: 3-4). Esta idea se vuelve dominante entre 
las concepciones de la virtud cívica posteriores al Renacimiento (en las cua-
les se inspira Goodin). Uno de los más célebres autores de la época, A. de 
Tocqueville (1969 [1835]: 525-528), sostenía que los ciudadanos deberían 
perseguir lo que él denominaba el interés personal bien entendido. Los ciu-
dadanos persiguen su propio interés, pero son conscientes de que la mejor 
forma de hacerlo no es dejándose llevar por la perspectiva cortoplacista de la 
racionalidad instrumental, sino cooperando en la promoción del bien común 
si los demás también lo hacen. Ser virtuoso en este sentido es ser perfecta-
mente racional, a saber: estar dispuesto a colaborar en los dilemas sociales, 
aunque eso implique sacrificar una parte de sus intereses a corto plazo. Se 
trataría, por usar los términos de la moderna teoría de juegos, de un caso de 
cooperación condicionada. Esto es instrumentalmente racional. De modo 
general, los escritores del siglo XVIII y del XIX, como Hume o el mismo 
Tocqueville, se referían a nociones vagas como las de remote self-interest o 
self-interest rightly understood que oponían al egoísmo ciego del amour prope 
y que, se supone, eran congruentes con el bien común.

Desde el punto de vista que se sostiene en este trabajo, esta postura es 
errónea y, tal y como ya vieron Fichte o Kant (Domènech, 1989: 327), la 
motivación racional-egoísta es incompatible con la virtud cívica.

TESIS 12: La motivación racional-egoísta es incompatible con la virtud 
cívica.

El problema es, en cierto sentido, definicional. La virtud cívica es una 
motivación para actuar según requiere de nosotros el bien de la sociedad, 

14 Esta misma concepción subyace al punto de vista de muchos otros autores actuales, 
como, por ejemplo, R. Putnam (2000: 102).



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

326

mientras que el interés propio es indiferente ante dicho bien. Así, pues, la 
motivación egoísta no puede ser virtuosa en ningún caso. 

Conceptos como el de racionalidad perfecta o el de egoísmo “bien en-
tendido” son ambiguos. Tal y como muestran diversos autores,15 en deter-
minadas condiciones puede ser racional para un agente racional-egoísta co-
operar en la promoción de un bien público. Esto ya supo anticiparlo Kant 
cuando argumentó que una buena Constitución debería ser válida hasta para 
un pueblo de demonios; esto es, que debería ser capaz de generar las condi-
ciones necesarias para que dichos demonios cooperasen. Pero, como el mis-
mo Kant percibió, a nadie se le ocurriría denominar virtuosos a los demonios 
que se ajustan a la conducta correcta por miedo a las sanciones derivadas del 
incumplimiento o esperando obtener las recompensas derivadas del cumpli-
miento.

Por el contrario, en este trabajo se considera que un agente es virtuo-
so cuando se encuentra motivado para cooperar, cuando desea hacerlo. Un 
agente motivado para cooperar lo hace incluso en aquellos contextos en don-
de podría defraudar sin ser descubierto y/o sancionado. Un agente racional-
egoísta defraudaría en esos contextos. Por lo tanto, un agente motivado para 
cooperar no es egoístamente racional.

Altruismo

Por el contrario, se considerará que la motivación altruista es susceptible de 
ser considerada virtuosa. No obstante, obviamente la motivación altruista 
sólo será virtuosa de modo efectivo cuando se halle públicamente orienta-
da. Como en el caso de las normas morales o cuasi morales, la motivación 
altruista no tiene por qué estar siempre ni necesariamente orientada hacia el 
bien de la sociedad. En muchos casos este tipo de motivación no sólo no será 
virtuosa sino viciosa. 

En ocasiones se discute que el altruismo constituya un tipo de motiva-
ción diferente del egoísmo. En una de las formulaciones más célebres a este 
respecto, uno de los primeros y más relevantes críticos con el uso exclusivo 
del supuesto de egoísmo en los modelos formales, A. Sen (1986), distingue 
entre el compromiso y la simpatía. Con el concepto de compromiso Sen pa-
rece tratar de capturar el mismo tipo de motivación que aquí, siguiendo a 
Elster, se ha denominado “norma moral” y que ya ha sido discutido. En lo 

15 Por ejemplo, Axelrod (1986), Coleman (1990), Hardin (1982), Linares (2007), Olson 
(1992), Taylor (1982). 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

327

referente al segundo concepto, según Sen, podemos por ejemplo solidarizar-
nos con una determinada persona que está sufriendo, por simpatía, porque 
nos hace sufrir su sufrimiento, por así decirlo. Según el autor, para sostener 
esto no necesitamos apartarnos de la senda de la conducta racional-egoísta. 
No estaríamos más que ante una variante particular de la misma, aquella en 
que asumimos como propias las preferencias de otros individuos y tratamos 
de maximizar su utilidad. En este sentido, la maximización de la utilidad de 
los otros no es más que un medio para maximizar la nuestra. Sin embargo, 
Sen parece incurrir aquí en una falacia argumentativa. Según el propio autor, 
detrás de la simpatía existen emociones muy intensas. De este modo, en un 
caso de simpatía, tratamos de paliar el sufrimiento de los demás porque el 
conocimiento de su existencia nos enferma. Si no actuásemos nos sentiría-
mos culpables mientras que hacerlo nos puede producir emociones positivas 
como el orgullo. Pero la evitación o el logro de esas emociones no pueden ser 
las razones de la acción, ya que se trata de estados mentales que sólo pueden 
ser alcanzados como subproductos de actividades que se llevan a cabo con 
otros objetivos (Elster, 1991: 59; 2002: 363 y ss.). De este modo, parece que 
lo que Sen trata de capturar con su concepto de simpatía se captura mejor con 
el concepto de altruismo, tal y como se lo ha definido aquí, como un tipo de 
motivación distinta del egoísmo y en modo alguno reducible a aquél. 

TESIS 13: La motivación altruista es susceptible de ser virtuosa.

Aversión a la inequidad, reciprocidad fuerte, malicia y envidia

Lo argumentado para los casos del egoísmo y el altruismo es también aplica-
ble para los restantes tipos de motivación mencionados, así como para todos 
aquellos que no se discuten en estas páginas. Respecto de la aversión a la in-
equidad y de la reciprocidad fuerte se sostiene lo mismo que en el caso del 
altruismo.

TESIS 14: La motivación basada en la reciprocidad fuerte o en la aversión 
a la inequidad es susceptible de ser virtuosa.

Por su parte, el caso de la maldad y la envidia presenta problemas simila-
res a los del egoísmo. Dichas motivaciones no pueden hallarse públicamente 
orientadas por definición, de modo que no pueden ser virtuosas en modo 
alguno.

TESIS 15: La motivación basada en la malicia o la envidia es incompatible 
con la virtud cívica.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

328

A lo largo de los últimos apartados se ha sostenido que motivaciones 
consecuencialistas como el altruismo pueden ser virtuosas, mientras que mo-
tivaciones no consecuencialistas como las basadas en normas morales o cuasi 
morales también pueden serlo. Siendo esto así, se ha tomado ya posición de 
manera implícita en otro debate tradicional en torno a la virtud cívica: el de 
si ésta es de naturaleza consecuencialista o no consecuencialista.

TESIS 16: La virtud cívica puede ser tanto consecuencialista como no 
consecuencialista.

Sobre el valor de los distintos tipos de motivación virtuosa

A lo largo de la historia, los filósofos han discutido extensamente sobre cuál 
de estas formas de motivación era la más virtuosa o la realmente virtuosa. Por 
ejemplo, Platón y el joven Aristóteles fundían en una sola todas las opciones. 
El virtuoso era aquel que quería lo que debía querer y era feliz por ello. Para 
Kant (1985 [1795], en cambio, la acción virtuosa era la realizada por sentido 
del deber; la virtud era, por lo tanto, una motivación estrictamente incon-
dicional. La concepción kantiana, con más o menos matices, ha gozado de 
amplio predicamento en la filosofía, y es frecuente considerar más valiosa la 
motivación para cumplir incondicionalmente con lo que nos dicta el deber. 
No se tomará partido sobre esta cuestión por dos motivos distintos. Por una 
parte, se trata de un debate de enorme enjundia que estamos lejos de poder 
dar por cerrado. En segundo lugar, y de modo más importante desde la con-
cepción de la virtud cívica que se sostiene en este trabajo, dicha discusión 
carece de excesivo interés y utilidad prácticos. Si de lo que se trata es de defi-
nir un concepto de virtud cívica socialmente útil, que pueda ser promovido 
socialmente y aportarnos bienes sociales como la justicia, resulta indiferente 
cuál de las formas de motivación virtuosa identificadas resulte esencialmente 
más valiosa.

Motivaciones viciosas y acciones correctas. Motivaciones virtuosas y 
acciones incorrectas

La experiencia práctica nos dice que cuando actuamos motivados de forma 
virtuosa solemos llevar a cabo acciones correctas, y, a la inversa, cuando actua-
mos siguiendo motivaciones viciosas, en ausencia de medidas institucionales 
de control, solemos llevar a cabo actos incorrectos. No obstante, esto no tiene 
por qué ser así en todos los casos. Puede ser que actuemos correctamente pese 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

329

a albergar motivaciones viciosas. Sin embargo, lo contrario no es posible, a 
saber: si albergamos motivaciones virtuosas no podemos actuar de modo in-
correcto.     

Se empezará con el primer caso que resulta más sencillo. Se argumenta-
rá a partir de un ejemplo real. Hace ya algunos años se emitió en televisión 
un acto promocional del partido de futbol benéfico que se celebra cada año 
para recaudar fondos para la Fundación de Ayuda contra la Drogadicción 
(FAD).16 Entre los impulsores de esta iniciativa se encuentran Johann Cruyff, 
el juez Baltasar Garzón y los periodistas Luis del Olmo y José María García. 
El partido se disputaba por aquel entonces un año en Barcelona y otro en 
Madrid. Aquélla era la segunda edición. La primera se había disputado en 
Barcelona con un rotundo éxito de asistencia del público. En un momento 
del acto, José María García se dirigió a los madrileños más o menos en estos 
términos:

Ya sé que no está bien utilizar este tipo de argumentos y que va contra el código deon-
tológico de mi profesión pero..., por una vez, permitidme que me dirija a los madrileños 
para preguntarles si vamos a dejar que los catalanes... que, entre nosotros..., ya sabemos 
la fama de tacaños que tienen..., pasen por ser más generosos, más solidarios y más com-
prometidos que nosotros. 

Finalmente los catalanes acabaron siendo más generosos, solidarios y 
comprometidos que los madrileños; pero, sea como sea, está claro qué pre-
tendía García: conseguir que los madrileños hiciesen lo correcto aunque fue-
se por los motivos incorrectos. 

TESIS 17: Motivaciones viciosas pueden dar lugar a acciones correctas.

16 Algunas aclaraciones pueden resultar útiles para el lector no familiarizado con la vida 
pública española o catalana. La FAD es una organización sin ánimo de lucro que tiene por 
objetivo prestar ayuda y soporte a personas con problemas relacionados con las drogas. Luis 
del Olmo y José María García son dos conocidos periodistas radiofónicos españoles. García, 
ya retirado, dirigió durante muchos años un popular programa deportivo. Baltasar Garzón 
es juez de la Audiencia Nacional (un tribunal encargado de tratar casos de especial trascen-
dencia política y social como el terrorismo). Doy por supuesto que el lector sabe quién es 
Johann Cruyff, no obstante, vale la pena recordar que el holandés volador representa en Cata-
luña algo más que uno de los mejores jugadores de todos los tiempos y su figura forma parte 
de la iconografía laica del barcelonismo.  
En otro orden de cosas, Barcelona y Madrid son las dos grandes ciudades del Estado Español 
y ambas mantienen una disputa histórica por la preeminencia económica, social y cultural. 
Barcelona es la capital de Cataluña. Los tópicos anticatalanes se encuentran muy extendidos 
en ciertos sectores sociales y políticos de España. Uno de esos tópicos reza que los catalanes 
son tacaños y avaros.  



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

330

Un tema mucho más complejo es el inverso, el de si una motivación vir-
tuosa puede producir una acción incorrecta. Aquí se defiende la tesis defini-
cional según la cual la motivación virtuosa sólo puede dar lugar a acciones 
correctas.17 La virtud cívica es un tipo de motivación moral, y obviamente 
existen muchos casos de motivaciones morales que pueden dar lugar a accio-
nes incorrectas. No obstante, este problema no afecta al concepto de virtud 
cívica defendido en estas páginas. Aquí se ha tomado una precaución impor-
tante a este respecto, se ha definido la motivación virtuosa como motivación 
públicamente orientada y, en línea con la tradición liberal, se ha situado la 
tolerancia en el centro de dicha motivación. 

Se ha sostenido que motivaciones como por ejemplo el altruismo pue-
den ser virtuosas. Pero lo son única y exclusivamente si se encuentran pú-
blicamente orientadas. Por supuesto, existe una multitud de conductas in-
correctas que son guiadas por motivaciones como el altruismo; pero este 
problema no afecta en lo más mínimo la definición que aquí se plantea. En 
este punto cobra relevancia el hecho de que antes se haya optado por discutir 
qué es lo públicamente orientado y que lo ha caracterizado, primordialmen-
te, como la motivación para promover la justicia de la sociedad en términos 
liberal-igualitaristas. Como se dijo, el lector podría rechazar la concepción 
de lo públicamente orientado sostenida aquí, pero seguir manteniendo el 
resto de la caracterización de la virtud cívica. Es decir, el lector podría optar 
por rechazar el elemento normativo incorporado a la definición y sustituirlo 
por algún otro o, simplemente, no incorporar elemento normativo alguno y 
sostener una definición independiente de doctrinas o teorías ético-políticas 
concretas. No obstante, si al hacerlo resta centralidad al concepto de toleran-
cia podría enfrentarse a problemas en este punto y verse obligado a conceder 
que la virtud cívica puede dar lugar a acciones incorrectas.    

 TESIS 18: Las motivaciones virtuosas no pueden dar lugar a acciones 
incorrectas.

No obstante, existe aquí un problema adicional. En ocasiones, cuando 
actuamos motivados por el sentido del deber nuestras acciones acarrean re-
presalias que no caen sobre nosotros sino sobre los demás (Elster, 1991). Este 
hecho es bien conocido por los dictadores que suelen combatir la insurgencia 
con castigos indiscriminados sobre la población civil. ¿Cómo actuar en este 

17 A no ser que sea debido a un error cognitivo, de ejecución de la acción o cosas por el estilo. 
Alguien puede ayudar a una anciana a cruzar la calle cuando cree que el semáforo de peatones 
está en verde sin percatarse de que se aproxima un autobús que, por su culpa, acaba matando a 
la anciana. Pero no es éste el tipo de acciones al que se está haciendo referencia aquí. 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

331

tipo de situaciones? No ofreceré ninguna respuesta a esta cuestión. Tan sólo 
puedo mostrarme de acuerdo con Elster en que deberíamos ser más indife-
rentes a las consecuencias cuando los efectos negativos recaen exclusivamente 
sobre nosotros y mostrarnos más sensibles cuando recaen total o parcialmen-
te sobre los demás. No obstante, esto es aún demasiado vago y se optará por 
abstenerse de formular una nueva tesis. 

Por otra parte, las motivaciones virtuosas, tal y como han sido definidas 
aquí, sí que pueden producir resultados ineficientes en el nivel agregado. Se 
ilustrará esta cuestión con un ejemplo del mismo Elster (2002). Si todos los 
invitados a una cena a la que acuden diez personas insisten en ayudar a reco-
ger al terminar, seguramente tardarán más en acabar que si ocho se hubiesen 
sentado y dos se hubiesen ocupado de realizar todo el trabajo. Este hecho 
habla a favor de la articulación de diseño institucional y virtud cívica como 
óptimo social. Se abordará brevemente esta cuestión en la siguiente sección. 

La comunidad cívica

Una comunidad cívica es aquella en la cual la virtud cívica se encuentra 
socialmente extendida, o sea, aquella en la que la gente común actúa 
frecuentemente de forma públicamente orientada motivada por normas 
morales, por altruismo, etc. Immanuel Kant pensaba que si todos actuásemos 
siempre del modo en que la moral requiere constituiríamos un mundo moral, 
una comunidad ética. Quizá eso sea cierto, pero cabría preguntarse, no 
obstante, si dicha comunidad sería óptima desde el punto de vista social. Una 
comunidad ética, ¿sería máximamente justa? De modo general, ¿promovería 
máximamente el bien de la sociedad? Este tipo de preguntas resultan 
muy relevantes si tenemos en cuenta que, para Kant, el hombre virtuoso, 
moralmente bueno, es libre, lo cual quiere decir que no se comporta bien 
como resultado de algún tipo de coacción externa sino como resultado de un 
ejercicio de voluntad pura. El hombre virtuoso, por lo tanto, no necesita del 
Estado (Domènech, 1989: 269).

Hoy en día podemos aceptar sin demasiados reparos que la respuesta a 
las preguntas anteriores es negativa y que, aunque pudiese ser cierto —cosa 
intuitivamente bastante implausible18—que el hombre virtuoso actuaría 
siempre correctamente aun en ausencia de coacciones externas de cualquier 
tipo, la virtud desprovista de mecanismos de diseño institucional comple-

18 Véase a este respecto: Ayres y Braithwaite (1992), Brennan y Pettit (1993, 2000, 2004: 
parte 3), Pettit (1993: cap. 6; 1999: cap. 7; 2002: parte III, cap. 1; 2003). 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

332

mentarios resultaría subóptima socialmente. 
TESIS 19: La correcta articulación entre diseño institucional y virtud cí-

vica constituye un óptimo social.
Se argumentará aquí brevemente a partir de un ejemplo inventado. Ima-

ginemos dos edificios en llamas, dos facultades de filosofía, por ejemplo, una 
de ellas abarrotada de maximizadores egoístas de utilidad  esperada y la otra 
abarrotada de filósofos virtuosos. Es fácil suponer lo que podría llegar a su-
ceder en el primer caso: se trata de una situación con la estructura típica de 
un dilema del prisionero con varios jugadores. Probablemente se produciría 
una catástrofe con montones de víctimas que morirían, no ya por causa del 
fuego sino asfixiadas o aplastadas por una avalancha de individuos tratando 
de salvarse a sí mismos a cualquier precio.

Pero lo interesante de este ejemplo es ver qué podría suceder en el se-
gundo caso. Paradójicamente, el resultado podría ser tan catastrófico o in-
cluso peor que en el primero. Imaginemos que cuando se declara el incendio 
ninguno de los filósofos que abarrota la facultad trata de escapar, sino que 
todos se dedican a intentar ayudar en la infructuosa labor de extinción o, 
sencillamente, se niegan a salir ellos primeros, rehúsan abandonar el edificio 
mientras quede alguien dentro. La situación resulta muy inverosímil porque 
la conducta descrita choca frontalmente contra el instinto de supervivencia 
que suele guiar nuestra actuación en situaciones así, pero nótese que ése sería 
el resultado si todos actuaran de forma puramente virtuosa.

Más allá del ejemplo, ese tipo de efectos contraproducentes podría pre-
sentarse en una infinidad de situaciones cotidianas en un contexto de civili-
dad ampliamente difundida. Al fin y al cabo, por muy virtuosos que puedan 
llegar a ser los ciudadanos, siempre se verán enfrentados a problemas de co-
ordinación social.

Este sencillo ejemplo nos debe llevar a reconocer que la motivación pú-
blicamente orientada de los individuos es un elemento indispensable para 
alcanzar multitud de bienes sociales, pero los imperativos institucionales for-
males también lo son: la virtud por sí sola no puede garantizar los beneficios 
que promete. Todos esos beneficios se obtienen cuando existe un determina-
do cuerpo de imperativos institucionales correctamente encauzado por un 
conjunto de motivaciones públicamente orientadas socialmente extendidas. 

Volvamos a nuestro ejemplo con estos nuevos mimbres. Los filósofos 
que abarrotan la facultad en llamas podrán salvarse si: 1) existe un protoco-
lo de evacuación en caso de emergencia que establezca claramente cuál es el 
procedimiento a seguir (por ejemplo, que mujeres, niños y ancianos deben 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

333

ser evacuados con prioridad), y 2) los filósofos se comportan de forma vir-
tuosa y cumplen lo que dice el protocolo en lugar de actuar como villanos y 
tratar de huir ellos primero a cualquier precio. De este modo, es la correcta 
articulación entre diseño institucional y virtud cívica la que puede suponer 
un óptimo social. 

Conclusiones

En estas páginas se ha tratado de ofrecer una caracterización del concepto de 
virtud cívica. La ausencia de acuerdo en torno a una definición concreta del 
mismo supone una limitación para el trabajo empírico, en particular lo re-
ferente a la investigación de mecanismos de diseño institucional que tengan 
por finalidad el refuerzo y la creación de virtud cívica.

Se ha definido la virtud cívica como la motivación causalmente eficiente 
para la acción públicamente orientada. El hecho de concebir la virtud cívica 
como un tipo de motivación implica, entre otras cosas, que ni las conductas ni 
las disposiciones y rasgos estables de carácter son constitutivos de la misma. 

La caracterización de la virtud cívica ofrecida en estas páginas contie-
ne un elemento normativo. Se ha sostenido que la motivación públicamente 
orientada debe entenderse, principalmente, como orientada hacia la promo-
ción de la justicia de la sociedad entendida en términos liberal-igualitaristas. 
Este elemento normativo de la definición vincula la caracterización aquí pro-
puesta con una teoría ético-política concreta: el liberalismo igualitarista. 

Definir la virtud cívica en términos de motivaciones implica preguntarse 
qué tipos de motivaciones son susceptibles de ser considerados virtuosos. En 
este trabajo se han discutido los tipos de motivación humana cuantitativa-
mente más importantes identificados por la literatura especializada. Se ha 
argumentado que las motivaciones egoístas, maliciosas, envidiosas o basadas 
en normas sociales no pueden considerarse virtuosas bajo ninguna circuns-
tancia. En cambio, las motivaciones derivadas de normas morales y cuasi 
morales, así como las motivaciones de tipo altruista, averso a la inequidad o 
basadas en la reciprocidad fuerte, sí que pueden ser virtuosas. Para serlo efec-
tivamente, huelga decirlo, deberán hallarse públicamente orientadas.    

En cuanto a la relación entre la virtud cívica y la conducta correcta se han 
sostenido dos tesis principales. Por un lado, se ha argumentado que motiva-
ciones viciosas pueden dar lugar a conductas correctas. Por otra parte, se ha 
sostenido la tesis definicional de que las motivaciones virtuosas no pueden 
dar lugar en ningún caso a acciones incorrectas.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

334

Finalmente se ha hecho referencia a la cuestión de la extensión social de 
la virtud y se ha aseverado que la correcta articulación entre diseño institucio-
nal y virtud cívica puede constituir un óptimo social. 

Pese a la voluntad de abordar una amplia cantidad de dimensiones del 
concepto de virtud cívica, no se ha pretendido en estas páginas dejar cerrada 
la discusión ni ofrecer las respuestas definitivas a la misma. La finalidad ha 
sido mucho más modesta. Se ha tratado más bien de ofrecer algunos princi-
pios básicos que bien podrían constituir un punto de partida para una inves-
tigación analíticamente rigurosa, que trate de desvanecer algunas confusio-
nes habituales sobre el tema.

Bibliografía 

Aristóteles (1980), Nicomachean Ethics, Oxford: Oxford University Press.
Aristóteles (1985), Ética Nicomaquea y Ética Eudemia, Madrid: Gredos. 
Arnsperger, Christian y Philippe Van Parijs (2002), Ética económica y social. Teorías de la 

sociedad justa, Barcelona: Paidós. 
Axelrod, Robert (1986), La evolución de la cooperación, Madrid: Alianza.
Ayres, Ian y John Braithwaite (1992), Responsive regulation, New York: Oxford University Press.
Benkler, Yochai y Helen Nissebaum (2006), “The commons-based peer production and 

virtue”, en The journal of political philosophy, vol. 14, núm. 4. 
Bicchieri, Cristina (2006), The grammar of Society. The nature and dynamics of social norms, 

Cambridge: Cambridge University Press.
Bowles, Samuel y Herbert Gintis (2001), “¿Ha pasado de moda la igualdad? El homo 

reciprocicans y el futuro de las políticas igualitarias”, en Gargarella, Roberto y Félix 
Ovejero (2001), Razones para el socialismo, Barcelona: Paidós. 

Brennan, Geoffrey y Alan Hamlin (1995), “Economizing on virtue”, en Constitutional 
Political Economy, núm. 6. 

Brennan, Geoffrey y Pettit, Philippe (1993), “Hands invisible and intangible”, en Synthese, 
núm. 94. 

Brennan, Geoffrey y Philippe Pettit (2000), “The hidden economy of esteem”, en Economics 
and Philosophy, núm. 16.

Brennan, Geoffrey y Philippe Pettit (2004), The economy of esteem, Oxford: Oxford 
University Press. 

Coleman, James (1990), Foundations of social theory, Cambridge: Cambridge Mass., The 
Belknap Press of Harvard University Press.

Domènech, Antoni (1989), De la ética a la política. De la razón erótica a la razón inerte, 
Barcelona: Crítica.



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

335

Domènech, Antoni (1997), “Racionalidad económica, racionalidad biológica y racionalidad 
epistémica: La filosofía del conocimiento como filosofía normativa”, en Cruz, Manuel 
[coord.], Acción humana, Barcelona: Ariel.

Domènech, Antoni (1998), “Ocho desiderata metodológicos de las teorías sociales 
normativas”, en Isegoría, núm. 18.

Elster, Jon (1991), “Racionalidad, moralidad y acción colectiva”, en Aguiar, Fernando 
[coord.], Intereses individuales y acción colectiva, Madrid: Pablo Iglesias. 

Elster, Jon (2002), Alquimias de la mente. La racionalidad y las emociones, Barcelona: Paidós, 
El Roure. 

Elster, Jon (2007), Explaining Social Behavior. More nuts and bolts for the social sciences, 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Fehr, Ernst y Urs Fischbacher (2005), “The economics of strong reciprocity”, en Gintis, 
Herbert [coord.], Moral sentiments and material interests: the foundations of cooperation 
in economic life: The MIT Press.

Goodin, Robert (1992), Motivating political morality, Massachussets: Blackwell Publishers.
Hardin, Rusell (1982), Collective action, Baltimore, Md.: The Johns Hopkins University Press.
Herreros, Francisco (2002), ¿Por qué confiar? El problema de la creación del capital social, 

Madrid: CEACS Instituto Juan March. 
Hurka, Thomas (2006), “Virtuous act, virtuous dispositions”, en Análisis, núm. 66.1. 
Jenks, Christopher S. (1990), “Varieties of altruisme”, en Mansbridge, Jana James (1990), 

Beyond self-interest, Chicago: University of Chicago. 
Johnson, Robert (2003), “Virtue and right”, en Ethics, núm. 113. 
Kant, Immanuel (1985 [1795]), La paz perpetua, Madrid: Tecnos.
Linares, Francisco (2007), “El problema de la emergencia de normas sociales en la acción 

colectiva. Una aproximación analítica”, en Revista Internacional de Sociología, vol. LXV, 
núm. 46.

Mansbridge, Jane James (1990), “The rise and fall of self-interest in the explanation of 
political life”, en Mansbridge, Jane James (1990), Beyond self-interest, Chicago: 
University of Chicago.

Nagel, Thomas (1991), Equality and partiality. New York: Oxford University Press.
Noguera, José Antonio (2003), “Rawlsianos, marxistas y santos: sobre el socialismo 

igualitarista de G.A. Cohen” (texto inédito, presentado en el IV Congrés Català de 
Sociologia, Reus, abril de 2003).

Olson, Marcus (1992), La lógica de la acción colectiva, México, DF: Limusa, Grupo 
Noriega.

Ovejero, Félix (2005), “Republicanismo: El lugar de la virtud”, en Isegoría. Revista de Filosofía 
Moral y Política, núm. 33.

Ovejero, Félix et al. (2004), “La alternativa republicana”, en Ovejero, Félix et al. [comps.] 
(2004), Nuevas ideas republicanas. Autogobierno y libertad, Barcelona: Paidós. 

Pettit, Philippe (1993), The commond mind: an essay on psychology, society and politics, New 
York: Oxford University Press. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 53, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

336

Pettit, Philippe (1999), Republicanismo. Una teoría sobre la libertad y el gobierno, Barcelona: 
Paidós. 

Pettit, Philippe (2002), “Rational choice regulation: two strategies”, en Rules, reasons and 
norms: selected papers, Oxford: Oxford University Press. 

Pettit, Philippe (2003), “El diseño institucional y la elección racional”, en Goodin, Robert 
[comp.] (2003), Teoría del diseño institucional, Barcelona: Gedisa. 

Putnam, Robert (2000), Per a fer que la democràcia funcioni. La importància del capital 
social, Barcelona: Proa. 

Rawls, John (1979), Teoría de la justicia, México: Fondo de Cultura Económica.
Rawls, John (1996), El liberalismo político, Barcelona: Crítica. 
Rawls, John (2002), La justicia como equidad: una reformulación, Barcelona: Paidós.
Ross, William David (1930), The Right and the Good, Oxford: Clarendon Press.
Sen, Amartya (1986), “Los tontos racionales: una crítica de los fundamentos conductistas 

de la teoría económica”, en Hahn, Frank y Martin Hollis [comps.], Filosofía y teoría 
económica, México: Fondo de Cultura Económica. 

Sen, Amartya (2009), The Idea of Justice, London: Allen Lane/Penguin Books. 
Skinner, Quentin (2004), “Las paradojas de la libertad política”, en Ovejero, Félix et 

al.  [comps.] (2004), Nuevas ideas republicanas. Autogobierno y libertad, Barcelona: 
Paidós. 

Taylor, Michael (1982), Community, anarchy and liberty, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Tena, Jordi (2010), “El pluralismo motivacional en la especie humana: aportaciones 
recientes desde la ciencia social experimental”, en Papers. Revista de Sociología, núm. 
96 (en prensa). 

Tocqueville, Alexis de (1969 [1835]), Democracy in America, vol. 2, Nueva York: 
Anchor Books.

Van Parijs, Philippe (1996), Libertad real para todos. Qué puede justificar el capitalismo. Si 
hay algo que pueda hacerlo, Barcelona: Paidós. 

Jordi Tena Sánchez. Licenciado en Sociología por la Universitat Autònoma 
de Barcelona y doctorando en sociología en la misma universidad. En sep-
tiembre de 2007 obtuvo el Diploma de Estudios Avanzados con la defensa 
del trabajo “Diseño Institucional y Virtud Cívica. Exploración de mecanis-
mos de diseño institucional que aseguren el cumplimiento y promuevan la 
virtud cívica”. Miembro del Departamento de Sociología de la Universidad 
Autónoma de Barcelona. Miembro de dos grupos de investigación oficial-
mente reconocidos: SAPS (Seminario de Análisis de las Políticas Sociales) y 
del GSADI (Sociología Analítica y Diseño Institucional). Actualmente tra-
baja en el proyecto NORASID (Normas Sociales y Racionalidad), vinculado 



Jordi Tena Sánchez. Hacia una definición de la virtud cívica

 

337

al GSADI. Líneas de investigación: teoría social analítica, diseño institucio-
nal y filosofía política. Publicaciones recientes: “El pluralismo motivacional 
de la especie humana”, en Papers. Revista de Sociología (2008); “Jon Elster. 
Explaining Social Behavior. More Nuts and Bolts for the Social Sciences”, 
en Revista Española de Investigaciones Sociológicas(2008); y como coautor de 
“Monitoring and evaluating participation in national forest programmes. 
The catalan case”, en Swiss Forestry Journal, vol. 157 (2006).

Envío a dictamen: 28 de septiembre de 2009.
Reenvío: 03 de febrero de 2010.

Aprobación: 22 de febrero de 2010.


