
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 52, enero-abril 2010, pp. 261-288

“Divina”: consagración cultural y usos de lo 
sagrado en la actriz mexicana María Félix 

(1914-2002)

Carolina Benavente Morales

Universidad Católica Silva Henríquez / cbenavem@gmail.com

Abstract: This study revolves around Pierre Bourdieu’s notion of cultural consecration, with 
a focus on Mexican actress María Félix. She is appraised both as a diva consecrated by the 
dominant middle classes in the context of Mexican cinema’s “golden era” and as a woman 
who achieves her own consecration by behaving like a vedette. By linking the person and 
the character to concrete social sectors and dynamics, multiple and divergent scripts on the 
Twentieth Century Mexican history are revealed, and the actress’ performance is uncovered 
in relation to these.
Key words: María Félix, cultural consecration, Mexican cinema, performance, body.
Resumen: Este estudio gira en torno a la noción de consagración cultural de Pierre Bourdieu 
enfocado a la actriz mexicana María Félix. Por un lado, se le aborda como una diva consagra-
da por las clases medias en ascenso en el contexto de la “época dorada” del cine mexicano, y, 
por el otro, como una mujer que agencia su propia consagración mediante una performance 
de vedette. Al vincular la persona a dinámicas y sectores sociales concretos, se observa la 
existencia de múltiples y divergentes libretos sobre la historia del siglo XX mexicano, y se 
intenta situar en relación con ellos la performance de la actriz.
Palabras clave: María Félix, consagración cultural, cine mexicano, performance, cuerpo. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

262

María Félix y los usos de lo sagrado1

En el presente artículo estudio a María Félix (1914-2002), una de las más 
importantes actrices de la “época dorada” del cine mexicano, en su faceta de 
diva. El divismo en la cultura masiva es un tema más bien marginal a la aca-
demia latinoamericana, recelosa de la frivolidad del espectáculo y temerosa, 
a la vez, del tipo de irracionalidad que involucra. Sin embargo, ya desde la 
década de 1980, al enfocar el tránsito modernizador de la cultura popular 
rural a otra urbana, así como más recientemente a la cibercultura, se despierta 
el interés por el papel de los medios de comunicación y las industrias cultu-
rales en nuestros países. La ubicuidad que hoy alcanza el sistema de las estre-
llas plantea la exigencia de evaluar su funcionamiento, especialmente si con 
internet se inaugura la nueva era del “show del yo” (Sibilia, 2008). En este 
sentido, me parece de especial interés interrogar el modo en que las mujeres 
hacen su ingreso al panteón estelar. Icono femenino descollante como pocos 
a nivel continental, el protagonismo de “la Doña” en la pantalla y en la vida 
me conduce a preguntarme: ¿cómo se transforma María Félix en diva de la 
cultura mexicana? 

Enfocaré la cuestión desde el punto de vista de la consagración cultural, con-
ceptualizada en forma pionera por Pierre Bourdieu, desde la sociología, al exa-
minar cómo el arte y el consumo cultural legitiman las diferencias sociales. En 
efecto, puesto que confiere a “objetos, personas y situaciones […] una especie de 
fomento ontológico semejante a la transubstanciación”, el proceso de consagra-
ción permite afirmar la superioridad cultural o “distinción”, observa este autor 
(Bourdieu, 1979: 6),2 para quien se trata de desnaturalizar lo que responde a 
una construcción sociocultural. Si bien él analiza sobre todo la esfera estética de 
producción restringida, sus sucesores han ampliado el foco de atención hacia la 
esfera comercial de la gran producción donde se sitúa la clase de divismo de la 
que pretendo dar cuenta. De hecho, hoy se observa que la consagración cultu-
ral también opera mediante las “culturas mediáticas” —por ejemplo, los clubes 
de fans–, lo cual permite situar provisoriamente la cuestión. 
1	 Este estudio es parte del proyecto Fondecyt (Chile), núm. 1070102, año 2007, “Fábulas 
de identidad: el discurso autobiográfico en María Félix, Carmen Miranda y Libertad 
Lamarque”, dirigido por Ana Pizarro (U. de Santiago de Chile). Agradezco a Mauricio Bravo 
Carreño por las conversaciones mantenidas sobre estos temas.
2	 Bourdieu sostiene estos propósitos en la introducción a La distinción, que está excluida 
de la versión en castellano. Los recogemos de una traducción realizada a partir de la versión 
inglesa (véase bibliografía).



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

263

De acuerdo con Philippe Le Guern, la consagración dentro de lo que Olli-
vier Donnat llama la “economía mediático-publicitaria” (Le Guern, 2003: 
13) —apuntando al rol de los medios y la publicidad en el mercado de bienes 
culturales— plantea dos clases de problemas. Uno de ellos es la manera en 
que esta economía se articula a otras instituciones, amenazando la autono-
mía del campo artístico. El otro es que, si bien el sistema de consagración 
en la nueva configuración cultural se ha abierto “a obras antes excluidas de 
la jerarquía tradicional de los valores” (Le Guern, 2003: 38),3 en términos 
económicos esto beneficia a los grandes consorcios industriales que filtran 
la oferta cultural. Pero si los pocos estudiosos de la cuestión admiten un “re-
torno provisorio a la dominación” (Le Guern, 2003: 36), invitan también a 
examinar más de cerca las “nuevas vías de la consagración cultural” que se han 
abierto al mezclarse la lógica estética y la lógica comercial, ocupando la crítica 
un lugar especial como agente en ellas (Le Guern, 2003), junto a los artistas, 
el público consumidor y los managers (Debenedetti, 2006: 31).

En definitiva, plantea Le Guern, la consagración cultural plantea la cues-
tión de la construcción social del valor estético y, junto con ella, la de la au-
tonomía de los campos culturales (Le Guern, 2003: 39), aspectos que en re-
lación con el tema que nos ocupa hacen las siguientes preguntas: ¿Mediante 
qué vías María Félix se transforma en diva de la cultura mexicana? ¿Cómo 
se articulan los diferentes campos y agentes culturales en la esfera del espec-
táculo en la que ella se consagra y con qué lógicas? ¿Cómo se ha construido 
el valor estético de este icono y de qué manera esto ha permitido afirmar la 
superioridad cultural o instalar valores alternativos a la dominación?

Asumiendo que la consagración es una construcción cultural en que la 
academia también tiene participación, ya que forma parte de la crítica, mi 
perspectiva de la cuestión será eminentemente recursiva. En este sentido, no 
buscaré solamente precisar el modo en que María Félix se consagra en un de-
terminado momento y lugar, sino que buscaré establecer cómo este proceso 
se enlaza a determinadas formas de pensar lo sagrado en relación con la eco-
nomía mediático-publicitaria. Es decir, consideraré que la consagración es un 
proceso dinámico y virtualmente inacabable, siendo susceptible de constan-
tes reactualizaciones, pero de serias impugnaciones y desviaciones. Al verse 
involucrado en el proceso que constituye su objeto de estudio, el investigador 
no es ajeno a estas batallas simbólicas, interviniendo en ellas mediante un 
discurso crítico que requiere volcarse sobre sí mismo.

En el sentido señalado, creo posible perfilar dos grandes corrientes críti-
cas respecto de los procesos de consagración promovidos por la economía 
3	 Esta traducción y las restantes son de la autora de este artículo.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

264

mediático-publicitaria. Una de ellas, en la que se inscribe Bourdieu, releva 
de la crítica de Marx al fetichismo de la mercancía en el capitalismo y cuenta 
entre sus precursores a Walter Benjamin. Como se sabe, este autor observa 
que el desarrollo de diversas técnicas de reproducción en la sociedad de masas 
hace que se pierda la inminencia del contacto con la obra de arte presente en 
un “aquí y ahora”, misteriosa en su unicidad. Con ello esta obra pierde el aura 
—“manifestación irrepetible de una lejanía (por cercana que pueda estar)” 
(1989: 24)— que le permitía legitimar las asimetrías sociales haciéndolas in-
gresar en la intocable esfera de lo sagrado. El hecho es positivo, pues al fin el 
arte puede cumplir una función política. Sin embargo: 

A la atrofia del aura el cine responde con una construcción artificial de la personality 
fuera de los estudios; el culto a las “estrellas”, fomentado por el capital cinematográfi-
co, conserva aquella magia de la personalidad, pero reducida, desde hace ya tiempo, a 
la magia averiada de su carácter de mercancía (Benjamin, 1989: 39).

La crítica posterior de Edgar Morin comparte esta visión: sujeto y objeto 
de la publicidad, “la estrella es una mercancía total: no hay un centímetro 
de su cuerpo ni una fibra de su alma ni un recuerdo de su vida que no pueda 
arrojar al mercado”, señala (1964: 163). Ella acompaña el ascenso de las cla-
ses medias en la sociedad de masas, promoviendo artículos de consumo que 
instalan una nueva ética de la individualidad ligada al ocio moderno y cuyo 
fruto más “inmediatamente consumible” es el amor (Morin, 1964: 210). Por 
eso, observa, las fans son preferentemente jóvenes mujeres afectadas de bo-
varysmo (tendencia a evadir la realidad imaginando cosas que no son) y la 
propia estrella, ordinaria, carnal, pero a la vez inalcanzable, encarna preferen-
temente este femenino perfil. Su magia radica en esta ambigüedad, así como 
en una inexpresividad que, en sus diferentes arquetipos, admite toda clase de 
proyecciones e identificaciones (Morin, 1964).

Guy Debord desplaza la crítica de lo sagrado desde la esfera del estrellato 
hacia la del espectáculo. Él observa que lo sagrado “justificó el ordenamiento 
cósmico y ontológico que correspondía a los intereses de los amos, explicó y 
embelleció lo que la sociedad no podía hacer”, mientras que ahora se instala 
un “seudo sagrado” que dictamina lo que la sociedad puede hacer, pero en el 
sentido de lo permitido como opuesto a lo posible (Debord, 1995: 15). Esta 
imposibilidad responde a que el espectáculo tiene en la separación su “alfa y su 
omega”,4 resultando consustancial al modo de producción capitalista: no se 
trata de un conjunto de imágenes, sino de una “relación social entre personas 
mediada por imágenes” (Debord, 1995: 8). Al alienar a las personas de otras 

4	 Esta definición podría basarse en la visión de Roger Caillois sobre el tema (2005: 14-15).



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

265

y de sí mismas, el espectáculo, soporte del fetichismo mercantil, afirma el rei-
nado de la representación como “movimiento autónomo de lo no viviente” 
que se contrapone a la realidad del diálogo (Debord, 1995: 14-15).

La visión de Guy Debord es apocalíptica, pero a partir de ella comienza a 
articularse otra gran corriente de aproximación a lo sagrado, la que ya no se 
centra en denunciar el encubrimiento de lo real por parte de los medios. De 
hecho, el propio Morin había aceptado que “la realidad humana se alimenta 
de lo imaginario al punto de ser ella misma semiimaginaria [sic]” (Morin, 
1964: 220); pero con la crítica de Jean Baudrillard se ingresa directo a la zona 
de ambigüedad donde los medios construyen la realidad, a través de lo que 
designa como simulacros (Baudrillard, 2007). Puesto que está vinculada a la 
persuasión publicitaria, él explora la constitución de lo sagrado por medio 
de la seducción (Baudrillard, 1987) y su esperanza de ver la “revancha del 
pueblo de los espejos”, construidos por Occidente a su imagen y semejanza 
(Baudrillard, 1996), parece encontrar un eco crítico en, al menos, dos autores 
latinoamericanos que elaboran la experiencia de lo sagrado en culturas resis-
tentes a la acumulación y la estratificación capitalistas.

En el caso de las culturas indígenas americanas, la función de lo sagrado 
es, ante todo, observa Ticio Escobar, la de preservar el mysterium fascinans y 
el extrañamiento ante la vida (2004: 189). Por eso, plantea este autor, reco-
brar “el espesor de la experiencia aurática […] puede resultar un gesto políti-
co contestatario” persistente en el arte y la cultura popular (Escobar, 2004: 
189). Y esta vez desde los lindes internos del capitalismo, Roberto Echava-
rren apunta:

El fetiche para Freud no tiene que ver —empleando la terminología de Marx— 
con el valor de cambio, o precio (que ocultaría las relaciones de producción), sino 
con el valor de uso. No un valor de uso abstracto, sino concreto y diferencial, dis-
tintivo. El uso, entendido en este sentido, tampoco es en último término un valor, 
sino que resulta, en su singularidad viviente, una cualidad no cuantificable (Echa-
varren, 2008: 28).

Al cargarlo de un “sentido sexológico” (Echavarren, 2008: 25), según el 
cual la androginia sería lo distintivo del fetiche erótico, este autor observa 
una continuidad en la preocupación por el estilo de dandis, rockeros y tribus 
urbanas: como la moda, el estilo es un modo de comportamiento, pero con 
su ambigüedad desafía los moldes vinculados al dispositivo homogeneizante 
de la primera. Las micropolíticas del estilo se encargan cotidianamente de 
borrar la escisión entre vida y obra, motivo por el cual, después de la muerte 
de Dios y de la muerte del hombre, “el acontecimiento del estilo es lo único 
capaz de suscitar creencia” (2008: 184). Es lo sagrado por excelencia, lo que 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

266

explica su permanente intento de captura por el dispositivo de la moda. Así, 
lo sagrado puede adquirir una valencia “seudo” o mercantil y/o “genuina” o 
vital, vinculada ésta a la construcción de la vida como fuga estética.

Este breve recorrido teórico me permite plantear que lo sagrado no se 
plantea ya únicamente como recurso “del” poder, como ocurre en el caso 
de la crítica de la consagración cultural desarrollada, entre otros, por Pierre 
Bourdieu, pues hoy se perfila con mayor nitidez conceptual una crítica de lo 
sagrado como recurso “de” poder. De allí que quepa situar la consagración 
cultural, concebida como proceso social de construcción del valor estéti-
co de la mercancía, a dos procesos que se enfrentan críticamente a ella: la 
anticonsagración, para la cual ninguna construcción cultural tiene valor en 
sí; y la aconsagración, que ejerce una valorización de lo estético en cuanto 
opuesto a la finalidad mercantil. La aconsagración, sin embargo, se desplaza 
en sus lindes porque tiende a valorar la vida como obra de arte, lo cual la 
vuelve susceptible de ser mercantilizada a su vez. Por ello, difiere de una re-
sacralización orientada a afirmar el valor de la vida en el mysterium fascinans 
de su perpetuo movimiento.

Basándome en lo anterior, la hipótesis que desarrollaré a continuación es 
que la transformación de María Félix en diva responde a motivaciones dispa-
res, más bien propias de la consagración en su momento y que por lo mismo 
motivaron respuestas anticonsagratorias, pero que hoy también relevan de 
la aconsagración. El primer aspecto que abordaré es el entrelazamiento de 
las lógicas estéticas, comerciales y políticas que, vinculadas a Europa y Esta-
dos Unidos, operan en el cine mexicano de la “época dorada” y consagran a 
María Félix como diva en la década de 1940. En segundo lugar, perfilaré el 
discurso mexicano anticonsagratorio que, en los años sesenta, emerge contra 
este cine como legitimador de la burguesía dominante, mostrando cómo la 
trayectoria vital de la actriz se adecua en los hechos a esta empresa. En tercer 
lugar, indagaré en una revalidación aconsagratoria de esta mujer como artis-
ta experta en el recurso de las armas de la seducción. Me aproximo a estos 
temas desde la transdisciplinariedad admitida por los estudios culturales, 
especialmente en las áreas de la sociología, la historiografía, el análisis visual 
y el análisis del discurso.

Estrella de la “época dorada” del cine mexicano

El estreno en 1943 de El peñón de las ánimas, película donde María Félix 
debuta al lado del “charro cantor” Jorge Negrete, entonces ídolo indiscutible 
de la gran pantalla y futuro marido de la actriz, tiene lugar en plena “época 



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

267

dorada” del cine mexicano, entre mediados de los años treinta y fines de los 
años cuarenta. La industria cinematográfica mexicana adquiere entonces una 
notoriedad que responde al peso todavía importante de la esfera restringida 
de la cultura sobre sus mecanismos de producción. A esto se suma la articu-
lación simbólica y comercial de la cultura mexicana con otras culturas a nivel 
continental, así como con las matrices culturales metropolitanas. Esto último 
es importante de considerar, dado que el cine en nuestros países es inicial-
mente el resultado de un implante externo, no de una evolución autónoma. 

El cine aparece en México, como en otros lugares de América Latina, po-
cos meses después de las primeras proyecciones de los hermanos Lumière en 
1895; pero su producción industrial está principalmente a cargo de la com-
pañía francesa Pathé y luego, en la década de 1920, de la norteamericana 
United Artists Corporation (Bethell, 1992: 225). El desarrollo nacional de 
la industria puede atribuirse, por una parte, a las políticas de fomento esta-
tal implementadas durante el gobierno de Lázaro Cárdenas en la década de 
1930, a través del Ministerio de Educación y, por otra parte, al dinamismo 
de la iniciativa privada durante la Segunda Guerra Mundial y la inmediata 
posguerra, dado que el conflicto bélico distrae a las potencias en que el cine 
encuentra su auge.

La producción filmográfica adquiere entonces un ritmo muy acelerado: 
las películas se graban y editan en tres semanas, estrenándose un título cada 
siete días, y, en el mejor de los casos, se exhiben por poco más de un mes 
(Poniatowska, 1990: 177; Samper, 2005: 25-26). Esto marca desde el inicio 
el estilo avasallador de “la Doña”, pues no es ella quien busca al cine, sino al 
revés. Es así como alrededor de 1940 la descubre el ingeniero Fernando Pala-
cios, cazatalentos que le enseña los rudimentos de la actuación y la inserta en 
diferentes eventos sociales que funcionan como espacios de contacto entre 
actores, productores y medios de difusión (Félix, 1993). La agresiva penetra-
ción de la United Artists Corporations en los años veinte da lugar a todo un 
aparato mediático-publicitario destinado a difundir sus productos en el mer-
cado, con la proliferación de revistas de cine y suplementos dominicales que 
aparecen “llenos de noticias y fotos de las estrellas y los astros de Hollywood” 
(Bethell, 1992: 225). Éstos pronto son ocupados para promocionar las pro-
ducciones locales pero, al rememorar su ascenso al estrellato, María Félix da 
cuenta de la importancia de dar algunos pasos previos: “[Fernando Palacios] 
me ofreció mover sus contactos para darme a conocer en el mundillo artísti-
co: ‘Necesitas dejarte ver y que se hable de ti’” (Félix, 1993: 58).

El estímulo de Palacios muy pronto encuentra respuesta en la personali-
dad de la actriz, quien es invitada a trabajar en Hollywood. Unos pocos años 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

268

antes tal vez habría aceptado hacerlo, pero a lo largo de su carrera se niega 
persistentemente a ello. Ya que esto no responde a un nacionalismo “loca-
lista” —“me considero una mujer internacional, sin atavismos de ninguna 
especie” (Félix, 1993: 27)—, esto se debe en parte a la necesidad de desmar-
carse de la figura de Dolores del Río, su predecesora, así como al declive del 
interés por el tipo de cine exotista que había transformado en diva a esta 
última (Monsiváis, 1988b: 222). En realidad, se produce una acentuación 
caricaturesca del mismo, como lo muestra la carrera fulgurante de la brasi-
leña Carmen Miranda. Reticente a perder su perfil de femme fatale, la Fé-
lix se acopla a los códigos nacionalistas de la bullente industria mexicana y, 
cuando su carrera se internacionaliza, va en dirección a Europa y, en menor 
medida, a Sudamérica.

Dada la velocidad de la producción industrial en la “época dorada”, los 
personajes resultarían más importantes que las historias al producirse una 
película (Samper, 2005: 25); hecho que se sostiene sobre la centralidad que, 
desde los años veinte, adquieren los “mudos rostros del cine”, observa el chi-
leno Carlos Ossandón. Como proyección de lo privado en lo público, señala 
este autor, el “tipo solar de vedette” acompañaría el cambio en las “bases de la 
politicidad o de gobierno de la vida” hacia una validación del bienestar ínti-
mo y cotidiano mediante el consumo (Ossandón, 2007: 128). Una revisión 
histórica del cine mexicano permite,5 no obstante, situar esta transformación 
en relación con un ideario norteamericano que muy pronto es cuestionado 
desde América Latina, motivando diversas respuestas de apropiación. No sólo 
se inventan estrellas locales, sino que se construye un espacio fílmico propio, 
insertando estos rostros en otro tipo de historias. Al adquirir relevancia en 
función de sus géneros cinematográficos más que en la especificidad de sus 
títulos, ellas articulan las nuevas vivencias domésticas y urbanas a un naciona-
lismo posrevolucionario mexicano que genera identificación continental.

Ya en la época del cine mudo, que dura hasta la Primera Guerra Mundial, 
el cine mexicano tiene un carácter eminentemente documental a través del 
cual se registran, por ejemplo, diversos sucesos vinculados a la Revolución. 
Las pocas películas argumentales que se realizan están basadas sobre todo en 
el teatro romántico decimonónico, pero también en la historia nacional (Be-
thell, 1992: 223-224). Indicio de una norteamericanización que pronto hace 
parecer anticuadas “formas culturales hispánicas, como la zarzuela y la corri-
da de toros” (Bethell, 1992: 225), pero que da cuenta de la modernización 

5	 Principalmente debido a lo restringido del mercado y exceptuando los casos de México, 
Argentina y Brasil, el resto del cine latinoamericano no conoce un desarrollo industrial sino 
hasta el día de hoy.



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

269

continental, con el desarrollo de temáticas nuevas. Sin embargo, al ser per-
cibida como una amenaza económica y política, esta penetración industrial-
cultural, unida a la imagen caricaturesca que proyecta de los mexicanos y los 
latinoamericanos el cine producido en Estados Unidos, resulta determinante 
para que se consoliden los géneros nacionalistas del cine mexicano de ficción 
donde debuta María Félix.

Luego del cine “revolucionario” (Ayala Blanco, 1968) impulsado en la dé-
cada de 1920 por Miguel Contreras Torres (1960), en los años treinta aparecen 
nuevos géneros nacionalistas. Ellos, por una parte, se orientan hacia el pasado 
anterior a la Revolución, como sucede con el cine de “añoranza porfiriana” y, 
sobre todo, con el melodrama “ranchero” que se consagra en los años cuarenta 
y tiene un alcance continental. Estas historias, donde lo colectivo se une a lo 
íntimo, transcurren en un tiempo y lugar indefinidos (una hacienda mexicana 
del siglo XIX) para alcanzar a un amplio público latinoamericano y atraer a 
los turistas (Ayala Blanco, 1968: 64-71; Bethell, 1992: 226-227). El peñón de 
las ánimas, donde debuta María Félix en 1943, es un melodrama del género 
ranchero y se convierte en un gran éxito de taquilla. Esto le permite a la actriz 
participar en nuevos filmes, aunque un paso decisivo en su consagración se da 
con Doña Bárbara, película con argumento basado en la novela homónima de 
Rómulo Gallegos. El director de ambos filmes, Fernando de Fuentes, inaugu-
ra el género ranchero con Allá en el Rancho Grande en 1935 (Ayala Blanco, 
1968: 34), pero con Doña Bárbara y luego con La Devoradora, también pro-
tagonizada por María Félix, contribuye a perfilar en los años cuarenta el cine 
de “las devoradoras”. En él la actriz ocupa un lugar sobresaliente:

[…] Y, por encima de todas ellas, María Félix, Doña Bárbara, La mujer sin alma, 
La devoradora, La mujer de todos, La diosa arrodillada y Doña Diabla. Herederas 
aprovechadas y materialistas de La mujer del puerto, las devoradoras son vampiresas 
despiadadas y vengativas, sin escrúpulos sexuales y usurpadoras de la crueldad mascu-
lina; esclavistas, bellas e insensibles; supremos objetos de lujo, hienas queridas; hetai-
ras que exigen departamento confortable y cuenta en el banco para mejor desvirilizar 
al macho (Ayala Blanco, 1968: 135).

Este tipo de películas le otorga una parte fundamental de su celebridad a 
María Félix, pero antes de volver a ellas quiero detenerme sobre otro tipo de 
producciones donde participa la actriz. Mientras la dirección de Fernando de 
Fuentes la populariza nacional y continentalmente, su trabajo con Emilio el 
Indio Fernández le da proyección europea mediante cintas como Enamorada 
(1946), coprotagonizada por el reconocido actor Pedro Armendáriz, y sobre 
todo Río escondido (1948), donde es la figura central junto a un elenco de me-
nor relieve. El realismo expresionista cultivado por Emilio el Indio Fernández 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

270

y su camarógrafo Gabriel Figueroa constituye en sí una variante nacionalista 
del cine mexicano y está influido por el rodaje en 1930 de ¡Que viva México!, 
película del ruso Sergei Eisenstein (Ayala Blanco, 1968: 97).

Su actuación en esta clase de películas nacionalistas hace a María Félix 
participar en una corriente estética de vanguardia que, trasladada al cine, en-
tra en tensión con los requerimientos comerciales afrontados por la industria 
norteamericana a mediados del siglo XX. Sin embargo, esto es plenamente 
coherente con el dandismo de clase media propio de la sensibilidad camp, 
la que admite orientaciones hacia lo alto y hacia lo bajo simultáneamente 
porque no aprecia el valor moral o el contenido de los elementos culturales, 
sino su estilo, que reelabora mediante el artificio y la exageración (Sontag, 
2008: 358-359). En el caso de María Félix, esta operación se acentúa por su 
posición transcultural y así, luego de participar del crudo “realismo” estéti-
co de Emilio el Indio Fernández, décadas después ella hace ostentación de 
sus joyas de serpientes y cocodrilos (Félix, 1993: 208), así como del famoso 
retrato con su mandril que le hace su última pareja, el pintor francés indige-
nista Antoine Tzapoff.

En la autobiografía que redacta al final de su vida, titulada Todas mis gue-
rras (1993), ella busca mostrar que tiene ascendencia indígena y, para despe-
jar cualquier duda al respecto, señala lo siguiente de su padre:

Nació en el Valle del Yaqui, pero bien podía haber pasado por europeo. Los yaquis, 
como toda la gente del norte de México, tienen un físico muy diferente a la población 
del centro y del sur. Son más grandes, más corpulentos y de carácter más individualis-
ta. Para sentarse a la mesa se ponía saco, era muy formal en el vestir (Félix, 1993: 31).

En realidad, es claro al mirar las fotografías incluidas en el libro que Ber-
nardo Félix es mestizo y que su hija lo indigeniza, europeizando a la etnia 
yaqui, para presentarse a sí misma como mujer cien por ciento mestiza —su 
madre, como veremos, sería responsable del aporte europeo. Esto satisface 
la concepción de una identidad racial de fusión hispánico-indígena que es 
muy propia de América Latina y de México en la época y que todavía hoy 
encuentra amplia difusión, pero que dialoga con la mirada del otro europeo.6 
De hecho, la relación más directa de María Félix con los yaquis no pasa por su 
padre ni por sus abuelos, sino por el servicio doméstico, a través de una nana, 

6	 Como una forma de superar la discriminación racial que afecta a los pueblos 
latinoamericanos, pero sin cuestionar la ideología misma del racismo, el intelectual y 
ministro de Educación José Vasconcelos (1882-1959) postula la superioridad, por sobre las 
razas puras europeas, de la “raza cósmica” constituida en América a través de la fusión o 
mezcla racial.



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

271

llamada Juana, de quien aprende algunas frases en yaqui que se le “quedaron 
grabadas” (Félix, 1993: 34). Producto de un habitus o sistema de preferencias 
(Bourdieu, 1998) racista, la actriz sostiene opiniones contradictorias respec-
to de los pueblos indígenas, aunque éstas sean de tipo más bien folclorizante. 
Así, se refiere a los indios como “huehuenches”, negándose a hacer tal papel 
cuando se le invita a desfilar por México en Estados Unidos al inicio de su 
carrera (Félix, 1993: 59), pero hacia el final de su vida expresa lo siguiente, 
probablemente influida por Tzapoff:

Hay una clase que es maravillosa en México: la del campo. Hay que hacer algo por ellos 
y por los grupos indígenas, respetando su cultura y su manera de ser. Ayudándoles en 
su terreno, en su ambiente, con sus ritos, su religión y sus costumbres, los podríamos 
hacer más felices que poniéndoles zapatos que no les vienen (Félix, 1993: 205).

Este indigenismo folclorizante facilita el ingreso de María Félix al cine 
europeo, aunque continúe representando, paradójicamente, los personajes en 
la línea de las “devoradoras” con los que ella se había hecho famosa. Así, en 
momentos en que el cine mexicano dialoga con el europeo de tú a tú, ella ac-
túa como una suerte de embajadora cultural de su país. En España, donde se 
ven 44 películas mexicanas al año frente a 157 norteamericanas, 21 italianas y 
15 francesas (Samper, 2005: 49), ella se establece durante tres años a partir de 
la grabación de Mare Nostrum en 1948. Luego, su carrera la conduce a Italia, 
donde entre otras filma Messalina (1951), película ambientada en la Roma 
imperial y la más cara del cine italiano de la época, y a Francia, donde por 
ejemplo filma French Can Can (1954) bajo la conducción de Jean Renoir y 
comparte roles con Yves Montand en Los héroes están fatigados (1955). Tam-
bién trabaja como cantante en escenarios norteamericanos y realiza como tal 
una exitosa gira por países sudamericanos como Venezuela, Colombia y Perú 
en 1955 (Félix, 1993; Samper, 2005).

La mixtura camp y transcultural de María Félix se hace evidente en sus 
círculos de amistades. En México, ella se casa con Agustín Lara, el poeta mú-
sico del “sentimentalismo prostibular” urbano (Monsiváis, 1988: 61) y rey 
indiscutido de las ondas radiales en los años treinta, y luego se casa con Jorge 
Negrete, pero también se hace amiga íntima de Frida Kahlo y Diego Rivera, 
a quien conoce durante la filmación de Río Escondido. En Francia, gracias en 
gran parte a su amistad con Jean Cau y luego a su prolongado matrimonio con 
el banquero Alex Berger, en 1955, se codea con la crème de la crème de la in-
telectualidad parisina: Jean Cocteau, Jean Paul Sartre y Simone de Beauvoir, 
Pablo Picasso y Salvador Dalí, entre otros; Leonor Fini le hace un retrato. El 
interés de la actriz es participar de la “aristocracia del talento”. Dice tener “una 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

272

admiración sin límites por los hombres inteligentes” (Félix, 1993: 137) y en-
vidiar “una sola cosa: […] alguien de mucha cultura” (Castillo, 2001), cuali-
dad que hace equivaler a la inteligencia, la rapidez y sobre todo a algo a lo que 
hace constante alusión: las “luces”. Pero si su visión del arte contemporáneo 
es el de un arte enfermo donde se “han adulterado nuestros valores éticos y 
estéticos” debido al culto al dinero (Félix, 1993: 137), ella paradójicamente 
también lo profesa —“Pero el billete es importantísimo en la vida. No da la 
felicidad, ya se sabe, ¡pero cómo calma los nervios!” (Félix, 1993: 23).

La ambivalencia de la actriz le permite proyectar imágenes dispares de sí 
misma, las que satisfacen un amplio abanico social de instancias consagrato-
rias y al mismo tiempo alimentan su aura de misterio. Entre su debut en 1943 
y su última participación en cine en 1966, con el film de (fallido) estilo jo-
dorowskiano titulado La Generala, ella filma 47 películas, con un promedio 
superior a dos por año en las décadas de 1940 y 1950 (Félix, 1993; Samper, 
2005). Esto se adecua hasta cierto punto al auge de la industria fílmica de su 
país, extendiéndose su carrera gracias a su incursión en el revitalizado cine 
europeo de posguerra. Ya desde fines de la década de 1940, el cine mexicano 
decae frente a él y sobre todo frente al norteamericano, volcándose a la gran 
producción comercial (Ayala Blanco, 1968). Esta decadencia acarrea una crí-
tica desacralizante del cine de la “época dorada” a partir de la cual es posible 
relacionar la carrera de María Félix con su trayectoria vital. 

Desacralizada: la burguesa liberal-nacionalista

En la década de 1950 y especialmente en la de 1960, el cine mexicano estu-
vo dominado por los llamados “churros”, apelativo con el que se designa a 
las películas orientadas al consumo inmediato (el entretenimiento) del gran 
público por su baja calidad. Esto conlleva la emergencia de una renovación 
crítica que reevalúa la totalidad del cine mexicano y que, en contraposición 
a la celebridad de María Félix, enjuicia las películas en que ella participa de 
manera altamente negativa. Si bien los dardos de esta crítica desacralizadora 
no están dirigidos específicamente en contra de la actriz, el enjuiciamiento es 
implícito, pues abarca el conjunto de la producción vinculada con la “época 
dorada” del cine mexicano. Aparecen dos tipos de crítica que la desacralizan 
en sus fundamentos. Una de ellas, la de Miguel Contreras Torres, en El li-
bro negro del cine mexicano (1960), podría situarse en la línea de los estudios 
sobre industrias y políticas culturales y apunta al monopolio de las salas de 
exhibición, único negocio rentable de la misma. La denuncia afecta a un con-
junto de empresarios aliados al gobierno del presidente Miguel Alemán, así 



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

273

como a la ANDA (Asociación Nacional de Actores), quienes habrían hecho 
perecer al cine mexicano al impedir que realizadores independientes como 
Contreras Torres pudieran seguir adelante con sus producciones.

La crítica anticonsagratoria liderada por Jorge Ayala Blanco, cuyo libro 
Aventura del cine mexicano (1968) es un clásico influido por la crítica “ca-
hierista” francesa, señala al contenido de las películas. Reconociendo que “el 
cine mexicano se presta muy poco a estudios de tal naturaleza”, Ayala se pre-
gunta “¿queda algo valioso en el cine mexicano si quitamos a Luis Buñuel?”, 
para concluir negativamente, después de un extenso análisis de obras clásicas 
y recientes, que “el cine es el lugar en que se inmola la disidencia” (Ayala Blan-
co, 1968: 9, 11, 397). Este autor observa en forma un tanto homológica que 
la aparición del cine “de prostitutas” anunciado por el de “las devoradoras”, 
donde destaca la Félix, coincide con el gobierno del mismo presidente Ale-
mán, durante el cual, acusa duramente Ayala Blanco, prima “la corrupción de 
los administradores públicos, el favorecimiento de la penetración de capital 
extranjero, el desarrollo de la industria con o sin chimeneas y el saqueo de los 
recursos naturales” (Ayala Blanco, 1968: 133-135). 

Pero incluso el cine patriótico de Emilio el Indio Fernández es descalifi-
cado por Ayala Blanco, quien resume el argumento de Río Escondido, donde 
María Félix es primera actriz, recogiendo sarcásticos propósitos de Carlos 
Monsiváis: es un cuento de hadas donde una “maestra milagrosa vence al 
dragón malo a golpes de alfabeto” (Ayala Blanco, 1968: 97). El problema del 
Indio Fernández, a juicio de este crítico, es que originaría un cine monolíti-
co, paternalista y folklorista que poco daría cuenta de los conflictos sociales 
mexicanos. De hecho, es el legado mismo de la Revolución el que se resque-
braja en la década de 1960, con un parteaguas histórico en la matanza de Tla-
telolco, que se prolonga durante la crisis de los años setenta y luego en la fatal 
“década perdida” de los años ochenta. Entonces, más allá del equívoco al que 
conduce su nombre, este mito refundador de la nación quedaría desbancado 
a la luz de una actualidad caracterizada por el subdesarrollo.

Desde el punto de vista de la crítica que apunta a una desacralización, 
la “época dorada” del cine mexicano constituye otro mito por desbancar, al 
igual que María Félix, quien, en su papel de diva, participa activamente de 
estas construcciones. De hecho, ella no sólo las promueve, sino que las en-
carna a la perfección. Nacida en 1914, cuatro años después del estallido de la 
Revolución, y fallecida en 2002, dos años después del derrocamiento del PRI 
(Partido Revolucionario Institucional), su vida se acopla con un ligero desfa-
se al siglo XX mexicano. En las actuales revisiones históricas, sin embargo, la 
Revolución se contempla como una guerra civil en el seno de la clase media 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

274

burguesa que, si abre puertas a cambios sociales y políticos, en comparación 
con Perú, Chile o Argentina lo hace con el añadido de la violencia. Sus alcan-
ces se limitarían a una reforma del Estado que no afectaría la continuidad del 
capitalismo económico y sólo en parte lo modernizaría. Los sectores popula-
res, exceptuando aquellos liderados por Emiliano Zapata, intervienen poco 
en ella (Bethell, 1992: 79-80), aunque el proceso mismo les abra puertas a 
una participación política ampliada en lo sucesivo.

Debido a que María Félix forma parte de la clase media que encabeza la 
Revolución, necesitamos precisar que en México esta noción designa a quie-
nes se desempeñan en el sector servicios o bien “a quienes no trabajan con sus 
manos”, y que, hacia mediados del siglo XX, cuando tiene lugar el “milagro 
mexicano” asociado a la industrialización de sustitución de importaciones, 
este sector es el que conquista mayores ganancias en la redistribución del in-
greso (Bethell, 1998: 85-89). El problema es que esto carece de un equiva-
lente numérico, situación que se agudiza en las décadas siguientes debido al 
crecimiento poblacional y a las crisis económicas, de modo que el siglo XX 
mexicano puede ser también interpretado como el tránsito de una sociedad 
de élites y de masas a otra de clases donde las capas medias son las beneficia-
das (Loaeza, 1993: 108-112). Así, tenemos en México, al igual que en otros 
países latinoamericanos, la paradoja de una “clase media” ubicada en la cúspi-
de de la pirámide social.

En términos de ideología, el ascenso de esta clase media se acompaña de 
la instalación de un liberalismo ferozmente anticlerical y que, para afianzarse, 
necesita construir un Estado fuerte, lo cual se complementa y refuerza con la 
adopción de un nuevo tipo de nacionalismo “político”. El propósito de este 
nacionalismo ya no es sólo la integración cultural, sino la construcción de 
consensos para asegurar la gobernabilidad de una sociedad altamente frag-
mentada (Loaeza, 1993: 112-113). Según explica la historiadora Soledad 
Loaeza, este nacionalismo se reorienta al Estado como una forma de suplir 
la afirmación identitaria frente a un tercero que tradicionalmente era España 
(idem). Y me parece que en el siglo XX entra en escena un nuevo “tercero”, 
Estados Unidos, con el que la clase media mexicana mantiene relaciones am-
bivalentes de competencia y admiración. 

Al resistir a la fascinación que ejercen palabras como “Revolución”, “clase 
media” o “María Félix”, descubrimos que la trayectoria de esta actriz se ajusta 
plenamente a la de la burguesía liberal-nacionalista que las erige. Una inmer-
sión en la historia de su vida, facilitada por la publicación de su autobiografía, 
las saca a relucir en todo su esplendor. Ella nace como María de los Ángeles 
Félix Guereña en El Quiriego, pequeña localidad del estado de Sonora, al 



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

275

noroeste de México, en una familia compuesta de doce hijos, seis mujeres y 
seis hombres. Su madre, Josefina Guereña, es “hija de padres españoles que 
tenían una situación económica holgada” porque eran plateros en una ciu-
dad, Álamos, que había sido un importante centro minero en el siglo XIX. 
Josefina Guereña, mujer “muy propia y discreta siempre, muy correcta en su 
trato”, se cría en un convento católico al sur de California, y en 1901, con el 
consentimiento de ambas familias, contrae matrimonio con Bernardo Félix, 
comerciante originario del Valle del Yaqui en la misma región y a quien ya me 
referí anteriormente (Félix, 1993: 29-31).

La familia Félix Guereña reside originalmente en Álamos, Sonora, pero 
la creciente amenaza asociada a las peleas entre los diferentes bandos revolu-
cionarios los obliga a huir del lugar y a establecerse en El Quiriego, donde los 
abuelos maternos mantienen un rancho, y es entonces cuando nace la futura 
actriz. Bernardo Félix intenta infructuosamente reconvertirse a la agricultura 
y luego, como explica su hija:

Nos mudamos a Guadalajara cuando el presidente Obregón, que era muy amigo de 
mi papá, lo nombró jefe de la Oficina Federal de Hacienda. Era un puesto de alta 
responsabilidad que no le daban a cualquier tarado. Antes había ocupado el mismo 
cargo en Mazatlán, cuando yo era muy chica, y también estuvo un tiempo en Chiapa 
de Corzo. Como la familia no se podía trasladar a todos esos lugares, mi madre lo 
visitaba con alguno de nosotros (Félix, 1993: 39).

Tanto dentro como fuera de México son mucho más populares las figu-
ras de Francisco Villa y Emiliano Zapata, pero es Álvaro Obregón el gran 
jefe militar triunfador de la Revolución y quien ejerce como presidente entre 
1920 y 1924 (Bethell, 1992: 78-145). El traslado de la familia Félix Guereña 
a Guadalajara debe ocurrir durante la niñez de María Félix, pero aunque ella 
diga “a veces pienso que nunca estuve en Sonora, que desde siempre viví con 
los charros” (Félix, 1993: 39), los destinos de la familia siguen estando orien-
tados por la política sonorense:

No llegué a conocer a Obregón, pero fue una figura tutelar de mi niñez. Era un hom-
bre que se parecía a mi papá en los bigotes y en el tipo neto de sonorense: alto, firme, 
echado para adelante. Lo recuerdo por el retrato inmenso que mi papá tenía encima 
de su escritorio, un retrato que presidía nuestra vida como en otras casas preside la 
imagen del Sagrado Corazón con gladiolas (Félix, 1993: 198). 

Obregón es asesinado en 1928, pero, de acuerdo con el historiador bri-
tánico Leslie Bethell, su gobierno instala una duradera hegemonía política 
del proyecto liberal sonorense, que apenas se ve interrumpida por la llegada 
a la presidencia de Lázaro Cárdenas en 1934 para sentar las bases de la po-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

276

lítica mexicana a todo lo largo del siglo XX: con un Estado que constituye 
la columna vertebral de la nación, pero estructuralmente débil, y a través del 
cual un grupo de hombres capitalistas ejerce un despotismo ilustrado sobre 
el resto de la población. Es durante la presidencia de Obregón, cuando el 
ministro de Educación José Vasconcelos pone en marcha el nacionalismo re-
volucionario y se lleva a cabo una reconciliación ambigua pero persistente 
con el poderoso vecino del norte (Bethell, 1992: 146-151).

El habitus al que se refiere Pierre Bourdieu tiene que ver, en el caso de 
María Félix, con un microclima cultural sonorense caracterizado por “las tra-
diciones seculares, el pragmatismo a ultranza y la lucha violenta por la super-
vivencia”. Esto lo hace radicalmente diferente de las culturas campesinas del 
centro y el sur del país, donde prima el servicialismo, se desconocen las leyes 
del mercado y el dinero se malgasta en festejos (Bethell, 1992: 146-147). La 
similitud del perfil sonorense que María Félix cultiva de ella misma resulta 
pasmosa. En lo que respecta a su autobiografía, un sencillo análisis discursivo 
revela que desde el título elegido de “Todas mis guerras” hasta cada capítu-
lo y cada párrafo del volumen están impregnados de una metáfora militar 
vinculada a la Revolución, desde luego, pero sobre todo a los obstáculos en-
contrados por la gente del noreste al implantar su proyecto modernizador. 
Es decir, ella no sólo encarna el proyecto revolucionario mexicano, sino su 
vertiente específicamente liberal y nacionalista burguesa que accede al poder, 
y esto sin duda contribuye a entender parte importante de su reconocimien-
to social (y político).

Aunque esta sensibilidad política de María Félix se encuentra anclada a 
un ethos militar que funda y sostiene la Revolución liberal-nacionalista, ella 
lo trasciende, como lo dejan ver las simpatías que expresa hacia Miguel Ale-
mán, el primer presidente civil de México. A la luz de lo revisado hasta el mo-
mento, resulta menos sorprendente advertir la coincidencia existente entre la 
consagración de la actriz y la del gobierno de Alemán que, iniciado en 1946, 
inaugura la era del “milagro mexicano”; un milagro que se sostiene sobre el 
repetido hallazgo de pozos petrolíferos. Para Leslie Bethell, sin embargo, se 
trata de superar “la sensación casi de atemporalidad” que hay respecto del 
periodo 1930-1990 mexicano y explicar su importancia histórica:

Los civiles y técnicos del sexenio de Alemán, imbuidos de una modernizadora ideolo-
gía de la Guerra Fría, y de una ética basada en el enriquecimiento rápido, recogieron 
los cascotes del cardenismo y utilizaron el material —el partido corporativo, las insti-
tuciones de masas, el ejecutivo poderoso, el ejército domesticado y el campesinado su-
bordinado— para construir un México nuevo. El material era cardenista, pero el plan 
fundamental lo trazaron ellos. Lo construyeron para que durase (Bethell, 1998: 83).



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

277

Durante el “milagro mexicano” el fenómeno es poco visible, pero conside-
rando el periodo alemanista en su conjunto, el ocaso del cine mexicano puede 
ser otra expresión del fracaso en la estrategia de “industrialización mediante 
sustitución de importaciones” apuntado por Bethell. En efecto, los “cascotes” 
del cardenismo también incluyen la industria cinematográfica, la que vive su 
momento de esplendor y al mismo tiempo, y por esta razón, se ve socavada 
por una lógica del “enriquecimiento rápido”. Por otra parte, muy pronto se 
privilegia un nuevo negocio mediático, la televisión, hacia donde se dirigen 
los llamados “churros” cinematográficos.

María Félix se refiere a estas diferentes situaciones en forma superficial, 
llevándolo todo a cuestiones puramente anecdóticas o sentimentales. Con su 
segundo marido, Agustín Lara, ella se va de “noche de ronda” por los clubes y 
cabarets de la ciudad modernizándose bajo el alemanismo: del Ciro’s al Leda, 
el Esmirna y el Salón México (Félix, 1993: 79). En los funerales de su tercer 
marido, Jorge Negrete, quien fallece prematuramente, le solicita a Cantinflas 
descender de la limusina porque ella lo culpa de haber sido el “peor enemi-
go [de Negrete] en la ANDA” 7 y de contribuir a su enfermedad —aunque 
Cantinflas se limita a cambiarse de asiento, según la actriz, “para que los fotó-
grafos vieran mejor sus lágrimas de cocodrilo” (Félix, 1993: 119). Durante el 
gobierno de Miguel Alemán se rumora que es la amante del presidente, pero 
ella lo conoce después de que éste deja el cargo y se hace íntima amiga de él 
—“aparte de su importancia como político, Alemán era simpático, alegre, 
fácil de tratar, sencillo, inteligente y muy atractivo […]. Si nos hubiéramos 
conocido más jóvenes, quién sabe qué hubiera pasado. Pero Alemán ya tenía 
su segundo frente, una mujer austriaca bellísima” (Félix, 1993: 200).

Este modo melodramático de relatar su vida no significa que carezca de 
opinión política liberal (o neoliberal, puesto que la emite en 1993). Ella ca-
lifica de “ingenuos e ilusos” a los comunistas, aunque muchos de sus amigos 
artistas sean de esa tendencia (Diego Rivera y Frida Kahlo o Yves Montand y 
Simone Signoret en Francia) y critica a Lázaro Cárdenas por haber nacionali-
zado el petróleo —“eso le costó mucho dinero a México y no ha servido para 
nada: ahí está el gasoducto de PEMEX que estalló hace poco en Guadalaja-
ra”— (Félix, 1993: 198). En cambio, apoya a Díaz Ordaz frente a la matanza 
de Tlatelolco —“fue atroz pero salvó al país en un momento de crisis” (Félix, 

7	 Mientras Jorge Negrete apoyaba el monopolio de las salas de exhibición, Mario Moreno 
Cantinflas se oponía a él. En lugar de reclamar un fortalecimiento del cine nacional, sin 
embargo, Cantinflas hizo alianza con Hollywood para la distribución de sus películas 
(véase Contreras Torres, 1960). A mi entender, esto permite que Cantinflas se consagre 
internacionalmente, mientras que Negrete sólo alcanza renombre regional.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

278

1993: 201)— y a Salinas de Gortari por vender Telmex —“que vende los 
teléfonos, pues bueno, de alguna forma tenemos que conseguir dinero, ¿no?” 
(Félix, 1993: 203).

María Félix se contradice al tener amistad con Miguel Alemán, quien des-
pués de pasar por la presidencia se convierte en uno de los hombres más ricos 
de México, y criticar al mismo tiempo la corrupción de José López Portillo. 
Es que la corrupción tampoco parece ser un parámetro en sí misma, a pesar 
de lo que ella señale al respecto, sino la capacidad de generar riqueza y junto 
con esto lo que llama la “actuación” como una forma de ejercer poder. “El 
espectáculo del poder”, como se titula el penúltimo capítulo de su autobio-
grafía, es mucho más que la visión personal de una actriz sobre la política 
y el dinero. En México, es sin duda la mejor manera que encuentra la clase 
media para afirmar su dominio mediante una escenificación constante de la 
nación y de la Revolución tanto en el cine como en la televisión. Al mirar a 
María Félix en el siglo XX mexicano, sin embargo, es posible vislumbrar que 
el espectáculo, desde las convenciones del melodrama, se transforma en un 
agenciamento de poder:

Pero ningún papel me apasionó y me fatigó tanto como el que la vida me obligaba 
a representar por aquellos años [fines de la década de 1940]. En el cine había una 
historia que guiaba mis pasos. En el amor tenía que actuar sin libreto. Nadie podía 
enseñarme cómo ser la esposa de Agustín Lara (Félix, 1993: 74). 

Objeto de deseo: el estilo aconsagratorio de la vedette

En las biografías más recientes sobre María Félix, comenzando por su propia 
autobiografía, la metáfora guerrera a veces se asocia de manera restringida 
a las relaciones (y conflictos) de género en una sociedad machista latinoa-
mericana. Estas obras que se desprenden del espacio biográfico mediático 
(Arfuch, 2002) sobre la actriz aparecen hace pocos años atrás y constituyen 
la expresión de sociedades donde las mujeres gozan de crecientes oportunida-
des para desenvolverse socialmente. Así, por ejemplo, la colombiana Juanita 
Samper en su volumen titulado María Félix, María Bonita, María del alma 
(2005) presenta a la actriz como “la mujer luchadora, capaz, que se rebelaba 
contra el poder de los hombres sobre la figura femenina” (Samper, 2005: 9).

Existen otro tipo de aproximaciones, como la de la audiovisualista chilena 
Carmen Castillo, en las que se realiza la asociación entre la mujer y la Revo-
lución, pero desde la premisa —siguiendo a la misma María Félix— según la 
cual “a una actriz no se le investiga, a una actriz se le inventa” (Castillo, 2001). 



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

279

Realizada con motivo de la entrega de la Legión de Honor francesa a la actriz 
mexicana, esta producción congrega a dos mujeres contrapuestas en varios 
sentidos. Carmen Castillo, pareja del líder revolucionario izquierdista Mi-
guel Enríquez en el momento de su asesinato por la dictadura de Augusto 
Pinochet, tiene motivos para conmoverse ante una película como Enamo-
rada, donde María Félix encarna a una “mujer que lucha junto a su hombre”. 
Sólo que esta aproximación soslaya que su “hermosura combatiente” —cita 
de Castillo a Octavio Paz (2001)— también está asociada a los obstáculos 
enfrentados por la modernización burguesa sonorense y que, por lo demás, la 
propia actriz reniega del cursi romanticismo de Enamorada.

Como sea, el equívoco no es simplemente el fruto de un desconocimien-
to sobre la “verdadera” historia mexicana, sino más bien de una suerte de 
encandilamiento. Las historias mentirosas son imprescindibles, los países 
y las personas necesitan inventarse para proyectarse, pues el futuro es un 
libreto abierto, y así lo da a entender Octavio Paz en su “Razón y elogio de 
María Félix”:

Cada hombre, al nacer, es una promesa de ser; para cumplirla, cada uno debe, en ma-
yor o menor grado, hacerse a sí mismo. […] María Félix nació dos veces: sus padres la 
engendraron y ella, después, se inventó a sí misma. […] La estrella no se realiza como 
persona, sino que se inventa, se transforma en imagen. […] El mito de María Félix es 
distinto [al de la Virgen de Guadalupe, la Malinche, la Llorona o la Adelita]. En pri-
mer lugar, es moderno; en seguida, no es enteramente imaginario, como casi todos 
los del pasado, sino que es la proyección de una mujer real (Paz, 2001).

Cualquier proyección, sin embargo, se hace a través de la mirada de otros. 
En el caso de María Félix, necesitamos saber por qué otros la levantaron con 
la mirada —“El éxito lo considero inferior a la celebridad. […] El éxito lo 
haces tú. La celebridad te la dan los demás” (Félix, 1993: 22)—, para poder 
dimensionar los obstáculos no menos reales que tuvo que enfrentar a través 
de su personaje. Para entender, por ejemplo, por qué en la mirada de Elena 
Poniatowska es “la única que en México ha logrado cambiar las reglas del jue-
go” (Poniatowska, 1994: 164) y por qué en ella resulta cautivante “su manera 
de moverse, de ir hacia un cuadro y otro, buscar la mirada del interlocutor, 
rescatarla, demandarla imperiosa, y atornillar sus ojos en los de uno” (Ponia-
towska, 1994: 156).

El apodo que le da Agustín Lara de “María Bonita” resulta engañoso: al 
leer a Elena Poniatowska y luego a Octavio Paz y a la misma María Félix, 
queda claro que ésta no es “la Doña” sólo por su belleza, sino más bien por ser 
dueña de sí, propietaria de su persona. Así, se consagra también por acoplarse 
a la imagen, elaborada por Rómulo Gallegos, de una nación feminizada en su 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

280

debilidad, pero cuya fortaleza (la venganza de Doña Bárbara sobre sus vio-
ladores como revancha de la Malinche) descansa en su capacidad de ejercer 
seducción sobre el otro, de engatusarlo —y a ella le dicen “Puma”— con su 
ceja levantada y su cabellera leonada. Es la fortaleza de una nación frágil, pero 
segura del atractivo que mediante su cultura ejerce sobre el otro dominante 
y conquistador. En esto, que le da a María Félix un erotismo mexicano y la-
tinoamericano, ella tiene precursoras, pero inaugurando asimismo un nuevo 
estilo; y para perfilarlo mejor es necesario situarla en relación con las mujeres 
mexicanas del siglo XX.

Al evocar su infancia en su autobiografía, María Félix recuerda que des-
de esa etapa ella destaca al interior de su familia. Se rebela permanentemen-
te contra el autoritarismo de su padre y es la consentida de su madre. Esto 
provoca la envidia de sus hermanas, que intentan asesinarla arrojándola a un 
pozo seco. Además, ella afirma tener preferencia por los juegos masculinos, 
los que comparte con su amado hermano Pablo, tempranamente fallecido. 
Durante su adolescencia en Guadalajara hace sus primeras apariciones en pú-
blico y, debido a su belleza, sobresale en sociedad y es coronada reina de la 
universidad. En 1934 se casa con Enrique Álvarez para independizarse de 
sus padres y tiene con él a su único hijo, también llamado Enrique, aunque 
debido a las infidelidades de él, y luego de ella, muy pronto se divorcian. Por 
unos años, María Félix se queda también sin su hijo, pues su ex marido se 
lo quita y pretende también dejarla sin la patria potestad (lo rescata con la 
ayuda de Agustín Lara). Después de regresar por un tiempo con su familia, 
decide migrar a la Ciudad de México y obtiene empleo en el consultorio de 
un cirujano plástico, momento en que es reclutada como actriz por la indus-
tria cinematográfica (Félix, 1993).

Conocemos el resto de la historia, una historia bastante diferente del co-
mún de las mujeres de su generación. En México como en otros países, el 
siglo XX es el momento en que ellas ingresan a la esfera pública, aunque, pese 
a la presencia desde los primeros años de trabajadoras, de activistas políticas 
y sindicales, de escritoras y artistas emancipadas y modernas, este ingreso se 
dilata considerablemente en el tiempo y, debido al peso que en ellas tienen las 
posturas conservadoras y clericales, sólo obtienen el derecho a voto en 1953 
(Cano, 2007). María Félix cuenta con educación en circunstancias en que 
los niveles de alfabetización todavía son reducidos, especialmente en el caso 
de las mujeres. Además, se incorpora al mundo laboral en la década de 1940, 
cuando “(el ahondamiento de) la frontera entre lo público y lo privado” pro-
duce un lento trastrocamiento de los roles de hombre y mujer, pero que pa-
radójicamente “facilita el mayor confinamiento de las mujeres a ese espacio 



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

281

íntimo y su exclusión de funciones público-comunitarias, sobre todo en las 
áreas urbanas”, mediante la promoción de un engañoso ideal de modernidad 
doméstica (López, 2007: 87).

María Félix se rebela contra esta idea del ser femenino al formar parte de 
la minoría de mujeres que participan en alguna actividad económica (sólo 
15% en los años sesenta) (López, 2007: 101). Junto con ello, al divorciarse 
de su marido (a lo largo de su vida se casa cuatro veces y tiene innumerables 
amantes) se rebela contra “la ideología del amor romántico” que prevalece 
en el periodo y que tolera la infidelidad masculina (López, 2007: 99). Ella 
no acepta la infidelidad y la practica como revancha cuando es objeto de ella, 
manifestando así un poder de decisión sobre su cuerpo. Lo mismo puede 
decirse de su decisión de tener un solo hijo en una época (1927-1936) en que 
las mujeres en promedio tienen casi siete (López, 2007: 82-85); un hijo que 
envía a estudiar a una escuela militar en Estados Unidos y luego a un interna-
do en Canadá.

Considerando que en su generación ya existen núcleos artísticos e intelec-
tuales que están desarrollando un activismo político y en los cuales no parti-
cipa, María Félix no es una precursora de los feminismos que afloran en los 
años sesenta, sino que constituye en sí una variante de emancipación liberal y 
anticlerical que asume otro tipo de compromiso con la situación de la mujer y 
que resulta muy actual. Ella enfrenta y supera su confinamiento de género en 
la esfera privada, aunque fuera de la domesticidad, en las relaciones directas 
con los hombres y obteniendo el apoyo de personas cercanas a ellas —fami-
liares, amistades. Las miradas feministas de hoy pueden dar cuenta en parte 
de esta trayectoria, por ejemplo en el caso de Marta Lamas, quien se aproxima 
a la prostitución femenina como actividad “decente” u “honesta” y cuestiona 
—basada en Bourdieu— la naturalidad de un orden social masculino que 
estigmatiza a las mujeres que ejercen el oficio (Lamas, 2007: 314). Pero es 
también necesario escuchar a la actriz cuando afirma no ser una prostituta:

Mucha gente confunde a las mujeres sin alma con las prostitutas. No son lo mismo. 
Una mujer sin alma como las que yo interpretaba es atractiva, talentosa, triunfadora y 
se divierte mucho en la vida. Las prostitutas, en cambio, son crueles consigo mismas. 
Una mujer sin alma no se debe enamorar. Las prostitutas flaquean con el macho y 
son capaces de todo con tal de echarse a perder la existencia. Por lo general llevan una 
vida miserable, aunque sea con lujos (Félix, 1993: 71).

Estos propósitos se entienden mejor si se relacionan con las palabras que 
María Félix le atribuye a la bella Otero, vedette a quien encarnó en una pelí-
cula con este nombre y que conoció en el Festival de Cannes: “Tú eres más 
bonita de lo que yo era —me dijo—, pero a tu edad ya se habían matado por 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

282

mí dos banqueros y un conde” (Félix, 1993: 125). María Félix ciertamente 
pertenece al linaje de las mujeres que explotan su cuerpo —“Mi oficio ha 
sido ser guapa” (Félix, 1993: 22)—, pero no para entregarlo, sino para usar-
lo como objeto de deseo, explotando los cánones de belleza erigidos por el 
hombre y desde allí conquistando espacios de autonomía individual. Más 
que a cualquier otro grupo social, es posible vincularla con el de las vedettes. 
Carlos Monsiváis muestra un importante grado de desafección hacia la figura 
de la actriz. Sin embargo, él observa al aproximarse a una figura de principios 
del siglo XX, Celia Montalván, que, en contraste con el destino trágico de 
las mujeres emancipadas —Tina Modotti, Frida Kahlo o Antonieta Rivas 
Mercado, por ejemplo—, “es en el ‘intrascendente’ teatro frívolo donde se 
intuyen o se vislumbran las potencialidades recién adquiridas de la mujer” 
(Monsiváis, 1988a: 30).

Dentro de las mujeres del espectáculo, María Félix se aparta de la elegancia 
sosegada de Dolores del Río, y de la sensualidad salvaje encarnada más ade-
lante por Irma Serrano, la Tigresa. Ni discreta ni infeliz ni demasiado sexual, 
equilibrada en su pertenencia a la “clase media”, ella obnubila a los hombres 
mexicanos, aunque los lazos que establece con ellos son más bien desastrosos. 
Se divorcia de su primer marido y luego de Agustín Lara, con quien tiene un 
romance apasionado, pero que la atemoriza por sus celos y su violencia —in-
cluso intenta asesinarla—, además de tener mala suerte al enviudar de Jorge 
Negrete a un año de su matrimonio, aunque el recuerdo que guarda de él no 
es muy entusiasta. En cambio, mantiene muy buenas relaciones con sus mari-
dos franceses: el banquero Alex Berger, de quien enviuda con mucho pesar, y 
el joven pintor de ascendencia rusa Antoine Tzapoff, a quien ayuda a hacerse 
un sitio en el mundo del arte con sus producciones indigenistas.

En su entrevista con Elena Poniatowska, ella explica que París está hecho 
a la medida de la mujer, aludiendo a la presencia en esta ciudad, donde se es-
tablece por largos años, de casas de modas como Chanel o Dior. Más allá de 
la frivolidad y del arribismo cultural, es necesario considerar el argumento de 
género y a la vez el argumento artístico, burgués y moderno, que se entrecru-
zan en sus miradas sobre la Ciudad Luz. Al destacar sus lazos con los artistas 
e intelectuales de ese lugar, María Félix busca desmarcarse de la imagen de la 
vedette; pero si ella, a su vez, capta el interés de los primeros es quizá porque 
perciben en ella un gesto vanguardista, el estilo camp de una mujer que afir-
ma: “Me encanta la minifalda. La usaría si yo tuviera quince años. Me gusta 
muchísimo el pop, el up, el camp, el in, el out, el punk, el kitch, todo lo que es 
nuevo” (Poniatowska, 1990: 165); pues desde Arthur Rimbaud sabemos que 
es necesario ser absolutamente modernos.



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

283

La sensibilidad de María Félix no está remitida a una obra concreta en-
tendida en un sentido convencional, ni siquiera considerando que ella nace 
“dos veces”. Más bien, se vincula a un tipo particular de performance que es 
aconsagratoria, porque explora los mecanismos del deseo en relación con su 
propio cuerpo. Esto la inscribe en una vanguardia cultural, más que artística, 
pues su obra tiene menos que ver con los patrones de la esfera restringida de 
la cultura que con las tendencias en la esfera de la gran producción. Debido a 
su posición clasemediera y cosmopolita, ella anticipa movimientos que sólo 
hoy, cuando la globalización es reconocible y la modernización en América 
Latina asume la forma de las democracias de mercado, estamos en condicio-
nes de apreciar, aunque existan diferentes perspectivas al respecto.

En el guión del sociólogo alemán Zygmunt Bauman, “estar a la delantera 
del pelotón de la moda” es una exigencia por lo menos desde la década de 
1920 en Alemania, con el auge de los salones de belleza, y se relaciona con la 
necesidad de las personas de “reciclarse bajo la forma de bienes de cambio, vale 
decir, como productos capaces de captar la atención, atraer clientes y generar 
demanda”, con el fin de obtener empleo (Bauman, 2007: 18). La actual socie-
dad de consumidores funciona sobre la promesa de “felicidad en la vida terre-
nal, […] instantánea y perpetua”, pero de modo tal que permanezca siempre 
insatisfecha, para no interrumpir el ciclo de la producción (Bauman, 2007: 
67-70). Por eso, el cuerpo desnudo avergüenza, pues no ha sido suficiente-
mente trabajado, es decir, reificado como resultado de “la conquista, anexión 
y colonización de la vida por parte de los mercados”. El objetivo consiste en 
“hacer de uno mismo y no sólo [en] llegar a ser”, siendo la mejor expresión 
de esto los nuevos tótems de las “tribus posmodernas” señaladas por Michel 
Maffesoli (Bauman, 84-116).

En los pliegues de la mercantilización y según otro libreto, es posible re-
cordar que Maffesoli celebra las identidades tribales —citando a Guy De-
bord— por su “prodigiosa inactividad” (Maffesoli, 2002: 231). Utilizado en 
un marco capitalista, el vocablo anglófono de performance evoca la idea de 
producir, pero podemos remitirlo también a una ejecución de la materialidad 
física del cuerpo como instancia última y primera de desposeimiento: viola-
ción, esclavitud, explotación, tortura, desaparición; en el cometido de la pro-
ductividad. Por eso, lejos de preservarlo incólume en su materialidad, el arte 
de performance y la performance como arte exploran los límites del cuerpo 
interrogando sus tecnologías para desde allí extenderse a otros artefactos y 
técnicas culturales. Es interesante la cita siguiente, pues en ella se establece la 
idea de una transgresión de los límites en las relaciones hombre-mujer como 
obra singular de María Félix:



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

284

Puedo hablar con absoluta libertad porque mi vida no puede ser un ejemplo para 
nadie, aunque me felicito de haber contribuido en algo a la liberación de la mujer 
mexicana, que era una esclava del macho cuando yo empecé a darme a conocer. Pero 
eso no significa que mi vida sea un modelo a seguir, porque se necesita un egoísmo 
formidable para ser como yo. Hay que pasar por encima de todo y de todos (Félix, 
1993: 19).

Al incorporar la sabiduría cultural de las colectividades que se fundan en 
identidades de género, raza o edad como afirmación desde un sometimiento 
fundado en caracteres físicos, la noción y práctica cultural de la performance 
enturbia lo que Jean Baudrillard (1980) llama el “espejo de la producción”. 
Muestra así lo artificioso de su naturalización como valor supremo occiden-
tal, pone en evidencia que “el género, por ejemplo, es un estilo corporal, un 
‘acto’, por así decirlo, que es al mismo tiempo intencional y performativo 
(donde performativo indica una construcción contingente y dramática del 
significado)” (Butler, 2007: 271). Mientras que la producción transforma 
el cuerpo en un bien de cambio, la performance lo trabaja desde su valor de 
uso y, por esa vía, subraya la no equivalencia de ningún cuerpo en su sin-
gularidad como única e indispensable medida de su equivalencia con otros 
cuerpos. Por eso, María Félix no se considera a sí misma un modelo a seguir, 
a replicar o a copiar.

Aunque recurre a una estrategia de masculinización que es propia de la 
mayor parte de las mujeres que acceden a la vida pública hasta el siglo XX 
—“Sólo he sido una mujer con corazón de hombre” (Félix, 1993: 15)—, su 
objetivo no es igualarse al hombre ni generar clones ahombrados. Su perfor-
mance en este ámbito más bien roza la ambigüedad elaborada por el dandi 
a través del estilo —“esa magia que rompe los límites”, al decir de Roberto 
Echavarren (2008: 42)—, y que se corresponde con la androginia del fetiche 
erótico (Echavarren, 2008: 28), acentuándose este aspecto hacia el final de la 
vida de la actriz. En este sentido, la performance de María Félix es singular. 
Ella constituye sólo un instante y un gesto en un campo específico de relacio-
nes sociales, pero tiene el poder de atraer la atención hacia la pulverización 
de los límites que operan demarcando las identidades para jerarquizarlas y 
capturarlas. Su modo de operar es el de la seducción, “estrategia del diablo” y 
“artificio del mundo” que se confunde con la femineidad “en cuanto reverso 
mismo del sexo, del sentido, del poder” (Baudrillard, 1987: 9-10); identidad 
demoniaca de mujer reforzada en su devenir masculino y latinoamericano.



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

285

María Félix, la cultura y el poder: aperturas

María Félix constituye un artefacto cultural complejo, otra muestra del modo 
heterogéneo en que se construyen las identidades en una modernidad don-
de necesariamente el sujeto debe negociar o articular distintas pertenencias, 
horizontes o ejes, así como maneras de enfrentarse al poder. De acuerdo con 
ciertas perspectivas acerca de la sociedad y la cultura, ella se mantiene al mar-
gen de la institucionalidad formal y no pelea con los hombres las cuotas de 
poder político. Por este motivo, su consagración como modelo de femineidad 
a través de la industria del cine y luego de la televisión, instancias centrales de 
poder mediático, consolida el orden establecido contribuyendo, en el mejor 
de los casos, a socavar las jerarquías en la esfera restringida de las relaciones 
de género. Esto es, a menos que se piense, siguiendo otros guiones, que una 
manera alternativa de transformar las jerarquías establecidas es actualizando 
otro tipo de relaciones en los resquicios o las fisuras de las instituciones for-
males o legales.

Allí, María Félix exhibe una performance que es aconsagratoria porque 
detecta, incorpora y ejecuta los mecanismos de consagración cultural que 
operan en la afirmación de la superioridad, y porque, de tanto que los exacer-
ba, los hace visibles sin desenmascararlos. A través de esta performance, eje-
cutada en el espacio privado y también en el espacio público en los medios de 
comunicación —por ejemplo, durante entrevistas televisadas con elevadísi-
mos niveles de rating en los últimos años de su vida—, María Félix disuelve el 
aura como sustancia, exhibiéndola sin embargo a su público como instancia 
obligada de relacionamiento social en las mediatizadas democracias de mer-
cado de hoy. De allí, pienso, su vigencia como diva. Al perfilar este fenóme-
no, empero, he querido llamar la atención sobre la necesidad no de fusionar 
las críticas existentes de lo seudo sagrado espectacular, sino de incorporarlas, 
articularlas y actualizarlas en la ejecución de nuestra propia performance crí-
tica, donde la cuestión del divismo merece tener un lugar especial.

Bibliografía

Arfuch, Leonor (2002), El espacio biográfico. Dilemas de la subjetividad con-
temporánea, Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.

Ayala Blanco, Jorge (1968), Aventura del cine mexicano, México: Era.
Baudrillard, Jean (1980), El espejo de la producción o la ilusión crítica del ma-

terialismo histórico, Barcelona: Gedisa.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

286

Baudrillard, Jean (1987), De la seducción, Madrid: Cátedra.
Baudrillard, Jean (1996), El crimen perfecto, Barcelona: Anagrama.
Baudrillard, Jean (2007), Cultura y simulacro, Barcelona: Kairós.
Bauman, Zygmunt (2007), Vida de consumo, Buenos Aires: Fondo de Cultu-

ra Económica.
Bélanger, Anouk y Jean-François Côté (2005), “Le spectacle des villes”, en 

Sociologie et sociétés, vol. 37, núm. 1, primavera, Montréal: Les Presses de 
L’Université de Montréal.

Benjamin, Walter (1989), “La obra de arte en la época de su reproductibili-
dad técnica”, en Discursos interrumpidos I, Buenos Aires: Taurus. 

Bethell, Leslie [ed.] (1992), Historia de América Latina. Vol. 9: México, Amé-
rica Central y el Caribe, c. 1870-1930, primera parte: México, Barcelona: 
Crítica.

Bethell, Leslie [ed.] (1991), “Los primeros años del cine”, en Historia de 
América Latina. Vol. 8. América Latina: Cultura y sociedad. 1830-1930, 
Barcelona: Crítica.

Bethell, Leslie [ed.] (1998), Historia de América Latina. Vol. 13: México y el 
Caribe desde 1930, primera parte: México, Barcelona: Crítica.

Bourdieu, Pierre (1984), “The market of symbolic goods”, en The Field of 
Cultural Production: Essays on Art and Literature, Nueva York: Colum-
bia University Press. Disponible en: http://web.mit.edu/allanmc/www/
bourdieu2.pdf [14 de marzo de 2008].

Bourdieu, Pierre (1998), La distinción. Criterios y bases sociales del gusto, Ma-
drid: Taurus.

Butler, Judith (2007), El género en disputa. El feminismo y la subversión de la 
identidad, Barcelona: Paidós.

Caillois, Roger (2006), El hombre y lo sagrado, México: Fondo de Cultura 
Económica.

Cano, Gabriela (2007), “Las mujeres en el México del siglo XX. Una crono-
logía mínima”, en Marta Lamas [coord.], Miradas feministas sobre las mexi-
canas del siglo XX, México: Fondo de Cultura Económica, Conaculta.

Castillo, Carmen (2001), María Félix, la inalcanzable, España, Francia: 
Ideale Audience, Arte.



Carolina Benavente Morales. "Divina": consagración de lo cultural y usos de lo sagrado                              
en la actriz mexicana María Félix (1914-2002)

287

Contreras Torres, Miguel (1960), El libro negro del cine mexicano, México: 
edición independiente.

Cosío Villegas, Daniel (1974), “IV. El tramo moderno”, en Cosío Villegas et 
al., Historia mínima de México, México: El Colegio de México.

Debenedetti, Stéphane (2006), “The role of media critics in the cultural industries”, 
en International Journal of Arts Management, vol. 8, núm. 3, primavera. 

Debord, Guy (1995), La sociedad del espectáculo, Santiago: Naufragio.
Echavarren, Roberto (2008), Arte andrógino: estilo versus moda en un siglo 

corto, Santiago: Ripio.
Escobar, Ticio (2004), El arte fuera de sí, Asunción: CAV, FONDEC.
Félix, María (1993), Todas mis guerras, México: Clío.
Kriger, Miriam E. (1995), Susana Giménez. Una estrella en la superficie, Bue-

nos Aires: Colihue.
Lamas, Marta (2007), “Las putas honestas, ayer y hoy”, en Marta Lamas [co-

ord.], Miradas feministas sobre las mexicanas del siglo XX, México: Fondo 
de Cultura Económica, Conaculta.

Le Guern, Philippe (2003), “Présentation”, Dossier “Les nouvelles voies de la 
consécration culturelle”, en Réseaux 2003/1, núm. 117. 

Loaeza, Soledad (1993), “La sociedad mexicana en el siglo XX”, en Blanco, 
José y José Woldenberg [comps.], México a fines de siglo, México: Fondo 
de Cultura Económica.

López, María de la Paz (2007), “Las mujeres en el umbral del siglo XX”, en 
Marta Lamas [coord.], Miradas feministas sobre las mexicanas del siglo XX, 
México: Fondo de Cultura Económica, Conaculta. 

Maffesoli, Michel (2002), “Tribalismo posmoderno. De la identidad a las 
identificaciones”, en Aquiles Chihu Amparán [coord.], Sociología de la 
identidad, México: Porrúa.

Monsiváis, Carlos (1988a), “Instituciones: Celia Montalván. ‘Te brindas vo-
luptuosa e impudente’”, en Escenas de pudor y liviandad, México: Grijalbo. 

Monsiváis, Carlos (1988b), “Instituciones: Dolores del Río. Las responsabi-
lidades del rostro”, en Escenas de pudor y liviandad, México: Grijalbo. 

Monsiváis, Carlos (1988c), “Agustín Lara: El harem ilusorio (notas a partir de 
la memorización de la letra de ‘Farolito’)”, en Amor perdido, México: Era. 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 52, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

288

Morin, Edgar (1964), Las estrellas del cine, Buenos Aires: Eudeba.
Nacache, Jacqueline (2006), El actor de cine, Barcelona: Paidós.
Ossandón Buijevic, Carlos (2007), “Los mudos rostros del cine en Chile”, en 

Aisthesis, núm. 41, Instituto de Estética, P. U. Católica de Chile. 
Paz, Octavio (2001), “Razón y elogio de María Félix”, en Miscelánea II. Obras 

Completas, Vol. 14, México: Fondo de Cultura Económica.
Poniatowska, Elena (1990), “María Félix”, en Todo México, tomo I, México: 

Diana.
Samper, Juanita (2005), María Félix, María Bonita, María del Alma, Bogo-

tá: Panamericana.
Sibilia, Paula (2008), La intimidad como espectáculo, Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica.
Sontag, Susan (2008), Contra la interpretación: y otros ensayos, Buenos Aires: 

Debolsillo.

Carolina Benavente Morales. Dra. en Estudios Americanos, mención Pen-
samiento y Cultura, Universidad de Santiago de Chile. Profesora adjunta, 
Dpto. de Castellano, U. C. Silva Henríquez. Coinvestigadora, proyecto Fon-
decyt, núm. 1070102, año 2007, dirigido por Ana Pizarro, Instituto de Estu-
dios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile. Líneas de investigación: 
literatura, arte y cultura en América Latina y el Caribe, culturas juveniles y 
populares, pensamiento caribeño. Publicaciones recientes: Incendio en Ba-
bylon: propagación de la cultura rasta hacia América Latina, tesis para optar 
al grado de Doctora en Estudios Americanos, Santiago de Chile (2007); “El 
original y su traducción: Édouard Glissant y Michael Dash”, en Memorias de 
la fragmentación. Tierra de libertad y paisajes del Caribe, Berlín (2005); en 
coautoría con Ana Pizarro, “El Diego y el dribbling simbólico en el Cono 
Sur”, en Iberoamericana. América Latina-España-Portugal (2007).

Envío a dictamen: 25 de agosto de 2008.
Reenvío: 21 de abril de 2009.
Aprobación: 18 de mayo de 2009.


